# This Book can be had of:— (1) The "Gujarati" Printing Press

Sassoon Building, Behind Reserve Bank Elphinstone Circle, Fort, BOMBAY

श्री हंसराज बच्छराज नाहटा सरदारशहर निवासी द्वारा जैन विश्व भारती, लाडनू को सप्रेम भेट —

#### HINDI TRANSLATION

First Edition - A. D. 1925 Copies 2200 Second Edition - , 1938 , 2200

Printed and Published by Natvarial Itcharam Desai at THE 'GUJARATI' PRINTING PRESS Sassoon Building, Elphinstone Circle, Bazaar Gate Street, Behind Reserve Bank, Fort, BOMBAY, 1

# च न्द्र का न्त

(वेदान्त ज्ञानका मुख ग्रन्थ) तीन भागोंमेंका-तीसरा भाग चतुर्थ प्रवाह-हिमगिरिकी पर्णंकुटी

धन्यकर्ताः-स्व. इच्छाराम सूर्यराम देसाई

> हिंदी भतवादक:-पं. शिवनारायण शर्मा

> > वृतीय आवृत्ति

पुस्तक प्रकाशकें और विकेता

"गुजराती" प्रिन्टिंग प्रेस

३०८, बजारगेट स्ट्रीट रीप्तर्व बेंकके पीछे,
साधन विल्डिंग, पुल्फिन्स्टन सर्बंड, कोट चंबई १

#### पुस्तक मिलनेका पता:-

"गुजराती" प्रिन्टिंग प्रेस, सासुन बिल्डिंग, एल्फिन्स्टन सर्कल, कोट, बंबई पं. नारायण मुलजी पुस्तकालय, नरनारायण मंदिरके पास, कालकादेवी, बंबई भारतीय पुस्तक भंडार, कालकादेवी, बंबई हिन्दी ग्रंथ रत्नाकर कार्यालय, हीरावाग, खत्तराली लेन, बम्बई हिंदी पुस्तक भंडार, हीराबाग, खत्तराली लेन, बम्बई

भास्तर खेळारीळाळ एन्ड सन्स संस्कृत बुक डीपो कचौडी गळी, बनारस सिटी

पं. गौरीशंकर शर्मा— भारकर पुस्तकालय व्देशी बाजार, वनारस सिटी

पं. रघुनंदन प्रसाद शुक्क— संस्कृत पुस्तकालय, कचौडी गली, वनारस सिटी हरिक्रुष्णदास गुप्त बुक डीपो चौलंवा संस्कृत पुस्तकाळय पो. बोक्स ८, बनारस सीटी

मोतीछाछ वनारसीदास पो. बोझ ७५, चौक, वनारसः

हिन्दी पुस्तक एजन्सी इलानाला, काशी

मेहेरचंद्र लक्ष्मणदास संस्कृत पुस्तकालय क्ष्मा चेळां, दरियागंज, दिहीं देहाती पुस्तक मंडार महेरचन्द् मुनशीराम संस्कृत बुक डीपो पो बोक्ष नं. ११६५, नइ सडक, दिल्ही चावडी बाजार, दिल्ली, ६

हिन्दी पुस्तक एजन्सी २०३, हॅरिसन रोड, कलकत्ता श्रीवेंकटेश्वर भेस-पुस्तक एनन्सी १९०१२. इंरिसन रोड, कलकत्ता

सरस्वती पुस्तकालय,चौक, कानपुर

गॅगा पुस्तकमाला कार्यालय, (विकय विभाग्), लखनऊ

> रक्ष बुक डापा, अयाध्या \* राजपूताना स्कूळबुक डीपोजोधपुरः

बम्बई पुस्तकालय, चौक, कानपुर

#### पु ष्पा ञ्ज लि

#### श्रीसद्भुरु ब्रह्मनिष्ठ श्री अच्युतानन्द स्वामी

आप सहुरुवर्यके कृपाकटाक्षसे में अहैतामृत – रसका आस्वादी वना हूं, आपकी कृपासे ही अहैतात्मदर्शनके प्रति मेरी वृत्तियोंकी प्रवृत्ति होने स्मी हैं. उसमे लीन होनेकी भावना होती हैं. आपने प्रह्मामृतकी वृष्टिसे मेरे नीरस हृद्यक्षेत्रको सरस बनाके उपदेशहारा जिन पारमार्थिक बीजोंका मेरे हृद्यक्षेत्रमें वपन किया था, वे ही समय पाकर अंकुरित सौर मवपह्नित हुए हैं. इस प्रकार यह आपकी ही विभूति हैं. उसे आज में सापके पवित्र चरणकमलोंने शिष्यमावसे पृष्पा जलिके रूपमें समर्पण करता हूं. आप जहां विराजते हों वहां इसका स्त्रीकार करते मुहे कृतार्थ करेंगे.

बस्बर्ड । चैत्र पूर्णिमा १९०७ } आपका अनृणी शिष्य इच्छाराम सूर्यराम देशार्ड

| चन्द्रक      | ान्त हि | हेन्दी भ  | ाषान्तर     |                 |              |         |        |
|--------------|---------|-----------|-------------|-----------------|--------------|---------|--------|
|              | प्रथम   | भाग       |             |                 |              |         |        |
| भारति        | सवत     | सन        | सस्या       |                 |              |         |        |
| प्रथम        | १९६६    | १९१०      | २२००        | चन्द्रक         | ान्त मर      | हिर्देश | बाह्नर |
| द्वितीय      | १९७७    | १९२२      | २२००        | 1.24            | 1-11-416     | 101 171 | 44444  |
| नृतीय        | १९८३    | १९३८      | 8635        | •               | त्रथम        | भाग     |        |
| न्यूर        | न फामैक | प्रकाशन . | ,-          | आदित            | <b>भवत</b> ् | सन      | संस्था |
|              | १९९६    | १९४०      | ५ <b>६८</b> | प्रथम           |              |         | 8800   |
| चतुर्थ       | २००१    | १९४५      | १२५०        | द्विनीय         | १९८४         | १९२८    | २२००   |
| पंचम         | 2005    | १९५१      | २६००        |                 |              |         |        |
|              |         |           | १०३५०       |                 | <del></del>  |         |        |
|              | द्विती  | य भाग     |             |                 | द्वितीय      |         |        |
| प्रथम        | १९७७    | १९२०      | १५००        | प्रथम           |              | १९२५    |        |
| द्वितीय      | 9862    | १९२७      | 2300        | हितीय           | २००८         | १९५२    | २२००   |
| -सृतीय       | २००६    | १९५०      | 7200        |                 |              |         |        |
|              |         |           | 9000        |                 | तनीय         | भाग     |        |
| तृतीय भाग    |         |           | प्रथम       | १९८२- १९२६ २२०० |              |         |        |
| प्रथम        | १९८१    | १९२५      | २२००        | अयम             | 1764-        | 1244    | 4400   |
| द्वितीय      | १९९४    | १९३८      | 2500        |                 |              |         |        |
| <b>द</b> तीय | २००९    | १९५३      | ₹ €00       |                 |              |         |        |
|              |         |           | E 900       |                 |              |         |        |

# 'चन्द्रकान्त' के गुजराती तृतीय भागकी ग्रन्थकारकी पस्तावना

-2000-

ष्पार्यावर्तकी पवित्र भूमिमे अभेदतत्त्वरूप दिव्यप्रसादकी जी झांकी हुई न हुई हो रही है वह आजकल नूतन स्वरूपमें धूंदला दर्शन देने लगी हैं. राज्यमें, न्यवहारमें, धर्ममें, गद्य पद्यात्मक कान्यप्रबंधमें, समाचारपत्रीके शुष्क लेखोंमें, शास्त्रीय शोधनमें, युद्धके अनुमोदनमें और विद्याके पठन पाठ-वर्में अभेदकी झांकी सुघड़ाई और सुंदरतास गुप्त रसवाली देखनेमें आती है और इससे अभेदके विलासी आनंद पाये विना नहीं रह सकते. व्यव-हारकी अनेक प्रकारकी प्रवृत्ति होती रहनेपर भी विश्वमें विहार करनेवां है प्राणीके हृद्यमें एक तरहकी नयी भावना किसी रसमय एकान्तमें ध्यथवा छेढसयानी दुनियाकी दौडघूपमें प्रकट हुए विना रह नहीं सकती, कि इस दु:खदाची संस्रारकी रागद्वेषक्केशवाली - स्थितिका त्यागकर किसी उचतर म्थितिमे प्रवेश हो तो ही जन्म छेना सार्थक है. सांप्रत विलासन्यवहार-कुशल भथवा परमार्थकुशलके हृद्यमें रभी हुई यह वासना ऐसी दृढ लिपड गई है कि सांप्रत ऐहिक अवद्शाका नाश कर उचतर देवी अवस्थाका प्राप्त होंना उचित है. इसीलिये धनेक प्रकारके न्यामोहक प्रयत्न चल रहे हैं फ्रंतु वाह्य भेदका प्रविलाप झांतरिक झानंदके लिये करना चाहिये, इसके छिये थोडे ही प्रयत्नशील दृष्टि आते हैं. विश्वास है वृद्धिके वलपर और नुद्धि है अविश्वासके योग्य मूर्ख और अपनी घातक, परिणाममिलन तासवा. मिलन वासनासे न्यावहारिक प्रेममें मस्त वननेसे, बातक रागद्वेष कौर खदाका क्षेत्रकारी व्यवहार अनुमृत होता है. आर्ष ऋषि महात्माओंने व्यवहार परमार्थकी जो प्रणाली बांच कर भेद्रेमेंसे अभेदका दर्शन साक्षात कराया है और ' उचतर रियतिका स्थान कीनसा हैं, ' इसे परीक्ष रीतिसे दर्शाया हैं, उतना होनेपर भी व्यवहारकुशल जन बुद्धिके आलाप संलापमें षेसे जकड़ गये है कि शुद्ध उचतर स्थिति प्राप्त करनेके लिये जिस अम, जिस साधन और जिस संपत्तिको प्राप्त करनेकी आवश्यकता है, (जिसमें चुद्धि भी प्रविछाप पा जाती है और तब ही परम विशुद्ध चचतर रिथित नाम होकर शुद्ध चेतन प्राप्त हो सकता है) उसके सज्ञानसे शुद्ध मार्गकी दुर्दशा ही होरही है. आजकल धर्म और ज्ञानके नामसे मनुष्यवर्गको आधम स्थितिमें विशेष गहरा उतारनेघाले बुद्धिविलासके खेल खेले जाते हैं और मौतिक अनथींपर मनुष्यवर्गकी श्रद्धा चिपटती जाती है. परंतु मन और शरीरके व्यवहारके परे परम तत्त्वकी जो सुघड़ सुन्दरता दिखायी देकर व्यवहारमात्रको चम्रतर स्थितिमें पहुँचा देता है, ऐसे अभेद तत्त्वके लिये जीवनके सार्थक होनेकी वासना होनेपर भी बहुत ही थोडे जन मथन करते हैं. नियमित मार्थमें अंघेकी तरह एक दूसरेके अंघेपर हाथ रखकर मेडचाल चले जाते हैं, फल बहुत तुच्छ मिलता है पर संतोष बहुत मानते हैं. ऐसी स्थितिमेंसे जो जिज्ञास है, जिसको परम भावना है, जो सायु-ज्यका अभिलाषी है, उसको शान्ति देनेवाला 'चन्द्रकान्त' मणि हिमिग-रिकी पर्णकुटीमेंसे प्रकट होता है.

व्यवहार परमार्थका द्वार है. व्यवहारमे रहनेसे परमार्थ प्राप्त हो सकता है. 'तत्त्वज्ञानका गृह तत्त्व, अभेदत्वेकी रूपरेखा सुलभतासे कैसे प्राप्त हो सके. लोकरुचिको साम्प्रत निर्माल्य रुचिमेंसे पीछे लौटाकर विश्रद्ध रुचि कैसे करायी जा सके और उच्चतर स्थितिकी आकाश्चा कैसे पूर्ण होसके. ' इसके लिये यथामित सरल प्रयत्न तीन अंथोंमें किया गया है. पिचप्रकोपकी जांति जर्करासे होती हो तो फिर पटोलपत्रका प्रयोग क्यों किया जावे १ चपनिपदादि प्रन्य जहां ज्ञानियोंके लिये भी क्रेशसाध्य हैं. वहां ऐसे प्रंथ मुकुमार बुद्धिके जिज्ञास जनोंको तत्त्व वस्तुका वोध करा सकते हैं. उनमें भी अभेद - अद्वैतात्मदर्शन है, और इसमें भी वही है. वस्त्रालंकार भिन्न है, यही भेद है. जिस अभददर्शनने वार्यावर्तके पूज्य पुरु-थोंको उन्नत स्थानमें रक्ता है उसमें, और तत्त्व वा शाख, नीति वा धर्म. **कारमा वा अनारमा, चेतन और जड इनमें कुछ भी भेद ही नहीं. परन्त** इस अभेदभावनासे जो व्यवहारमे खालिप्त रह सके तो राज्यव्यवहार, फला और शास्त्र सबम सर्वोपरि हो। भिस क्षणिक सखके लिये बाज कलके मनुष्य चयल पुथल कर रहे हैं, उस स्थूल और सूक्ष्मके वार पहुँचकर संघा सत्त्व – वल प्राप्त करसके कि जिससे आधुनिक निर्माल्य व्यवहार्मे प्रकाश प्रकट होकर कोई नया ही रंग दिखा सके. वर्तमान समयमें जिन विडं-वनाओं से सार्यावर्त तथा खारा जगत पीक्षित है, उनका मल कारण अभेदन भावका त्याग और भेदमें छोळुपता ही है. जो मनुष्यमात्र शाति जीर मुक्तिके लिये उत्सुक हो, जिज्ञासु हो तो उनका विषय स्वार्थके त्याग और परमार्थके प्रजनमें समाया हुआ है. अभेदमान ओर तत्त्वदर्शनकी ज्यवहारसे भिन्न माननेका परिणाम ही जगतकी विखंबना और क्लेशका कारण है. शुद्ध शांति और मुक्ति प्राप्त करनेके लिये और न्यावहारिक

विद्यानाओं को क्षीण करने के लिये, कुतकों का जो जाल फैल रहा है उसे तत्काल कोशकार कीट (रेशमके कीडे) के कोशके समान समेट लिया जायगा तो सचे सुलका मोक्ता बना जा सकेगा. क्यों कि अद्देत आत्मदर्शनकी चमत्कृति भन्य और असीम है, सामध्ये देती है और सुस्थित कर सकती है. जो पुरुष जलकमलवत् सांप्रत प्रवृत्तिको समस्त मावनाओं से अलिप रखता है, वही उसमेंसे बच सकता है. सबे सामध्येकी प्राप्तिके लिये आत्मा शुद्ध, प्रपंचरहित और स्वापण करनेवाला होना चाहिये, व्यष्टि मावनाका समष्टिमें आविर्माव करना चाहिये और यही जीवन, प्रेम — सुख सक्ता परम फल देता है. जिसको अमेदमावना सिद्ध है उसके हाथ गिरिनारकी अमरकुष्पी है और हिमागिरिके महात्माके शिष्य सुविचार-शर्माका स्परीमण है. वह जो इंच्छा कर वही पा सकता है, जो चाहे सो करनेको वलवान है, जिसने समष्टिके प्रगाह तत्त्वको समझा है, वह किसी कामके करनेको असमर्थ नहीं है.

चन्द्रकान्तके चतुर्थे प्रवाहमें हिमिगिरिके महात्मा योगीनद्र सुनिने सुविचार और उसकी सहचरी प्रकटप्रज्ञाको को ज्ञान प्राप्त कराया है, उसका गुद्ध हेतु यही है कि जो सुविचारशील है, उसकी सदासंगिनी अर्धी-गना प्रकटप्रज्ञा है. क्षणभर भी दुसरे का वियोग नहीं होता. जहां सुविचार भीर प्रकटप्रज्ञा एकरस है, वहां द्वेतका आभास ही नहीं. जहां द्वेतका आभास ही नहीं, वहां स्वयं योगीन्द्र मुनि पधारकर परम अद्वेत आत्म-दर्शनका लाभ देते हैं और उसमें सकल सुखकी परम अवधि है. जहां सुरुचि और सुमित है वहां ही उत्तानपाद है. और जिसका पद ऊचा है वही ध्रुव और उत्तम पुत्र (फल) प्राप्त कर सकता है. श्रीमद्भागवतके ध्रुवाख्यानमेंसे जो रहस्य छेना है, वह भी यही है. तहुपरांत हिमगिरिकी पर्णकुटीमेंसे बहता हुआ अभेदभावनाका अमरस्रोत भी यही दिखाता है कि 'व्यवहार-कुशल पुरुषके हृद्यमें जबतक मलिन वासनाका अंश होगा, तवतक वह चाहे जैसा जिज्ञास होने पर भी वह परम सत्त्वकी - परव्रहाकी प्राप्तिका अधिकारी न हो सकेगा.' इस अधिकारी पदको प्राप्त करनेके लिये भेदरूप मिलन वासनाका तथा वंधका सर्वीशमे छय करना चाहिये; क्योंकि सनका लेश भी क्षेशसागरमें इतने नीचे डाल देता है कि जैसे महासागरके मगर-मच्छके मुखमें एक अंगुळी पड़ जानेसे वह सारे शरीरका नाश कर देती है, वैसे ही व्यवहारकी मलिन वासना जीवनमे किये हुए अनेक सुकृत होने पर भी पीछे ढकेल देती है. जबतक मलिन वासनाको क्षीण करनेके लिये

अप नहीं किया जाता तवतक वह अपने पंजेमेंसे मुक्त नहीं कर सकती. इस मिलन वासनाका पराजय करनेके लिये प्रणव ब्रह्मकी तानमें गुलतान होनेका प्रयत्न करना चाहिये और द्वेतकी धूनको बुहार झांड कर हृदय-मिन्दरको स्वच्छ करके अद्वेतके इक्कमें मस्त होना चाहिये. यह मस्त ही "अहं ब्रह्मास्मि", वही जीवनमुक्त और विदेहमुक्त भी वही है.

चन्द्रकान्तमेंसे निकले हुए प्रवाहमें स्नान करके अनेक जिल्लासु आधिन्याधिरहित वने होंगे. उन्हें यह चतुर्थ प्रवाह विशेष आतन्द देगा और इसके तटपर वैठ निर्मल ज्ञानामृतका पान करते विचारेंगे तो यह परम कल्याणकारी दोगा, यह मेरा निश्चय है. प्रथमके तीन प्रवाहोंमें कितने ही जिज्ञासुओंने फितनी ही शंकाएं की हैं, उनके समायान पूछे हैं, परंतु में कोई गुरु नहीं, आचार्य भी नहीं, किसीको बोध करनेका दावा भी नहीं करता, किंतु में न्यवहारन्यवसायी हूं, इससे जिज्ञासुओं की जिज्ञासाका समाघात करने भरका मेरे पास समय भी नहीं. इस कारण ऐसे जिज्ञास-स्रोंसे मेरी यही प्रार्थना है कि, किसी सद्गुरुके पाससे अपनी जिज्ञासाका समाधान कर है. संवाद विवाद अथवा वितण्डवाद करनेकी मुझमें शक्ति -नहीं और ऐसा करनेकी मेरी इच्छा भी नहीं. सद्गरूरणसे मुझे जो कुछ प्राप्त हुआ है, केवल वही मैंने कागज पर लिखकर दिखाया है. इसमें जो -समझ पडे वह पढ लीजिये और उसका रहस्य महण कर लीजिये, जो न समझ पड़े उसके विषयमें सद्गुरुओं के चर्णोंसे प्रणाम कर, विवेकी वन, पूछकर संशय दूर कर लें. यह शंकाशीलके लिये सुगम मार्ग है. अपने मनका समाधान करनेकी जिसको इच्छा है, उसे वह सहजमें प्राप्त हो सकेगा, पर जिसको प्रतारणा करनी है, उसका तो अन्त ही नहीं और आजकल प्रता-रकोंकी कमी भी नहीं.

अद्वेतदर्शनकी प्रयम झाकी जब में भडोच रहता या तब ही से मुझे हुई है, वि. सं. १९२६ के मार्गशिष मासमें में अपनी पाठशालाके कई वाल्यकालीन मित्रोंके साथ प्रति रिवारको भडोचसे ३ मील पर झाडेश्वर महादेवके दर्शनको जाया करता था. वहां सीताराम नामक एक साधु १५, २० मतुर्व्योंके सामने 'जीवन्मुक्तिविवेक' की कथा सुनाते थे. कथा बांचनेकी सनकी रीति स्तम थी. जिज्ञासुर्वोकी शंकाओंका समाधान शीघ होता था. लगमग आठ रिववार सनकी कथा मेंने सुनी होगी. तब ही से बेरांतशाख्यर मुझे कुछ कचि हई है. वि. सं. १९२८ – २९ में सुरतके लाल

दरवाजेके बाहर पधारे हुए ब्रह्मनिष्ठ स्वामी अच्युतानंदजीके पास श्रीमद्भ गवद्गीताकी कथा १७ महीने तक भैंने सुनी थी. एक स्वाभी बाति परम नैष्ठिक ब्रह्मचारी, निरक्षेप, रागद्वेषरिहत थे. उनको किसी प्रकारके धन, मान अथवा कामकी कामना नहीं थी. अकरमात् में उनके पास जा पहुँचा था. जैसे आज तक बहुतेरे लोग कहते हैं कि साधुमात्र होंगी, घूर्त और दंभी हैं, वैसा ही मेरा भी विचार था. पर वह मेरे झज्ञानका परिणाम था. जैसे साधु मात्र साधु नहीं वैसे ही साधु मात्र असाधु भी नहीं. जब में गया था उस दिन गीताका प्रथम अध्याय पूरा होकर द्वितीय अध्यायके तीसरे ऋोकका प्रवचन चल रहा था. स्वामीजीकी कथा कहनेकी कुशल-तासे मुझे सहज ही मोह उत्पन्न हुआ. दो तीन स्त्रीयां और १०-११ पुरुष जितमें दोके शिवाय और सब कुर्भी जातिके थे. वे ही इस कथाके सुननेकी बैठते थे. स्वामी जीके मुखमेसे निकले वचनामृत पर रुचि होनेसे में नित्य वहां जाने लगा. प्रतिदिन उनके प्रवचनमेसे अनेक प्रकारसे हृदयको चेतना देनेवाळे अमृतका स्वाद छेते छेते मुझे कुछ नवीन चमत्कारसा जान पडने लगा और रविवारका अधिक समय में स्वामिसेवामे लगाने लगा. उस समय सुझे किसी प्रकारके अमेद स्वरूपका अथवा सिद्धान्तोंका ज्ञान ही न था यह फहना ठीफ ही होगा. अमदाशदमें छपा हुआ एक छोटा पंचीकरण मात्र पढा था. बाज तो कहनेमें श्रमधी मालूम होती है सही, पर मै बालिश-भाव (मूर्खेता) दर्शानेवाले प्रश्न वारंवार करता रहता था. पर कुछ भी कारण हो, किंतु स्वामी भी शांतिपूर्वक मेरी शंकाओं का समाधान कर प्रसन्न ही होते थे. उस शंका समाधानको घर जाकर अपनी बुद्धिके अनुसार मैं लिख लेता था. श्रीस्वामीजी लगभग १८ मासतक स्रतमें रहे थे, और पीछेसे लगसग दो २ सौ मनुष्य उनकी कथा सुनने आया करते थे. भक्त सौर जिज्ञास सिन्छिष्योंका प्रेम उनके रोम २ में व्याप्त होगयाथा, ऐसा मेरा अनुमान है. वि. सं. १९३० की साह वदी ७ के दिन स्वामीजीने श्रीमद्भ-गवहीता समाप्त की थी. सभाप्तिके समय उन्होंने यह वचन कहा था: -

" संत पुरुषोको सदा उपाधिसे दूर भागना चाहिये. लोगोका कल्याण करनेके निमित्त प्रयास करते हुए जो उसे यह जान पडे कि लोकसंग भी क्रेशकारक और पतनका कारण है तो अपनी आत्माकी शुद्धिके लिये उसे भी त्याग कर निकल जाना चाहिये. संग आत्माके विनाशका वीज है."

स्वामीश्रीके उक्त शब्दोंका मर्भ उस समय कोई श्रोता न समझ सका था. पर दूसरे दिन प्रभातमे स्वामीजीके दर्शन वहां न हुए. भनेक ' मक्तों दिये हुए घोती, शाल, दुशाले, कम्बल, रूपये, वर्तन इत्यादि परार्थे ज्यों के त्यों वहां पढे थे. त्वामीजी विदा होगये थे. तत्पश्चात फिर वे स्रतकी स्रत भी देखेन नहीं पधारे. परन्तु रामपराके (सुरत) निवासी केवलमाई पुरुषोत्तमदास नामक एक छनवी न्यापारी तीर्थयात्राको गये थे. उनके मुखसे मेंने यह सुना था कि उपाधिसे निवेंद पाकर स्वामीजी चले गये थे और उनके दर्शन श्रीकाशिक्षेत्रमे वि. सं. १९४०-४१ में उन्हे हुए थे. ऐसे अद्यानिष्ठ पुरुषके मुझे फिर दर्शन नहीं हुए. मुझे श्रीस्वामी कच्युनानंद जीके बिदा होनेके पश्चात् जो वेदान्तकी चाट लगी थी उसके कारण मैंने कई साधुकोंकी सेवा की खोर कथा श्रवण की परन्तु उक्त स्वामीजीके समान निक्काम, कातमागम, निश्चांक, निश्चींत, क्लेशसे और उपाधिसे दूर रहने-बालें और उत्तम प्रकारसे बोध देनेवाले, साधनसम्पन्न महात्माके मुझे फिर दर्शन न हुए. उन्हींको मैंने अपना गुरु माना है कौर उत्तवज्ञानमें जो मेरी श्रदा हुई और अध्यात्मके विषयें जो मुझे चाट लगी है यह उन्हींकी कृपा है, उनके द्वारा मुझे जो कुछ प्राप्त हुआ है, वह आज उन्हींके चरणार-विदमें सप्रेम तथा सप्रणाम समर्थित करता हूं.

अध्यात्मद्वानसंबंधी उस समयकी लगी चाट फिर ककी नहीं बिल्क मुझे जैसा २ समय मिलता गया वैसे ही वैसे दूसरे कितने ही महात्माओं के पास जाकर वेदांतज्ञानके अन्य प्रन्थ पंचदशी, योगवासिष्ठ और आत्मपुराणका योडा २ अवण किया है. सूरतके लिम्चूशेरी नामक मुहहें के कोनेपर तपोवनमें जब स्वामी श्रीमोहनलालजी विराजते थे तब हिंदी भाषाके म्रोग-वासिष्ठका (ई० स० १८७३-७४), पुनः झाडेश्वरवासी, सीतारामजीके मुखसे (१८७५ के चातुर्मासमें) आत्मपुराणका, १८७९ में एक मास (पंडर-पुरमें) स्वामी गमदासक मुखसे मधुसूदनी श्रीमद्भगवद्गीताका, १८८३-१८४ में वंबईनिवासी ब्रह्मनिष्ठ श्रीजयकृष्ण महाराजके पास श्रीमद्भगवद्गीताका ए से १२ अध्यायका, १८८०-८८ में अपने घर पधारे हुए श्री-सुखदेवलालके पास पंचद्गीके ६, ७, ८, ९, १० प्रकरण और इनके सिबाय दूसरे भी अन्य साधु अनोंके पाससे वेदांतज्ञान प्राप्त करनेका मुझे जितना २ और जहां २ प्रसंग मिला है और उनकी कथामसे जो प्राप्त हुआ है, उन सबकी कुपाप्रसादी ही इन प्रस्थों है.

जिन २ व्याख्यानोंमेंसे जो २ खरे संग्रह किये थे, उन सबमेसे अपनी बुद्धधनुसार चन्द्रकान्तका संग्रह किया है और वही प्रसादी जिज्ञासु जीवोंके समक्ष रक्खी है. वस्तुविचार तो उन महात्माओंका ही है. केवळ- संग्रह मेरा है. इसमें जिज्ञासुको जो भाग उत्तम लगे वह उन महात्माओंका समझें जोर जो दूषित लगे उसका भागी लोकमतसे में ही हूं और उसकी खीकृतिमें मुझे आनन्द ही है. यह जो इल है वह सब उन्हींका है. मैं तो पक निमित्त मात्र हुं. आत्मदर्शनकी झांकी भी अभी मुझे हुई नहीं. उस परम रूपका अनुभव तो अभी दूर ही है, किंतु अद्वैतात्मदर्शनका सिद्धान्त समझनेमें भी मैं सशक्त नहीं हुआ. यद्यपि मैं एक पामर जीव हूं, तथापि अद्वैतात्मदर्शनका नया रसायन चन्द्रकान्तमेंसे प्राप्त हो सके ऐसा किसी र जिज्ञासुको जान पहेगा. जो अमेदत्व — अद्वैत परोक्षतासे भी समझा जा सकेगा और अनुभव किया जा सकेगा और जीवनके ज्यापारमेंसे भी आन्तिका मार्ग प्राप्त होगा तो स्वानन्दसाम्राज्यकी प्राप्तिसे भी अधिक लाम में मान्ता. अन्तमें यही कहता हूं कि जो एकात्मभावके विवेकी हैं, रिपु, बंधु और शरीर सबमें समानतासे देखते हैं वे कुशल रहें.

सर्वेऽत्र सुखिनः सन्तु सर्वे सन्तु निरामयाः। सर्वे भद्राणि पश्यन्तु मा कश्चिदुःखमाप्नुयात्॥

वम्बई, सन १९०७, चैत्र पूर्णिमा, सं. १९६३

इच्छाराम सूर्यराम देसाई

# चन्द्रकान्तका हिन्दी अनुवाद

चन्द्रकान्त – भाग १ ला कि. रु. १०-०-० (डा. स. ०-११-०) चन्द्रकान्त – भाग २ रा किं. रु. १०-०-० (डा. स. ०-१२-०) चन्द्रकान्त – भाग ३ रा किं. रु. १०-०-० (डा. स. ०-१२-०) युक्तिप्रकाश किं. रु. १-०-० (डा. स. ०- ४-०) सत्यनारायण पूजा कथा मूळसहित हिंदी अनुवाद किं. रु. ०-८-०

#### मराठ अनुवाद

चन्द्रकान्त - भाग १ छा कि रु ८-०-० (डा. ख. ०-११-०) चन्द्रकान्त - भाग २ रा कि. रु. १०-०-० (डा. ख. ०-११-०) चन्द्रकान्त - भाग ३ रा कि. रु ८-०-० (डा. ख. ०-११-०) - हिन्द् आणि ब्रिटानी. कि. रु. २-०-० (डा. ख. ०- ६-०)

## "गुजराती" प्रिन्टिंग प्रेस सासुन बिहिंडग, पल्फिन्स्टन सर्कल, कोट, वंबई

### . 'चन्द्रकान्त<sup>़</sup> के गुजराती तृतीय भागकी द्वितीय आवृत्तिकी ग्रन्थकारकी सूचना

परम पुरुषकी कुपासे इष्ट पदार्थकी प्राप्तिका मार्गेदर्शक ''हिमगिरिकी'' फांकरी" नामक चन्द्रकान्तके चौथे प्रवाहकी द्वितीयावृत्ति इष्टके जिज्ञास्-बोंको समर्पित करते हुए प्रथमावृत्तिके पोषकवर्गके लिये सानन्द सन्तोष प्रदर्शित करना आवश्यक मानता हूं. इस आदृत्तिमे योग्य सुघार और आव-इयक वृद्धि की गयी है. आशा है कि वह जिज्ञासुओं को अति उपयोगी होगी. एकेश्वर जगदीशकी उपासनाके सत्य ज्ञानके प्रति लोकवृत्ति उत्पन्न होती देख अत्यानन्द होता है और वर्तमान स्थितिकी अपेक्षा उच स्थितिकी अभिलापा बुद्धिके वैभवमे विचारशील जनोंमें उद्भवको प्राप्त हो रही है, यह भी वड़े आनन्दकी वात है. जगदीशके सत्य ज्ञानका मार्ग अनादि और अतन्त है और वह स्थूलके वाघारसे प्राप्त हो ऐसी आशा करनेवालोंको कुतर्कके फैळानेवाळे ही समझो, भद्देतात्मद्र्शनके सिद्धान्त अगम्य और विरोधवाले नहीं, बल्कि शुद्ध और सरल हैं. अगायत्वका अनुभव होनेके पश्चात अलोकिक रखायन प्राप्त होते ही सब उपाधियां शान्त हो जायँगी, सत्यका प्रत्यक्ष होगा स्रोर निरुपाधिक एक रस विशुद्ध सत स्वरूपमे तदा-कार होनेकी इच्छा होगी. यह इच्छा करानेवाली चन्द्रकान्त मणि होगी तो में समझुंगा कि मेंने कुछ किया है और मुझे परम सन्तीय होगा.

चन्द्रकान्तका चौधा आग 'कैवल्य धाम' कर्व प्रकट होगा, यह प्रभ चारों सोरसे हो रहा है. सनेक चपाधियोंके कारण प्रकट होनेमें विस्नव हुआ है, इसका मुझे स्वयं खेद है. यदि ईशक्रपा होगी तो शीघ्र प्रकट होगा, यह मुझे आशा है. जो जगदीश प्राणीमात्रकी आशाको नवपस्रवित रखनेमें समर्थ है, वहीं मेरी आशा! अर्थात् उसीका मुझे भरोसा है. प्राणी तो उस -नटवरका नचाथा नाचनेवाला पुतला मात्र है.

भाद्रपद कृष्णा एकादशी, खंबत १९६४ सन १९०८ वस्वहें-

इच्छाराम सूर्यराम देसाई.

# चन्द्रकान्त हिन्दी तृतीय भागकी प्रथम आवृत्तिकी अनुवादककी प्रस्तावना

ARROW

### गुरोः कृपा हि केवलम्।

विक्रमादित्य सम्बत्१९८२में हिन्दी भाषामे यह नूतन अनुपम मन्थोदय है. चंद्रकान्त वेदान्त मुखप्रनथका तृतीय भाग हिन्दी भाषामें प्रकाशित ्हीता है, इसमे मूळ गुजराती पुस्तकका कोई शब्द या वाक्य छोडा नहीं जाया. जो वाक्य या शब्द अनुवादककी अल्प विद्या बुद्धिके कारण सम-कों नहीं आया वह गुझराती भाषा देवनागरी अक्षरों में कहीं २ लिखदिया गया है. अशुद्धियोंकी संख्या तो कह ही क्या सकता है, कि जिस व्यक्तिने गुजरातप्रान्तकी यात्रा नहीं की, गुजराती भाषाका नियमसे अध्ययन नहीं ेकिया. वह केवल ऐसा साहस कर बैठे तो वह उसकी धृष्टताके अतिरिक्त और क्या कहा जा धकता है ? जिस समय इसका अनुवाद किया गयाथा चस समय अनुवादक 'ऋषिक्वल – हरिद्वार 'में अध्यापक था, और जिस समय चन्द्रकान्तके प्रथम भागका हिन्दी अनुवाद देखाथा उस समय कौला-- मई, पर्राना फिरोजाबाद, जिला आगराके 'अपर प्रायमरी स्कूल' का प्रधान अध्यापक था. उसी समयसे यह इच्छा थी कि इस अनुपम प्रन्यका दूसरा और तीसरा भाग भी यदि हिन्दी भाषामें प्रकाशित हो तो मुझ सहश अल्पज्ञ जनभी इसके अवलोकनसे अपना मनुष्यजनम सफल करें। कई पत्र पं. हरिप्रसाद भगीरथजी बम्बईको एवं गुजराती प्रेसको लिखे, परन्तु पुस्त-कि दर्शन भाकाशकुसुमवत् ही रहे। सौभाग्यवश सन १९१५ की २८ भग--स्तको हरिद्वारमें पहुंचजानेपर वहां देश देशान्तरके यात्रियोंसे समागम होनेका अवसर मिला. में कभी २ गुजराती यात्रियोंसे इस पुस्तकके तीसरे भागने मिलका पता खोजता रहा और पता मिलगया. पुस्तक तो मिली पर -१६ पेज उसमें कम निकले- अस्तु. ऋषिकुलमें चन्द्रकान्त मगनलाल ब्रह्म-चारी अहमदावादका अध्ययन करता था. में पाठशालाके अतिरिक्त समयमें जो शब्द नहीं समझताया उसके पर्यायी गुजराती शब्द उससे पूछ लिया करताथा. इस प्रकार दो वर्षमें इसका अनुवाद पूर्ण किया गया. कोई ५-१० शब्द उस वालककी समझमें नहीं आये, उनका शब्दार्थ नहीं हो सका. फिरभी उससे अनुवादकको बहुत कुछ सहायता मिळी और उसका में कृतझ

हूं, तीसरे भागका अनुवाद आरम्भ करनेका कारण यह हुआ कि द्सरेका तो आरम्भ हो रहा होगा. फिर इस हस्तिलिखित 'कापी 'को श्रीमान ठाकूर फतहसिंह साहब रईस करकौलीने ( जो प्रन्थावलोकनके वहे प्रेमी हें) साधन्त एकवार अवलोकन किया और परामर्श दिया कि हिन्दी भाषामे ऐसे प्रन्थोंकी बहुत आवश्यकता है, इस पुस्तकको बम्बई भेजिये. ' गुजराती ' प्रेसके मालिक श्रीमान् सेठ नटवरखाल इच्छारामजीकी सेवामे पुस्तक मेज दी गई और कईवार पत्रन्यवहार इधरसे उधर होनेके पत्रात सेठजी महोदयने अनुवादककी सर्वे धृष्टतादिको क्षमाकर योग्य पुरस्कार देनेकी चढ प्रतिज्ञा की और कार्य्य संतोषजनक होनेपर और भी कुछ पुरस्कारादि अर्थात दानमानसे सन्तोष करनेकी प्रतिज्ञा की और अनुवादकने पुनर्भुद्ध-णादि सर्वाधिकार उक्त प्रेसाध्यक्ष महोदयको समर्पण किया. कुछ कालतक अनुवादकते प्रूफ संशोधन किया भी, परन्तु ऐसा करनेसे प्रुफे दो वार भोने जानेमें १५-२० दिन लग जातेथे, अतएव लिखित पुस्तक एवं प्रुफ संशोधन कार्यभार श्री पं. रघुवंश शम्माजीने पूर्ण किया. इस कारण यह अन्य जीघ्र प्रकाशित हुआ, अन्यया बहुत विलम्बसे प्रकाशित होता. अत-एव इन पंडितजी महाराजका भी परम अनुमहीत हं.

अपने कई मित्रोंको चन्द्रकान्तके विचारपूर्वक अवलोकन करनेका परामर्श दिया, जिसने २ इस मन्यका प्रथम खण्ड देखा वह अन्य भागोंके दर्शनोंकी चातक स्वाति मेघवत लालसा कर रहाया. स्वातिनक्षत्र पर सूर्यके आजानेपर स्वातिकी बुंदसे जैसे चातककी तृषा शान्त होजाती है उसी प्रकार चन्द्रकान्त तीनों भाग अवलोकन करके हिन्दी भाषाभिज्ञ पाठक जन उसके अन्तरके विनदु साक्षात् अमृतिबन्दु हैं, उनका पान करके स्वर्गीय श्रीमान सेठ इच्छाराम सूर्यरामजी देशाईकी पवित्र आत्माको गुक्त कण्ठसे आशीर्वाद देते हुए छतार्थ होंगे. और अनुवादककी त्रुटियोंकी और ज्यान न देकर प्रन्थ प्रकाशक महोदय श्रीमान सेठ नटवरलाल इच्छारामंजी देशा- इके सदा छतज्ञ रहेंगे. एवं अनुवादककी परमेश्वरसे यही प्रार्थना है कि वह सर्वेदा सेठजीका कल्याण करे. इति शिवम।

मेसर्स जी. पाठक एन्ड सन्स, पोस्ट मुरादपुर (पटना जङ्कशन) ता० २२ मार्च १९२५ ई० ही॰ आगरानिवासी श्री दिावनारायण दास्मी योगज्योतिःरत्न

### चन्द्रकान्त तृतीय भाग हिन्दी भाषांतर द्वितीय आवृत्ति

#### **-€**≫-

### **ज्रन्थपरिचय**

#### सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म ।

"चद्रकान्त" प्रनथकी हिन्दी भाषामें यह द्वितीयावृत्ति जनसमाजकी सादर समर्पण की जाती है. मूल प्रनथ प्रातः स्मरंणीय स्व. शेठ इच्छाराम सूर्यराम देसाईने गुजराती भाषामें — तीन भागोमें — रचा है. प्रनथ वडा रोचक बोधक, एवं ज्ञानप्रद होनेके कारण आगरा निवासी मेरे पूज्य गुरुजी पंडितश्री शिवनारायण शर्मा — जोकि — जिस समय ऋषिकुल ब्रह्मचर्याश्रम हिरद्वारमें में सम्यास करता था — मेरे हिन्दीके अध्यापक थे, स्नहें यह चन्द्रकान्त हिन्दी भाषामे अनुवादित करनेका प्रलोभन हुआ. इस प्रनथके प्रथम व द्वितीय भागका हिन्दी अनुवाद इ. स. १९२५ के पूर्व हो चुका था, परन्तु स्व समय तक इसके तृतीय भागका अनुवाद नहीं हुआ था, इस लिये सन्हे यह सुभवसर प्रमुक्तपासे प्राप्त हुआ और प्रनथके अनुवादका काम प्रारम्भ किया गया.

चक्त सज्जनके लिये यह एक बढा भारी साहस था जैसे कि बौनेके लिये ताढ वृक्षके फलका प्राप्त करना कठिन है; क्योंकि यह प्रन्थ हिन्दी भाषामें अनुवादित करना उनके लिये कोई छोटी मोटी वान न थी! अनुवादक गुजराती भाषासे अनिभन्न होनेके कारण गुजराती भाषाके कुछ कृदिवाचक शब्द जो कि उनकी समझमें न आते थे वे शब्द मुझसे और मेरे सहाध्यायी चन्द्रकान्य नामक ब्रह्मचारीसे परिशीदन करके समझ लेते थे. अन्तमें कितने ही वर्षोंके बाद अनुवादका कार्य परिपूर्ण हुआ, जिसे कि आज इस रूपमें देखनेका सुप्रसंग प्राप्त हुआ है. वेशक यह अनुवाद बहुत बढिया है. प्रन्थकर्ताके प्रत्येक शब्द, वाक्य, उनके किसी भी अभिप्रायमें त्रुटि न आते हुए अनुवादित किये गये हैं. प्रन्थ पढते समय ऐसा ही प्रतीत होता है कि मानो 'प्रन्थकर्ताने यह प्रन्थ मुख हिन्दी भाषामें ही लिखा हो.' यह बात इस प्रन्थका संशोधन और मेरी अरूप मित अनुसार कुछ संवर्धन करते समय में समझ सका हूं. अस्तु.

कोई भी कार्य करनेका कुछ भी कारण अवश्य होता ही है. क्योंकि 'कारण सिवाय कार्योत्पत्ति नहीं होती', इस नियमानुसार 'चन्द्रकान्त प्रन्य रचनेका क्या प्रयोजन, इसमें कौनसा विषय प्रहण किया गया है, यह प्रन्थ किस वस्तुके साथ सम्बन्ध रखता है और प्रन्थ पढनेका अधि-कारी कौन है' इस अनुवन्धचतुष्टयका विचार करना चाहिये.

हमारे वार्यावर्तकी संस्कृति अति प्राचीन है हतनी प्राचीन है कि जिसकी संख्या वर्षों नहीं दी जा सकती. सूर्य कौर चंद्र स्रष्टाने जब सकें तब उनके साथ ही आर्यावर्तकी उच्च संस्कृति भी निपजी. जिसके उदाहरण-रूप वेदवेदाङ्गादि पट्चाख, अष्टादश पुराण एवं श्रुति स्मृतियां आज भी विद्यमान है. परन्तु 'कालो जगद्रक्षकः' इस विधानानुसार परिवर्तनशील इस विश्वमें कालवलसे इस संस्कृतिका दिवसानुदिवस हास होता गया – होता जा रहा है – न जाने अभी भी इसका कितना हास होगा!

इस संस्कृतिकी निवाहनेके लिये आर्ष प्रत्योंका पठनपाठन अत्या-वद्म्यकीय हैं; लेकिन लाज इस पातकी किसको पढ़ी है। तिस पर भी त्य ज्ञान प्राप्त कर 'निर्माणमोहा जितसंगदोषाः' वनना तो दुनियामें रहते हुए व्यवहारवद्ध जनोंके लिये कठिन है तो फिर अध्यात्मज्ञानकी तो बात ही कहां ? "अध्यात्मविद्या विद्यानाम्" अध्यात्मज्ञान ही मुख्य विद्या है, वही कल्याणकारी है. 'इस जीवका आवर्जन विद्यर्जन मिटकर मोक्ष-प्राप्तिकप पुरुषार्थ इसके विना साध्य नहीं, 'यह 'प्रयोजन' दृष्टि समक्ष्य रखकर इस प्रन्यकी रचना प्रन्यकर्ताने कीयी हैं, और वेदान्तकी जटिल समस्याएं, वेदान्तके अति गृढ प्रश्न सामान्य — लौकिक वा व्यावहारिक, पौराणिक और वैदिक दृष्टान्तों द्वारा हल किये हैं. परमात्मज्ञान कूट कूट कर इसमें भर दिया है.

वेदान्तकी बात करनी सहली हैं, लेकिन नियमोंका पालन (वेदा न्तका झान होने पर भी) करना व तद्नुसार आचरण करना वहा कठिन है. और भी अन्य कई कारणोस वेदान्त रूश्च मालुम होता है, इस लिए इसकी चर्चा करनेकी भी किसीको इच्छा नहीं होती. लेकिन यहां पर यह, वात सर्वया विरुद्ध मालुम होती है. वेदान्तका विषय रूश्च होने पर भी प्रन्थ-कर्ताने यह पुस्तक लिखकर हिन्दी भाषा के साहित्यमे वली हलचल पैदा कर दी है, और वली कमाल कीयी है. सचमुच यह विदान्तका मुख अन्य हैं? ऐसा कहनेमें खुछ भी अतिज्ञयोक्ति नहीं. प्रन्य पढते पढते मन इस विषयमें तरवतर हो जाता है और वाचकको यह भी ख्याल नहीं रहता कि वह उस समय किस दुनियामे विचरता है. प्रकरण पीछे प्रकरण पढते ही काइये, जेशा भी समय इसके पढ़नेके सिवाय व्यर्थ गैंवाना न रूचेगा.

संक्षेपमें, अन्य पूरा करने पर 'किसी रवप्रसृष्टिमेंसे फिर इस दुनियामें किसीने ला कर लाला हो 'इस बातका भान होने पर जीवको यह विचार पैदा होता है कि 'सच क्या ?' इसका उत्तर आप ही ला मिलता है कि 'ब्रह्म सत्यं जगन्मिश्या !' इस अन्थका 'वेदान्त विपय है, 'यह भी अब समझमें आया. समस्त प्राणियोंके साथ इसका 'सम्बन्ध' है और मुमुक्ष इसका 'अधिकारी 'है.

यद्यपि यह प्रनथ तीन भागों ने निर्माण किया गया है तथापि यह जतला देना यहां पर जहरी है कि प्रत्येक भाग एक दूसरेंसे स्वतन्त्र है तो भी प्रन्थप्रवाह बिविच्छन्न है. कोई भी भाग प्रथम पढना प्रारम्भ करनेंसे विषयमंग नहीं होता. 'प्रथम भाग पढनेंके पीछे ही दूसरा और तल्पश्चात् तृतीय भाग पढनेंसे ही सन्य प्रन्थोंके स्नुसार उमका सिलसिला वैंधा रहता है' ऐसा इस प्रन्थके विषयमे नहीं है. मात्र यह प्रन्थ अति विस्तृत होनेंके कारण और वाचनेंमें सुभीता रहे इस दीधे दृष्टिसे प्रन्थकविन इसके तीन भाग किये हैं.

प्रत्यकर्ताने इसके चतुर्थ भागका केखनारंभ किया या लेकिन मन्य-कर्ता कालवश होनेकी वजह से इसका चतुर्थ भाग तैयार न हो सका. हो चार पृष्ठ जो उन्होंने लिखे थे वे इस मन्थके अन्तम मन्यकर्ताके ही हस्ता-क्षरोंमें शामिल कर दिये गये हैं, अतः चतुर्थ भागके विषयमें इतना ही कथन पर्याप्त है ऐसा में मानता हूं. चतुर्थ भाग प्रकाशित होनेकी अब कोई सन्मावना नहीं है. यह प्रन्थ तीन भागोंमे ही सन्पूर्ण होता है.

इस तीसरे भागके - चतुर्थ प्रवाहमें - हिमगिरिकी प्र्णेक्टरी, तत्त्वामुसन्धान - ये दो मुख्य प्रकरण हैं. प्रथम प्रकरणमें वाल्योगीको महात्माका
दर्शन होता है, बाल्योगी - इन महात्मा गुरुकी प्रसादीसे अध्यात्मज्ञान
-प्राप्त करता है और खियोंके लिए पितसेवातत्त्वका महिमाका गुरुकी वीध
करते हैं. यह बाल्योगी ही छद्माल्यिक नामसे ज्ञान प्रहण करता है. छद्मलिंग याने 'जिसका चिन्ह गुप्त हैं ' ऐसी यह की अपने पितकी - जोकि
इस अपनी ही खीके छल कटु वच्चनोंसे उद्दिग्त होकर, जगत्मित छोदासीन्य
प्राप्त होनेसे एक अन्य गुरुके पाससे ब्रह्मज्ञान प्राप्त करता है - जोधमे
निकली है, और अन्तमे इस दम्पतीका एक ही गुरुके आध्ममें मिलाप हो
जानेसे वे दोनों एक ही स्थलपर अन्तेवासी वनकर 'तत्त्वमित देस
महावाक्यका गंभीर अर्थ समझते हुए ज्ञानसमाप्ति पर्यन्त गुरुसेवामें दिन

निर्गमन करते हैं. यही छद्याँछंग फिर 'प्रकटपड़ा' नामसे प्रकाशमें आती है और अपने पित सुनिचारशर्माकी सहधमंचारिणी बनी रहती है. यह बात स्मरणमें रखनी चाहिये कि महात्मा गुरुकी इस छद्याँछंगकी नारी-जाति याने 'यह एक खी है, 'ऐसा समझ ही जाते हैं लिसपर भी गुरुकी इस बातका अम अंत तक संभाछ रखते हैं, और अंतमें इसका स्फोटन होते ही यह दंपती आश्चर्यसे दिंग हो जाता है और गुरुकीकी प्रसादीसे अपने के के कुतकृत्य हुआ मानता है.

इसी प्रकरणमे यह भी समझाया है, कि 'मनुष्यके हृदयमें आशा नामक तत्त्व जनमसे ही साथमें आता है. 'और सच पूछो तो आशासे ही उसके तन्तुपर मानव अपना जीवन निर्गमन करता है याने आशासे ही मनुष्य जीता है, लेकिन उसका अतिरेक होनेसे मनुष्य विपत्ति भोगता है. इस आशा डाकिनका जो एक भी वार पाला पड़ा तो अपनेको जीये जी मरा ही समझो. इसके तीन पुत्र और दो पुत्रियां हैं. जिनके नाम — लोभ, मोह, काम, तृष्णा और लोखपता — हैं. इन पांचोंके वश हुए प्राणीका सत्यनाश हो जाने पर भी यह कुटुम्य — आशा, लोभ, मोह, काम, तृष्णा, लोखपता — माता, पुत्र, पुत्री — उसका पीछा नहीं लोडता. अन्तमें इनके मोहमें पडनेवाला खुवार हो जाता है, यह जो सद्गुकप्राप्ति और सत्संग मिले तो उनसे तर भी जाता है. यह बात आशा भिक्षकोंके दृष्टांतसे और उसके कुटुम्बके प्रत्येक व्यक्तिके पृथक् २ दृष्टांतसे अच्छी तरह समझी जा सकती है. किसीने सच कहा है कि: —

> " आशाया ये दासास्ते दासाः सन्ति सर्वेछोकस्य । आशा येपां दासी तेषां दासायते छोकः॥ "

वे मनुष्य जो कि आज्ञांके दास हैं, वे सबके दास हैं किन्तु जिन्होंने आज्ञाको दासी बना लिया है उनका समस्त विश्व दास है.

' निःस्पृहस्य तृणं जगत्.'

यही वात 'तत्वातुसंघान' नामक दूसरे प्रकरणमें स्पष्टतासे समझा कर उच्च कोटिका वेदान्त — जीव ब्रह्मकी एकतासे — समझानेका उच्च प्रकार प्रहण किया है. छौकिक और पौराणिक दृष्टान्तोंसे वस्तु सरस और सरख बनी है. 'जो पिण्डमें है वही ब्रह्माण्डमें है' यह प्रतिपादन किया है. 'पड्रिपु किस प्रकार जीते जा सकते हैं' यह भी स्पष्ट रीतिसे वतलाया है. ' यमी रक्षति रक्षितः' रक्षण किया हुआ धर्म ही धर्मका रक्षण करता है. धर्मकी एक सीढ़ी चूकनेसे कितना अनथ होता है, ईश्वरसिद्धि किस प्रकार होती है, संतोब, प्रारच्ध, पुरुषार्थ ये क्या हैं इनके साथ मनुष्यका क्या सम्बन्ध है, सत्संगके क्या लाभ हैं और भक्ताधीन भगवान इत्यादि वाते प्रन्थ पढ़नेसे ही नहीं किन्तु प्रन्थके अभ्यास करनेसे समझनेमें आती हैं. विशेषतः उच संस्कारी, उत्तम, मध्यम, प्राग्रत खीपुरुषोंके लिये यह अति उपयोगी प्रनथ है. यह प्रनथ अपनी ही तरहका पहला और अंतिम (first and last) है.

गगनं गगनाकार सागरः सागरोपमः । रामरावणयोर्युद्धं रामरावणयोरिव॥

इस तरहके इस अनुपम अन्थका मगठी भाषामें भी तीनों भागोंका भाषांतर हुआ है.

इस महान प्रनथके संशोधन, संवर्धनका अति महत्त्वका काम मुझ जैसे अल्पज्ञको सोंपनेके लिये वंदनीय स्व. शेठ इच्छाराम सूर्यराम देशाइके सुपुत्र, 'गुजराती' के मालिक और संचालक श्रीमान नटवरलाल इच्छाराम देशाई, श्रीमान मदनलाल इच्छाराम देशाई और श्रीमान वावूभाई हुच्छाराम देशाई इनका में अत्यन्त ऋणी हूं.

परम कृपाळ परमात्माकी कृपाते ही यह काम आज सम्पूर्ण हुआ है उसके लिये में जगन्नियन्ता सचराचरव्यापकको अनेकशः वंदन करता हूं. में उसका महान् ऋणी हूं. परमेशसे प्रार्थना है कि वह शेठजीका सर्वदा कल्याण करे. शुमं भवतु। इत्योऽम्।

> तिह्व्यमव्ययं धाम सारस्वतमुपास्महे। यत्त्रसादात्प्रलीयन्ते मोहान्धतमसञ्ज्राः॥

शुकवार, माव शुक्का एकादशी, सैनत् ६९९४ यम्बई.

ग्रुहरूपाकटाक्षाभिलापी विनीत, वारादेव महाशंकर जोपी

### चन्द्रकान्त हिन्दी तृतीय भागकी ततीय आवति

वब कोटिके भगवद्भक्तोंको तो ईश्वरको भक्ति और उसके सान्नि-ध्यके सिवाय और कुछ नहीं चाहिये, क्योंकि वे उत्तम प्राणी हैं. यदि इंश्वर प्रसन्न होकर मुक्ति या मीक्ष-जिसके लिये अन्य प्राकृत प्राणी सर्वेदा प्रयत्नशील रहते हैं और इस चतुर्थ पुरुषार्थको प्राप्त करनेके लिये छटपटाते हैं तो भी यह दुर्लभ वस्तु प्राप्त नहीं होती – इसे यदि भगवान छपने भक्तको देना चाहे तो उच कोटिका भक्त इसको कभी स्वीकार न करेगा."

क्योंकि अन्ततो गरना मुक्ति या मोक्षके स्त्रीकारसे भगवज्रक्ति करनेका अवसर सच्चे भक्तके लिये रहता ही नहीं इस लिये मुक्ति तुकाराम जैसे भक्तोंको स्वीकार्य नहीं है, वह तो यही कहेगा कि: - "आम्हांस नेहमीं घालावें गर्भवासीं " हमेशां गर्भवास, हे प्रभी! देते रहना जिससे कि नित्य तेरा स्मरण होता रहे !'' मुक्ति प्राप्त करनेसे भगवान् और भक्त विछुड जाते हैं इस छिये भक्त मुक्तिका स्वीकार न करेगा क्योंकि भक्त फक्कड है.

प्राकृत होते हुए भी उत्तम कोटिके मनुष्य सदा मुक्तिके लिये लाला-यित रहते हैं और वे ज्ञान मार्गका अवलम्बन करते हैं. अध्यात्मज्ञानकी प्राप्तिके हेत्ररूप दर्शनप्रत्य यद्यपि क्लिष्ट हैं तथापि उन छः दर्शनोंर्मेका वेदांतदर्शन जटिल होने पर भी मोक्षप्राप्तिका साधनरूप कैसे वन सके यह इस "चन्द्रकात" प्रन्थमें सरल रीतिसे समझा जा सकता है, अतः आरमोन्नतिके लिये इसका अभ्यास आवश्यक है. इस प्रन्थके प्रथम व द्वितीय भागको अवश्य पहा जाय.

सत्य ज्ञानके सिवाय भारमोद्य नहीं होता. आत्मोदय सिवाय सुख प्राप्ति भी नहीं ! सुखी होनेका उपाय और युक्तियाँ " चन्द्रकान्त" में मिलतीं हैं. इति शिवम्.

वंबइ शुक्रवार संवत् २००९ मार्गशीर्य शुक्र चतुर्थी ता. २१ मी नवेम्बर १९५२

# विषयानुक्रमणिका

# चतुर्थ प्रवाह –हिमगिरिकी पर्णकुटी

| विषय                             | वृद्धाङ्ग | ं विषय                       | पृष्टाङ्क   |
|----------------------------------|-----------|------------------------------|-------------|
| ं सुमङ्गलम्                      | ٠. ٦      | १ – बिन्दु                   |             |
| पीठिका - महात्माद्र्शन           | ч         | में कौन हूं ?                | १२४         |
| पालयोगी                          | . ,,      | भगवद्गुणवैचित्र्य            | "           |
| पतित्रताख्यान - पतिसेवातस्व      | 12        | प्रभुको पहचाननेकी कुंजी      | 930         |
| महात्माका – माहात्म्य            | २०        | <b>भात्मपरिचयकी जिज्ञासा</b> |             |
| कुरक्षेत्रमें सूर्यपर्व          | , ,,      | में कौन हूं?                 | 923         |
| महास्माके दर्शन                  | २३        | एक ऋषिपुत्रकी कथा            | 125         |
| आशाभिक्षकीका आख्यान              | २५        | जीव कैसा है ?                | <b>1</b> 88 |
| भिखारिर्नका कुटुम्य              | २८        | जीवकी सेना                   | 184         |
| बिहासा                           | ३ ७       | जीवकास्वभाव                  | 989         |
| सद्गुरु शोधन – शिष्यपरीक्षा      | . इट      | स्वप्नसे स्वभावपरीक्षा       | 940         |
| परोक्षकृपानुभव                   | . 81      | मनुष्यकी उत्तमता             | 963         |
| सिद्धाश्रम                       | ४२        | मनुष्य क्या क्या कर सकता है? | 946         |
| परमोपदेश                         | . XX      | विश्वामित्रवरित्र            | 9 ६ 9       |
| स्वरूपावलम्बन                    | 80        | मनुष्य किस कारणसे उत्तम है?  | 168         |
| जटामेका मणि                      | 40        | अन्तःकरणका आवरण-पवित्रताक    | T           |
| मणिशोधन - चिद्रुहा               | ષર        | ही कारण                      | १८६         |
| चिन्मणिद्शेन                     | ५७        | तत्त्रोंका मधिष्ठाता         | 982         |
| एक नृतन शिष्य                    | ६२        | र्षिड भौर ब्रह्माण्ड         | 994         |
| शानकथन                           | ६४        | अनन्त सृष्टि और जगदुदुम्बर   | 188         |
| शिष्योंका वार्तालाप              | ६६        | मकडीका जाला – नया ब्रह्माण्ड | 988         |
| सूक्मविन्दु १ ला यथालाभसंतोप     |           | मनुष्यदेह सार्थक करनेवाळे    |             |
| शिवाराधन - अर्थसिद्धि            | •         | कौन हैं ?                    | २०२         |
| त्यागनिर्णय                      | •         | जन्मदरिद्रीको पारसप्राप्ति   | २०३         |
| स्क्मिबन्दु २ रा - संन्यासाख्यान | ८२        | जीवनसिंहका विद्वत्यंन्यास    | २०८         |
| स्काबिन्दु ३ रा - वह वालयोगी     |           | परम प्राप्तिसे परम स्वह्त    | २०९         |
| कौन ?                            | 303       | जीवन्मुक्तकी दशा             | 299         |
| तत्त्वा चुसंधान                  |           | २ – विन्दु                   |             |
| तरवमङ्गलम्                       | 998       | कामजीता उसने जगत जीता        | રશ્ક        |
| पीठिका                           | 855       | ब्रह्मवित् कौन ?             | 299         |

| विषय                                 | इष्ठाइह                  | विषय पृष्ठा                                              | *            |
|--------------------------------------|--------------------------|----------------------------------------------------------|--------------|
| अत्रि ऋषिके शिष्योंकी कथा            | २१९                      | ४ – पशुहत्या ३ व                                         | 8            |
| शिष्योंकी कसौटी                      | २३२                      | ५-परस्रीगमन ३१                                           |              |
| वाधकी मादमें वास                     | "                        | ६ – युत ३२                                               |              |
| सपैके फनकर नाच - रृत्य               | २२६                      | ७-रोजपुत्रवध ३२                                          |              |
| पनघटका मोह                           | २२९                      | ४ – विन्दु                                               |              |
| पिंगलाके सवनमे कंदर्पहर              | २३१                      | मायापतिकी माया ३                                         | 22           |
| चतुर कौन ?                           | २५१                      | •                                                        | ( ~          |
| शरीर मलमूत्रका भण्डार! .             | :48                      | ५-विन्दु                                                 | . 3          |
| परम सानन्दका स्थान                   | <b>३</b> ५६              | जनक विदेहीका आत्मशोधन ३५<br>योगश्रष्ट जनक                | ।२           |
| परम पुरुषका सेवन ही परमा             |                          | 1                                                        |              |
| नदह्नप हें                           | 249                      | जनककी नगरचर्चा ३० निर्माण तो निर्माण तो निर्माण ही है ३५ | 2 <b>4</b>   |
| पिगलाका पश्चात्ताप                   | २६१                      | ानमाथ ता निर्माण हा ह ३५                                 | Ę            |
| यनका स्वरूप                          | २६३                      | मातापुत्र और वेही पति पत्नी ३ व<br>जनककी उदासीनता १      | ž a          |
| बन्दर्पहरका जय                       | - = = =                  | 1                                                        |              |
| मन्युद्दरका गर्व                     | २६७                      | ो लाजाब्र्स्ट्रीय ००० ००० ००० २                          |              |
| मायाकी प्रतिकृति                     | ",                       | शायन - पथटन २                                            |              |
| स्त्री मायाकी प्रतिकृति है           | . ३७०                    | जनक्की पूर्व जन्मकी कथा                                  | ७६           |
| मायावश विश्वामित्रकी कथा             |                          |                                                          | 3            |
| कोधका दर्शत                          |                          |                                                          | 60           |
| द्रीपदीने कोधको जीता                 |                          | े द्वनायाका असामण 🔐 🐠 द                                  | 69           |
|                                      | . २७६                    | अल तथा शुरक्षका अरक काइ गरा इ                            | ८६           |
| मन्युहर पिंगलाके मंदिरमें            | ~                        | ्र काक्षा गर्वप्रया गारा हा दः । ५                       | ८६           |
| ३ – विन्द्र                          |                          | वंधनरूप है ३                                             |              |
| ४- १५-७<br>धर्म ही धर्मका रक्षण करता | ည်<br>၁၀င <del>င</del> ် |                                                          |              |
| झानीको भी कमें करना चाहिये           | اد<br>د مربر کا          | प्रणानुवंध ही सबका कारण है 3<br>शिवर ही योगक्षेमका बहन   | ८९           |
|                                      |                          |                                                          |              |
| त्यागी ब्राह्मण                      | . 45                     | i i                                                      | 89           |
| जगतकी रचना                           |                          | '   _                                                    | १९३<br>४०६   |
| भात्मा -परमात्माका स्वस्य            |                          | 1                                                        | ६०५<br>८०७   |
|                                      | _                        |                                                          | 59¥          |
|                                      | ., 30;                   |                                                          | 636<br>11•   |
| अधर्मकी सप्त सीढीयाँ                 | <b>3</b>                 | 1                                                        | * 7 °        |
|                                      | , 3o                     |                                                          | 8 <b>2</b> = |
| २ - परक्षीके साथ एकान्त              |                          |                                                          | 8 7.<br>8 7. |
| ३ - मद्यमांसका सेवम                  | ३१                       | २ विचित्र स्वप्न                                         | 54 <b>4</b>  |

| विषय                            | gei <b>r</b> | विषय पृष्ठाङ्क                       |
|---------------------------------|--------------|--------------------------------------|
| जगत् स्वप्नतुल्य है             |              | शरीर किस्का है सो देखों। ४७७         |
| राजा जनककी समामें गार्गी        | ४३९          | सकाम कर्म दोषहर है ४७९               |
| ं ६ – चिन्दु                    |              | वह्याकार वृत्तिका फल ४८१             |
| <b>ईश्व</b> रसिद्धि             | ४३८          | भ्रातिसे हां जगत् भासता है ४८३       |
| अपर अष्टावक मुनिका आगमन         | 818          | यथा दष्टिस्तथा स्रष्टिः ४८४          |
| शांताकारकी कथा                  | ४४९          | परमातमा कैसे दृष्टि पड़े ? "         |
| ७–विन्दु                        |              | ज्ञान टो प्रकारका है ४८५             |
| <b>—</b>                        | <b>ઝ</b> ૧૬  | जगत् स्वप्नतुल्य हे ४८६              |
| संतोप ही सर्व सुखका मृल है      | ४५७          | सर्वन्यापी परब्रह्म ही परम हैं ४८८   |
| क्या प्रारव्य श्रेष्ट है रे     |              | सत्क्या ? ४८९                        |
| पुरुषार्थ भी बलवान् है          |              | प्रेम तथा ब्रह्म एक ही है ४९१        |
| कर्म                            | ४६०          | ८–विन्दु                             |
| कैसे कर्म करना ?                | ४६१          | । शुद्ध संकल्प-सास्विक भावना ४९५     |
| सप्त भूमिकाएं                   | 33           | जीवके जीवितका एक पवित्र क्षण ४९६     |
| निरभिमानकी चोट                  | ४६३          | राजा दशरथकी जन्मान्तरमें हुई         |
| सौन्दर्यमें मोह है              | ४६४          | भवना ४९७                             |
| मनसे माना हुआ मोह ही अंधा       |              | अवध्तचरित्र ५०३                      |
| वनाता है                        | ४६८          | <b>अवध्यतद्वारा माताको उपदेश ५०६</b> |
| सत्की प्राप्तिके प्रसंगको अवश्य |              | भावनाका स्वस्प , ५१३                 |
| ग्रहण करो                       | ४७१          | ९ – विन्दु                           |
| काजलकी कोठरीमें कोई ही          |              | भक्ताधीन भगवान ५१५                   |
| विना दागके वचता है              | ४७२          | श्रीकृष्णस्तका रहस्य ५३५             |
| क्षत्संग ही तारता है            | ४७४          | ज्योतिह्नपका दर्शन ५३८               |
| सन्तोंका लक्षण                  | ४७६          | विलय ५४०                             |
|                                 |              |                                      |



मान्त मान्त भाक्षिणकरी





#### **स्रमङ्गलम्**

क्रिकेश के किल्पिक करिया

उपहरणं विभवाना संहरण समळद्ररितजाळस्य । उद्धरणं संसाराचरणं वः श्रेयसे इस्तु त्रिभातेः॥१॥

वैभवोंको देनेवाले, सकल पापजालको संहार करनेवाले और करनेनाछे विश्वरतिक चरगारविंद तुम्हारा संसारसागरसे उद्धार कल्याण करें॥ १॥

ब्रन्दारण्ये चरन्ती विश्वरिप सनतं भूर्युव स्वः खु बन्ती नन्दोद्रभूताप्यनादिः शिग्ररपि निगैनर्छनिता वीक्षितापि । विग्रहेवाननद्वीत्रमद्रमें इमहास्भी उमच्छापकाया माया पायदिपायाद विदितमहिमा कापि पीनामंत्रा वः॥

व्यापक तथा भू:, भुव: और स्व: इन तीनों लोकोंको उत्पन्न करनेवाली होनेपरभी वृन्दावनमें फिरती, नदसे उत्पन्न होनेनरभी अनादि स्वस्पवाली, शिग्रस्वस्प होनेपरभी वेदों से ल क्षेत्र तथा, अपलोकित की हुई, विजली की रेखाओं से ज्यास हुए ऊचे निर्मल मेघ के समान स्वच्छ कान्तिवाली और जिसेंकी संपूर्ण महिमा जाननेमें नहीं आती ऐसी पीत अंवर (वस्र) पोताम्बर धारण करनेवाली माया, विनाशंच रक्षण करे॥ २ ॥

#### श्री शंकराचार्य विरचित साधन पंचक

वेदो नित्यमधीयतां सद्दितं कम स्वतृष्टीयतां] तेनेशस्य विधीयतामपिचितिः काम्ये मतिस्त्यज्ञयताम् । पापीघ परिधूयता भवसुखे दोषोऽग्रसंघीयता-मार्तमेच्छा व्यवसीयता विजयहात्तुण विनिर्धम्यताम् ॥ ३ ॥

वेदका नित्य अध्ययन करो, द्वैवदम कहेहए कर्म अच्छी तरह करों. वैदिक रीतीसे ईश्वरका यजन करो. काम्यकेंगीमें मति न रख्यो, पापके पुंजका नाश करो, संसारभुखोंन दोवकी अनुसंघान करो. **मास्मद्वान सम्पादन करनेकी रे इंच्छाका व्यवसाय करो और अपने** धरमेंसे तुरंत निकलकर वनमें वास करो ॥ ३॥

सगः सत्छ त्रिधीयता भगवती भक्तिहेदा वीयता ' शात्यादिः परिचीयता दृढवरं कमाश्च संत्यज्यताम । सद्विद्वाद्यपस्प्यतां प्रतिदिन तत्पादुके सेव्यता प्रद्याकाक्षरमध्येता श्रुतिशिरोवाक्यं समाकण्येताम् ॥ ४ ६ सत्पुरुषोंका संग करो, भगवानमें दढ भक्ति करो, शम दम तितिझा अदिका अति दढ परिचय करो, कर्मीका शीघ्र त्याग करो. अच्छे विद्वानोंके समीप नाओ, प्रतिदिन उनकी पार्दुका सेवन करो. ॐकारत्व परवझके स्वत्वका शोधन करो, उपनिपदके वाक्योंको श्रवण केरी ॥ ४ ॥

वाक्यायेश विचार्यता श्रुतिशिरःपक्षः समाश्रीयता दुस्तकीत्सुविरम्यता श्रुतिमतस्तकीञ्जलंघीयतास् । ब्रह्मेवास्मि विभाज्यतामहण्हो गर्वः परित्यज्यताम् देहेऽहंमित्रहृचता ग्रथजनैर्वादं: परित्यज्यताम् ॥ ६ ॥

तत्त्वमिस भादि महावाक्योंका निचार करो, विपेनिषदके पक्षका आअयं करो, मिण्या तर्क करना छोडो, श्रुति ( वेद ) के अनुकूल तर्कका र अत्रसंवान करो, " अहं ब्रग्नास्मि "इस प्रकारकी भावना करो, प्रति दिन गर्वका त्याग करो, शरीरपर अहं बुद्धिका त्याग करो, विद्वानों से वितंबा वाद करना छोडो ॥ ५ ॥

ख्रवाधिश्र चिकित्स्यतां प्रतिदिन मिक्षौपधं शुज्यतां स्वाहुनं न तु याच्यतां विधिवशास्त्राप्तेन संतुष्यताम् । शीतोष्णादि विषयतां म त द्यावान्यं सम्बद्यार्यता-मौदासीन्यमभीष्स्यतां जनकृषानेष्ट्रवैद्वतस्रुज्यताम् ॥ ६ ॥

प्रतिदिन भिक्षात्ररूपी औषधिका भोजन करके क्षुषारूपी न्याधिकी विकित्सा करो ( उपचार करो ), स्वादिष्ठ अन्नकी याचना न करो: परंत दैववशात जो मिले उतनेसेही संतुष्ट रहो. जाडा, गर्मी भादि दःखोंको सहत करो, वृथा वाक्य मत वोलो, संसारके विषयोंसे उदासीनताकी इच्छा रहतो, मनुष्योंपर अनुप्रह वा निप्रह (राग द्वेष ) न करो ॥ ६॥

> एकाते सुखमास्यतां परतरे चेतः समाधीयतां पूर्णात्मा सुसमीक्ष्यतां जगदिदं तद्भाधितं दृश्यताम् । प्राक्षम् प्रविछाप्यतां चितिबकान्नाप्यत्तरैः स्टिप्यतां वारच्धं तिह अञ्यतामथ परव्रकात्मना स्थीयताम् ॥ ७ ॥

एकान्तमें छुखसे वैठों, मायासे जो पर ऐसे वहामें चित्तको समाधान कर पूर्णात्याका मली भांति अवलोकन करो, आत्माके विना यह संसार आदि फुन्छ नहीं, ऐसी दृष्टि करो, आत्माके ज्ञानसे पूर्वके कर्मका प्रविलाप न करो, उत्तर कर्मके साथ संबंध न करो, प्रारच्य कर्मका उपभोग करो और परवद्या स्वरूपमें स्थिति करके रहो ॥ ७॥

कि मधुना कि विधुना कि सधया कि च वस्थयाऽखिल्या। जिंदि हैर्देयहारिचरितः प्रस्पः पुनरेति नयनयोरयनम् ॥ ८॥

ANDERSON OF THE STANDARD OF SEASON OF SEASON OF SEASON SEASON SEASON SEASON OF SEASON जिनका चरित्र हृदयहारी है ऐसे परम पुरुषका जो पुनः इन नेत्रोंको दर्शन हो तो मधु, विधु, छषा और सदल वसुधाकी क्या आवश्यकता हं सर्वे जिंक है॥ ८॥



# चन्द्रकान्त

# तृतीय विभाग

# चतुर्थं प्रवाह-हिमगिरिकी पर्णकुटी पीठिका - महात्मा दर्शन

श्रियो दोलालोला विषयजरसाः प्रान्तविरसाः विपद्गेहं देहं महद्पि धनं सूरि निधनम्। बृहच्छोको लोकः सततमवला दुःखबहुला-स्तथाप्यस्मिन्घोरे पथि वत रता हुन्त क्रिथः॥ १ ॥

अर्थ - लक्ष्मी दोलाके समान बंचल है, विषयरस परिणाममें नीरस है, -शारीर विपत्तिका घर है, विपुल संपत्ति वडी मृत्यु है, लोक वडे शोकसे मरपूर है, धौर स्त्रियें नित्य बहुत हु:ख देनेवाली हैं तोभी भरेरे!! अज्ञानी पुरुष इस संसारके घोर मार्गमेंही लवलीन रहते हैं॥ १॥

#### वालयोगी

प्रातःकाल! अलोकिक प्रभात! आनंदी प्रभात! सूर्यनारायण प्रका-'शित हुए हैं; कमल प्रकुलित हुए हैं; मतुष्य स्नान करनेमें, नित्य नैमित्तिक कर्म करनेमें और जाप तप करनेमें तत्पर हों गये हैं; मंद मंद पवन वह रहा ह; देवालयों में घंटानाद घननन घननन कर रहे है. इस समय अविमुक्त बाराणसी क्षेत्रमें 'जय शंभो! हर हर शंभो!' की मंगलक्विन हो रही है; हरियादोदकी भागीरथीके किनारेपर ईश्वरी लीला पूर्णतया प्रकाशित हो

रही है. निर्मेख प्रभातसमयमें पूर्व दिशामेंसे बालसूर्यकी कोमल किरणे तरण-तारिणी अधमोद्धारिणी पापहारिणी भागीरथीके दक्षिणोत्तर लंबे विस्तार-बाले तटको सुप्रकाशित कर रही है; अनेक राजा महाराजा गृहस्थ और प्रतापी पुरुषोंके अपार द्रव्य व्यय कर वनाये हुए श्रीगंगाजीके सुदृढ और सुहावने घाट विचित्र बस्रालकारोंसे सजे हुए स्त्री पुरुषोंसे भरपूर हो गये हैं; स्थल २ विद्वान विप्रों द्वारा पढते हुए स्नानके संकल्प प्रयोगोंसे गर्ज रहे हैं; भाविक जल विधिपूर्वक स्नान दानादिक कर रहे हैं; अद्धाल और धर्मनिप्ट मनुष्य स्नानादिकसे पवित्र होकर जल संनिध बैठ एकात्र मनसे अपने नित्य नैसित्तिक जप तप ईश्वर स्तवनादिक (स्तवन) कम करते है, और स्तानके लिये जलमें उतरे हुए और घाटपरके मनुष्योंमें वार वार ' ज्ञय यंगे! हर हर गंगे। पापहारिणी! भवतारिणी! अधमोद्धारिणी! जय जान्हवी! इत्यादि गर्जनाएं सहर्ष कर रहे हैं. किसी २ स्थानपर विप्रवृत्द गगातटपर विराजमान हुए पद, क्रम, जटा, घन, वही इत्यादि वेद विकृतियों द्वारा मधुर और कर्णपावन घोष कर रहे हैं. वडेचोडे पाटमं गंभीरपनसे वहती श्रीमधी गंगाजीके निर्मल और पावन जलपर अनेक छोटी वडी सुशोभित नौकाएं इयरसे चयर गमन आगमन कर रही है. **उन**में वैठे मनुष्य श्रीगंगाजीक प्रत्येक घाटकी अलौकिक लीलाको शानंदके साथ निहारते है. प्रत्येक सुशोधित घाटपरके किनारेपर आये हुए उत्तम २ जािंक पत्थरों से बंडे शिल्पशास्त्रितृष्ण पुरुषों के हाथ से बनाये अति भव्य सुद्द गगनचुं बित सुद्द प्रासाद – महल शोभायमान हैं; सूर्ये विवकी तरह प्रकाशित असंख्य सुवणशिखरों वाले शिवालय तथा दूसरे देवमंदिर बहुत दुरतक सुनाई देते हुए 'जय जय शंभी! हर हर शंभी! जय पार्वतीपते!' इत्यादि परम पवित्र शब्दोंसे, शंखध्वनियोंसे, घननं २ होते घंटानादोंसे तथा दुंदुभियोंकी गर्जनाओसे गर्ज डिट हैं, अति मनोहर और सुकोमल ऐसी मैरनी रागिनीके सुस्वर छाय रहे हैं और उनके पीछे पीछे मधुरालाप करती हुई नौवत वाज रही है.

आजका दिन पवित्र पर्वका है, इस कारण नित्यकी अपेक्षा सर्वत्र विशेष आनंद छा रहा है. प्रति दिन गंगापर स्नानादिके छिये न आ सकतेवाछे व्यवसायी किंवा अशक्त क्षेत्रवासी मनुष्यभी आज इच्छापूर्वक स्नान तथा दर्शनार्थ चले आते हैं, विदेशी यात्री जनभी वहुत दिखाई पहते हैं. अन्य-घाटोंकी अपेक्षा मणिकर्णिका घाटपर मनुष्योंकी वही भी ह हो रही है. ऐसे प्रसंगमें वहां एक चमत्कार दिखाई दिया.

घाटके ऊपर मार्गमें चलनेवाले लोग एकाएक आपसमें "चलो २ हटो २" ऐसा कहते २ एक और होने लगे और सब आश्चर्यसे देखने लगे कि यह क्या मामला है ? इतनेमें श्रीविश्वेश्वरजीके मंदिरकी ओरसे आती हुई एफ सुन्दर तेजस्वी किशोर मूर्ति हुष्टि पढी. इसका अद्भुत स्वरूप और अप्रतिम तेज देखतेही सबको छानंदाश्चर्यके साथ पुष्यभाव उत्पन्न हुआ. जिसने एक वार उसकी ओर देखा उसका दूसरी ओर देखनेको मनही न हुआ! ऐसा रूप, विद्युत् समान चमकती चाल, थोडी अवस्था होनेपरसी इसका तीव्र त्याग, तपतेज और सति मनोहर वेश यह सव देख स्वाभा-विकही बार्ख्य पाये हुए छोग, परस्पर अनेक बातें करने छगे. अहो ! यह वालयोगी कहासे आया होगा? कैसा इसका सौंदर्य है। प्रश्येक अंगका ऐसा सोंदर्य और युकुमारता होनेपर इससे यह कठिन योगधाधन कैसे होता होगा ? इतनी छघु वयमें ऐसा परम बैराग्य कैसे प्राप्त हुआ होगा ? इसके माता विता कि जिनका यह पुत्ररत है उनसे इसका वियोग केसे सहा गया होगा? क्या यह तीत्र वैराग्यसे अपने माता थिताको रोता छोड वैरागी हुआ होगा, या जन्मसेही यह योगीरूप उत्पन्न हुआ होगा? अथवा ये परम योगीश्वर शंकर आपही इस पुण्यपूर्ण पर्वके दिन वालयोगी रूपमें भाविक जनोंका कल्याण करने और श्रीमती भागीरथीके तटपर विहार करने पथारे होंगे! इसका सर्वाह्न भरमसे चर्चित होनेपरभी इसकी सुवर्ण-रूपी कांति उसमेसे कैसी प्रकाशित हो रही है ? इसके चन्द्रवत सुप्रकाशित मखकी शोभा वाल्यावस्थाकी तपश्चर्यांके कारण क्रिन्हिलाये हुए कमलवत् अति अदमुत है. इसकी वांकी भुक्कदी तथा कमलकी पंखडी समान नेत्र, शुकतुंडवत् नासिका, चमकते हुए प्रवाल वा विम्ववत् लाल ओष्ट, तीन्न तपस्यासे किंचित कुम्हिलाये कपोलोंपरकी गुलावी झलक, तिसपर झुकी हुई मूलमें इयाम और अंतिम भागमें किचित् भूरी विशाल जटाएं, ये धर्व विख् प्रत्येक मनुष्यको मोहनेवाली है. इसके हस्त पाइतल गुलाबके पुष्पसमान लाल और कोमल है तिसपरभी वह इस पाषाणमय भूमिमें नंगे पांव त्रिचर रहे हैं। और ऐसी सुकुमारता होनेपरभी अपने शरीरपर कंत्रलकी मोटी गृद्धी डाल रख्वी हैं! यह इनसे केसे सहारी जाती होगी. हाथमें कर्मडल और वगलकी सुगलालाकोभी ये कैसे उठाते होंगे ? कमलके नालवत गोरे कंठमें कमलाक्षकी वडीं २ दानोंकी मालाभी इनको भारी जात पडती होगी.

इस प्रकार परस्पर अनेक बाते करते हुए लोगोंकी भारी भीडमें होकर वह अव्युत मूर्ति मणिकणिकाके अति सुंदर अठनासे (बुर्जी) पर \*

जा खडी हुई. उत्तम जातिके संगमरमर रचित वह घाट जिसके दोनों ओर सुंदर वैठक बनी हुई है वहां अपनी मृगछाछा बिछाकर उसपर कंबल रख-कर वह बालयोगी 'जय गंगा मैया' कहकर दोनों हाथ जोड खट र चौवारेकी सीढीया उतर ठीक प्रवाहके पास खडे रहे, और अति मंजुल और पिवत्र पथा करों )से श्रीभागीरथी गगाजीकी प्रार्थना करके उन्होंने पिवत्र जलको वंदन किया. किर पुण्यरूप जलका आचमन किया; फिर सप्रेम प्रणाम करके वहांसे छौटा और अपनी अद्मुत कांतिसे मनुष्य मात्रके चित्तको आकर्षित करते वह योगी अपने विछाये हुए आसनपर पिराजमान हुए. उस समय इनके ओष्ठ हिल रहे थे, मानों किसीका स्मरण करते हैं; और सबको मोह करनेवाली दृष्टिसे वह चारों ओर मनुष्योंकी भीडमाडमें आंख फरकर देखते थे. यह देखना इनका स्वाभाविक न था विटक सामि प्राय और सकारण था. परंतु मत्येलोकके मनुष्य समझ न सके इस लिये उसकी संभाल थी.

उस योगीको एक स्थानपर वैठा देख जनसमूह उसके समीप एकत्र होने लगा. देखते २ वहां इतनी भीड होगई कि गंगाजीमें स्नान करनेको उत्तरना या स्नान करके छोटनेका मार्ग मिलना कठिन होगया. इस अद्भुत मूर्तिसे भीड हटना नहीं चाहतीथी; कदाचित् किसी अगत्य कामके लिये अथवा भीडसे अधिक दबनेके कारण लोग हट जाते थे, तो उनसे दूने वहां इकट्ठे हो जाते थे. मध्यान्ह काल हो गया, मस्तकपर भूप आगई. घाट-परके टकोरखानोंमेंसे दुंदुभियोंके कर्डिंगधिंग २ शब्द होने लगे, विलंब हुआ देख लोगोंकी भीडभी धीरे २ कम होने लगीं. स्नी और पुरुप उस वालयोगीको प्रणाम करकरके जाने लगे.

पुरुपेंकी ध्रेपेक्षा स्त्रियोंका अंतःकरण अनेक वार्तोमें बहुत कोमल जोर श्रद्धालु होता है, इस कारण एन्ड स्त्रीने हाथ जोडकर उन वालयोगीसे विनति कीकि, "महाराज! भिक्षाका समय होगया है, आप कृपापृतेक प्रसाद लेने पधार कर सेरे घरको पवित्र कीजिये तो सेरा अहोभाग्य हो!"

परंतु उस योगीने अपना न्तन योग होनेके कारण किसीके घर न जाने और वस्तीके बाहर ही रहनेका दृढ नियम प्रकट किया. उसके अमृ-तोपम बचन सुनकर उस खीने बडी पिनत्रतापूर्वक निर्देष सामग्री शुद्धता-पूर्वक बहांही छानेको पूछा तब उस योगीने स्वीकार किया. तुरंतही वह स्वी अपनी एक सखीके साथ शीव्रतासे अपने घरको चछी, मार्गमें उसने अपनी सखीसे कहा, "बहिन! इस वालब्रह्मचारीके संबंधमें तेरा क्या विचार है? केसा उसका अद्भुत रूप, कैसा उसका त्याग, क्या उसकी अवस्था! उसका वय विल्कुल कम है. अभी उसके कोमल मुखर रोमभी नहीं छूटे हैं, तबमी कैसा उसका तपस्तेज! माग्यही परम है!" यह मुन उसकी सखी वोली "वहिन! में तो उस वालयोगीसे अपने मर्तारके आगमत विपयक प्रश्न करूंगी! क्योंकि वह अल्पवयस्क होनेपरभी आगम निगम जानते होंगे! सूतमविष्य जाननेकी उसमें शक्ति होगी." पहली स्त्रीने कहा, "योगीयोंकी अवस्थापर विचार नहीं करना. मेंने कईवार मुना है कि कई योगीयरोंकी परमायु होती है और वे अपना शरीर जीण होनेपर उस बृद्ध शरीरको छोडकर इच्छानुसार नया बाल शरीर धारण करते हैं. योगवलसे अपने पुराने शरीरसे निकलकर दुसरे किसी मृत्युवज हुए सुंदर और बालवयके शरीरमें अपनी आत्माका प्रवेश कर लेते हैं और फिर आनंदसे जगमें विचरते हैं. इस कियाको परकायप्रवेश कहते हैं. इसले विहन! योगीयोंकी अद्भुत सामर्थ्यके आगे उनकी अवस्था(वय)का विचार करने योग्य नहीं. यदि तेरी इच्छा है तो में एकान्त समयमें उनसे प्रार्थना करूंगी."

इस प्रकार वातचीत करती दोनों खियां घर पहुंची और अपने माता पिताकी आज्ञा लेकर, फलाहारी पवित्र भोजन तयार कर बहुत शीच गंगा-तटपर छे आई. इस समय भारी भीड मिट गई थी; कोई मतुष्य उस बाल योगीके पास नहीं था. अकेले पड़े वह तपस्त्री एकाम चित्तसे अपने इष्ट आराध्य विषयका मनन कर रहेथे. उस स्त्रीने नम्नतापूर्वक वह सामग्री लाकर सर्वेण की. वस्त्रें वंधी उस सामग्रीको खोलकर गंगाजलसे श्रीक्षण कर वह बालयोगी आसपास देखने लगे. उसके आसनके सभीपही एक स्वच्छ भौर विशाल छत्री थी. वर्षा होती हो वा उप वायु बहुता हो उस समय गंगातटपर बैठ जप तप करनेवाले लोग निश्चित बैठकर नित्यकर्म करसकें इस निमित्त गंगाजीके प्रत्येक घाटपर अधिक तर ऐसी छत्री वनी हुई हैं. जप, तप, ध्यान, स्मरण, भोजन इत्यादि कार्य एकान्तहीमे करनेसे निरुपद्रव होते हैं. इस प्रकार एस तपस्त्रीनेसी एक छत्रीमें जाकर भोजन करनेका निश्चय किया और उन खियोंका दियाहुआ फलाहारका पोटला छेकर आगे जा वैठा और प्रमुका स्मरण कर भोजनका प्रास छेनाही न्त्राह्ता था त्योंही उसके मनमें मानों कोई बडा दुःख आ खडा हो इस प्रकार उसकी मुखमुद्रा बहुत उदास होगई. उसके नेत्रोंमें जल भर आया ध्ररंतु बढे धेर्यसे अपनी ऊर्मिको दवाकर मध्य पदार्थीको वारबार नमन करके उसको जो भाया सो प्राज्ञन करिलया और गंगाजीमें हाथ मुख प्रक्षालन कर जल पीकर फिर आसनपर आ बैठा. तब उन िक्स में से एकने हाथ जोडकर पूछा "योगिराज! भोजन करनेको वैठते समय आप इतने वडे उदास और शोकातुर क्यों होगये ? क्या सामग्री लानेमें हमारी कुछ भूल हुई है ? अथवा आपकी रुचिके विरुद्ध कोई अभीज्य पदार्थ इसमे दिखाई पडा. यदि कुछ अपराध हो तो क्षमाकर आप हमसे कहिये. हम अज्ञात अवछाएं संसारी मायाके जीव हैं, वात वातमें हमसे अपराध होना संभव हैं, इससे कृपापूर्वक कारण कहिये." उस स्त्रीके ऐसे नम्र वचन सुन योगि-राज बोले " साभीओ ! चिंता न करो. तुहारा कुछ अपराघ नहीं. अदासी-नताका कारण साधारण था. ऐसी उदासीनता मुझे वारवार हो आती है" यह कहकर इसने एक गहरा श्वास लिया तब उन स्त्रियों को कारण पूछनेकी फिर उत्कैठा हुई परंतु ऐसे नि:स्पृह तपस्वीके साथ अधिक पूछ पाछ करना ठीक नहीं यह विचार कर वे चूप रह गई. परंतु जिस कारणको पूछनेकी बनकी मुख्य इच्छा थीं वह तो पूछनाही चाहिये; यह विचार धेर्यपूर्वक एक स्त्रीने हाथ जोड प्रश्न किया. एक स्त्री बोली, "योगीदेव! जो आपकी आज्ञा हो तो हमे एक विनंति करनी है." योगीने कहा "सुबसे कहिये." एक स्त्रीने कहा " महाराज! हम दोनों खिखये ब्राह्मणपुत्री हैं. इस वाराणसीमें हमारा कुछ ऊंचा और पवित्र गिना जाता है. हमारे मातृकुछ और पितृकुछ दोनोंमें आपके आशीनिद्से और भगनत्रुपासे अवतक सत्र वातका परम सुख था; आनंद्से दिन व्यतीत होतेथे. इतनेमे मेरी कठिन प्रारव्धवश एक वडा संकट आ पडा. येरे श्रज्जरजीके रूपगुणयीवनसंपन्न एकही पुत्र था; **डसको कार्यभार सोंपकर वे वृद्धावस्थाके लिये निर्क्षित होकर परमार्थसाय-**नमें तरपर हुए. अपने माता पिताकेभी केवल मेंही एक संतान हूं. मुझे योग्य वर मिला हुआ देख मेरे माता पिता परम आनंदपूर्वक समय व्यतीत करने छगे. मैं भी अपने भाग्यवान स्वामीकी सेवामे अंगीकृत हुई होनेसे पतिको भानंदित रखती थी और वे मुझसे संतुष्ट थे, पर पूर्वजनमका मेरा कोई भद्द (पाप) उदय हुआ होनेसे कोई अपराध न होने परभी अपने माता पिताके सुपुत्र मेरे सर्वस्व स्वामिनाथ एक रात मुझे शच्यापर सोती छोड गृह छुटुंव तथा काशीपुरीको त्याग कर एकाएक चले गये है. इस वातको क्षाज लगभग ६ मास न्यतीत हुए. क्षतेक प्रकारसे ठौर ठौर गांव गांव तलाश करने परभी उनका पता नहीं मिलता. मेरे सास ससुरने कई दिन-तक भोजनभी नहीं किया था. मेरे मातापिताकीभी यही दशा थी. अबतक

वे सदा शोका तुरही रहते हैं. मेरे तनमनकी जो संकटमय स्थिति है वह भे वर्णन नहीं कर सकती. हे योगिराज! हे बाल तपस्वी! आपने तो वाल्या-वस्थामेंही संसार तज दिया है, इस कारण हम जैसी पितिवियोगिनी तरुण अवलाके पितिविरहके दु:खका आपको चाहे अनुभव नहो, तथापि अपने तप और योगवलके प्रतापसे मुझ जैसे ससारी जीवोंके संकट दूर कर डालना आपको कुछ बडी वात नहीं; महाराज! हे दयालु! में पितिवियोगानलसे तम हूं, मेरा जिस प्रकार उद्धार हो वह छुपा करो. आप सरीले संतोंका अवतार तो हम दुखियोंके दु:ख दूर करनेहीको होता है."

वह स्त्री इस प्रकार योगिराजसे विनंति करतीथी पर उसकी इस प्रार्थना सुननेपर वादयोगीका लक्ष्य न था. उस स्त्रीका पहला वाक्य, 'है महाराज! मेरे तनमनकी कैसी संकटमय स्थिति है उसका आपसे वर्णन नहीं कर सकती '' यह वाक्य सनतेही वालयोगीकी प्रकृति वडी विलक्षण होगई. उस योगीका हृदय एकदम भर खाया. उसका मुखारविंद कीका पड गया, वह गर्गद होगया, नेत्रोंमें धांसूं भर आये. इस द्यामे कितनीही देरतिक वह बोल भी न सके. पर बड़े परिश्रमसे अपने मनकी ऊर्मिको द्वा-कर बोले "हे सबता! जगतमें दुःखी मनुष्य बहुत होते है पर जब उन्हें र्दुसरा दु:खित मिलता है तब परस्पर अपने २ दु:खका उभार पुरा २ वाहर निकालते है. धेर्य घर! इस तेरी वातको सनकर अपनी कितनीही कथा और भोजन समयकी उदासीनताका कारणभी में तुझसे कहुंगा. हे तरुणी [ इस जगतमें सबसे कठिन प्रीतिका वंधन है. प्रीतिवधनमेंसे एकाएक छट-नेको समर्थ पुरुषभी निर्वेछ होजाते है तो फिर ऐसे वंधनको विनाकारण सहजमें तोडकर कोई जुदा हो जाय, यह वात समझमें नहीं धासकती. कठित काठको काटडालनेवाला भ्रमर अधिक प्रेमके वंधनके कारण कमलके कोमल कोशमें वंघ जाता है. यह कैसा प्रेमवंघत! परंतु ऐसे सहद प्रीतिके बंधनकोभी चित्तविक्षेप क्षणभरमें तोड डालता है. चित्तविक्षेप प्रीतिमें असं-तीष उत्पन्न करता है और इससे प्रीतिका सुदृढ वंधन अपने आप निर्वल होकर तूट जाता हैं. तुम कहती हो कि तुह्यारा भर्त विनाकारण आधीरात तुझे त्यागकर चला गया है! आश्चर्य! यह होनहीं सकता. ऐसा होनेका कारण मेरी समझमें तुमही हो. तुझारी कोरसे कुछ असंतोष होनेसेही तुझारा पति तुह्ये छोडकर चला गया है." यह सुन वह स्त्री वोली - "महाराज! आप कहते हैं सो ठीक! पर अंततक मेरी दृष्टिमें आपसमें कुछ असंतोष नहीं हुआ, और न कभी उनकी मनीवृत्ति मेरे कारण मलिन हुई. उनकी

मनोवृत्तिक अनुसारही में सदा सेवा करती रही. मेरे प्राणपित मेरे प्रत्येक कामसे सदा संतुष्ट रहते थे, पर मेरे हतमान्य, न जाने क्यों—" उसका यह वाक्य पूरा होतेही वाल्योगीने कहा, "साब्बी! यह कैसे? मेरी समझसें यह बात नहीं आती. इसका कारण तू सुन. क्यियां संसारकी मायाकी मुतलियां है और वे मायाके प्रपंचके अधीन वर्तनेवाली हैं, इससे स्त्री चाहें जैसी सुशील हो तोभी किसी समय मायिक आवशको लेकर अपना स्त्रीधर्म मूलकर अन्यथा आचरण करती है, और उस अन्यथा आचरणका जव फल स्रोगना पड़ता है तब वडा पश्चात्ताप करती है. परंतु किर क्या ? इसलिये अपने प्रत्यक्ष अनुभवकी बात में तुझसे कहता हूं सो सुन."

#### पतिव्रताख्यान -पतिसेवातत्त्व

क्षणभर योगीराज मौन घारणका, चित्त स्थिरका, नासिकाके अप्र-भागपर दृष्टि जमाकर वेठे रहे. किर बोले, "हे द्विजपुत्री! तेरेही समान इत्तमागिनी पतिवियोगिनी एक खीकी बात में तुझसे कहता हूं वह सुन. वह खी भी तेरी शांति उच कुलीन ब्राह्मणी है. धनवान मातापिताकी कन्या है. सासरेमें पिताके समान संपत्ति न होनेपरभी केवल तिया और विनय-संपन्नता देखकरही वह न्याही गई है. उसका पति सुशील, विद्वान, द्यालु, धार्मिक, भगवचरणमें प्रीतिमान, प्रेमी और क्ययोवनसंपन्न है. इस खीके सासरे जानेके प्रधात थोडे थोडे अंतर पीछे उसके सास श्वसुर स्वर्गवासी होगषे, अब घरमें पतिपत्नी दोही रहगये. वह खी स्वामाविक सुशील, ज्ञान्त, पतित्रता और गृहकार्यमें कुशल है. सास श्वसुरका स्वर्गवास होनेके बाद उस खीने घरका सारा कार्यभार उठालिया. किसी वातसे पहलेसे चले आयं कार्यन्यवहारमें कभी न होने दी; कारण कि बालकपनसेही उसके मातापिताने गृहसंसारकी उत्तम शिक्षा दी थी. इससे वह खी खीधमेंमें बडी कुशल है.

स्त्री और पुरुष संसार - रथेंस पिह्येंके समान हैं. जैसे एक पिह्येंसे रथ आगे नहीं चलता दें दोनों पिह्योंकी आवश्यकता पहती है वैसेही संसारन्यवहारभी स्त्री और पुरुष इन दोनों की प्रस्पर सहायतासे अन्स्री नरह चलता है. न्यवहारकी शृद्धि योग और क्षेमेंक आधारपरही टिकी हैं.

 <sup>\*</sup> तत्रिकाप्रं सनः कृत्वा घारयत्रचलं स्थिरः।
 . संप्रेक्ष्य नासिकाप्रं स्वं दिशाखानवलोकयन्॥
 . ‡ यथा होकेन चकेण न रथस्य गतिभेवतः।

योग कहते हैं परिश्रम करके वस्तुको संपादन करना; यह काम मुख्यकर पुरुषके लिये निर्माण हुआ है. क्षेम प्राप्त वस्तुका यथोचित रीतिसे उपयोगः करना: यह काम खीजातिके लिये निर्मित हुआ है. ये उभय कार्य कि जिनके ऊपर अर्थशासका सारा आधार है, ऐसे महत्त्वपूर्ण कार्य स्त्रीपुरुष दोनोंही की सहायतासे पार लगते हैं. तिसपरमी योगकी अपेक्षा क्षेम करतेमें अधिक चतराई है\* और यह काम खीके अधिकारका है. सम्राहिता स्त्री यह कार्य पूर्ण कुराउतास करती है. और जो स्त्री व्यवहारक्रशल होती है वह अपने पतिके कुछकी उन्नति करती है. सासश्वसुरकी सेवा करनी,-अपनेको जैंसा भोजन वस्त्रभूपण मिळता हो उसके ऊपर संतोष करना. अपने यहां आये हए सगे संवंधियोंका मलीमांति सत्कार करना. वातचीत करते समय प्रसन्न मुखसे वातचीत करनी, पराये झगडेमें नहीं पडना, यहि अपनेसे होसके भली शिक्षा देकर उसका समाधान करना, वारीक वस्त्र जितमें शरीर दिखाई पड़े न पहनना, उन स्वरसे न बोलना, खिलखिला कर न हँसना, प्रतिदिन प्रभात पतिके उठनेसे पूर्व उठना, फिर अपने बाल-कोंको उठाकर हाथ मेंह घोकर वडोंके पास प्रणाम करने भेजना, कारण कि ऐसा करनेसे बालक विवेकी वनते हैं और वृद्धोंके आशीर्वादसे उनका आयम्य बहता है; अन्न भादि भोजन वस्तुकी खुद्ही तलाश किया करनी, वस मोटे या महिन अपनी शक्ति अनुसार पहनने, परंत मेले बदबदार या दर्गिवत नहीं पहनना, विना स्वच्छ वस्न पहने स्त्रियोंका ध्यवहार्घमें वहत उक्कप्ट उम्नितमें वाधक होता हैं. गृहराज्यकी शोभा खीको स्वच्छताके सब काम पुरुषसे अधिक करना चाहिये, फिर काम काजले निपटकर पति-मेवामें ठीन होना चाहिये. पति वाहरसे कार्यसे छौटकर सार्यकाल घर आवे तत्र उसे पीनेको जल और बैठनेको जासन देना, भोजन करने बैठे तब ताजी रसोई बनाकर परोसना और उस समय दुःखकी अथवा अपने वसालंकारादिकी बार्ते करके पतिको दुःखित न करना. ऐसी पतिसेवा ही क्रियोंका परम धर्म है. अत, उपासना, तप और दूसरे सब धर्मऋत्य पतिकी सेवासे ही सफल होते हैं. सीवा, इमयंती, द्रौपदी, सावित्री माहि सवी सियां अपने घरमें हजारों दासियां होनेपरमी अपने आप पतिसेवामें दिनरात तत्पर रहती थीं. इतनाही नहीं बलिक पतिसेवाके अतिरिक्त पतिके दःखमें भाग हेनेके लिये सर्वा सीताने राज्यसुखका एकदम त्याग करके रामजीके साथ वनवास करना अंगीकार किया था. वीरपत्नी द्रौपदीनेभी पांडवोंकी

योगः कमें सु कौशलम् ।

छायाकी तरह वनमें दुःख बांट लिया था और खियोंके पातित्रत्य धर्मके मिवत्र चरित्र इस संसारमे चिरकालके लिये छोड गई हैं. स्त्रियों के पातिव्रत्य श्रमेके कारण बंडे २ मुनीश्वरभी स्त्रियोंके चरणोंकी पवित्र रजको अपने मस्तक प्रस् धारण करते हैं. स्त्रियोंके स्वधर्ममे पतिसेवाही मुख्य धर्म है और उसमें इनका परम कल्याण भरा हुआ है. हे साध्वीओ! ऐसी पतिव्रताओंका धर्म अनकर तुह्यारे मनमें कदाचित शंका होगी कि नि:स्वार्थपनसे अपने क्षया-दिक छोडकर सेवा कैसे करसके ? विना मतलबकी सेवाका क्या प्रयोजन ? चसका खुळासा सुनो. अपने मनसे अपने सेन्यकी सेवाके लिये स्वसुखा-दिकका त्याग करनेसे वे मुखादिक नष्ट नहीं होते, बल्क वृद्धिको प्राप्त होते हैं; अधिक तो क्या, यह सेवा आपही सर्वींग सुखरूप है और उसका परि-णाम छविनाशी सुख देनेवाला है. सेवामें देखनेको तो सेव्यको सुख है पर उसमें सेवकके सर्वे सुखोंका समावेश होता है; तात्पर्य यह कि जैसे भक्त-ज्ञन अपने सेव्य श्रीहरिके लिये उत्तमीत्तम स्वादिष्ठ सामग्री सिद्ध करके उनको निवेदन करते हैं पर फिर उनका पुण्यरूप प्रसाद अपने स्नेही सज्ज-नोंके साथ जीमकर आप परम सुखका अनुभव करते है, इसमे सामग्री सिद्ध करके सेन्य भावसे श्रीहरिको समर्पण करनेका गर्भित फळ उन्हें मिळता है और उससे जो भानंद मिलता है उसकी वलिहारी है. क्या कहूं मैंने केवल सेवाके ऐहिक सुखकाही याने सेवा स्वतः सुखरूप है उसकाही दिग्द-र्शन कराया है. इससे जनमपर्यंत की हुई समस्त सेवाका फल तो बडा अमूल्य ँहै कि जिसका वर्णन सेरी वाणीसे हो नहीं सकता."

यह कहकर फिर वह बालयोगी बोले; "मन, वाणी और काया, इन तीन साधनोंसे अपने स्वामीकी सेवा करे वही सचा सेवक और वही सची सती! जिस ख़ीका बृत्तांत मैने तुमसे कहना आरंथ किया है वह सर्वांशमें तो नहीं परंतु बहुत अंशमें पित्रता है. उसने अपने देवरूप स्वामीको सेवासे मलीं भांति संतुष्ट किया था. अंतःकरणसे उसको अपना सर्वस्व, अपना देवत और अपना प्रमु मानती थीं, आत्मासे भी उसे अधिक प्रिय गिनतीं थीं, मनसा, वाचा, कर्मणा सदा उसको संतुष्ट रखना चाहती. पितके मुखसे सुखी आनंदसे आनंदित थीं. पितको कभी कटु वचन नहीं बोलती थीं. वह सदाही अति हितकारी सल और प्रिय मंजुल वाणी बोलती थीं. शरी-रमीं रावदिन स्वामिसेवामेही नियत करित्या था. स्वामीकी आज्ञाका अस्वलित पालन करना अपना पहला कर्तव्य मानती थीं. अपने पिताके चहां धन होनेसे वहां उसने अनेक राजसी वैभव मोगे थे, अर्थात उसकी

मनोवृत्तियां बहुत रजोगुणसंयुक्त थीं; तथापि परमसत्त्वशील और ऋषिधर्म 'पालनेवाले अपने ब्रह्मिष्ठ स्वामीका निष्य सहवास होनेसे वह स्वभाव विलक्कल वदल गया था. अपने स्वामीकी तरह "यहच्छालामसंतुष्ट" जो मिले या जो होय उसीमें संतोष मानकर न्यवहार चलाती थी. हे साध्त्रीओ ! तुम जानती हो कि गृहस्वीमे सत्र वस्तुओंकी आवश्यकता पडती है और द्रव्य विना कोई वस्तु मिलती नहीं. संसारमें पद्पद् पर द्रव्यकी आवश्य-कता पडती है. इन्यविना गृहस्य आश्रम चलाना तृटे पहियेसे गाडी चला-नेके समान है. ऐसे प्रसंगर्मे विना द्रव्यके रहना, जो मिले उसीमें तिर्वाह करना यह सामान्य पुरुष अथवा विलासेच्छ स्त्रीसे वन नहीं सकता. ऐसे व्यवहारसे तो सदसद्विचारवान विवेकी और वराग्यजील दंपती ही बर्त सकते हैं. उस स्त्रीका पति सब वातोंमे चोग्य था, परंत उस स्त्रीका मन व्यवहारके वैभव भोगनेको समर्थ छोर आतुर वनता था. कभी २ अपने द्रव्यहीन रूखे संसारसे वह स्त्री यहत ही क्रीध करती और स्त्रीस्वभावके वज हो अपने स्वामीके आगेभी कहने लगती. स्वामी बहुत बहुत हप्टान्त और सिद्धांतोंसे उसे समझाकर शान्त करता और कहता कि 'है साध्वी! तुम अपना सामान्य मनुष्यकी तरह केवल गृहस्य सुख भोगनेहीमें अपने जनमको सार्थक न समझो: विलक भगवत्प्राप्ति करके इस जनमगरणस्व भवसागरसे तरनेके लिये महान पुरुपार्थ करना है। शास्त्रमे कहा है कि-

> "वासणस्य तु देहोऽयं क्षुद्रकामाय नेप्यते। ग्रानाय तपसे चेव प्रेःयानंत्यसुखाय च॥"

व्राह्मणका शरीर खुट विषय भोगनेके लिये निर्माण नहीं हुआ विहक्त वह ज्ञान और तफे लिये तथा मरण पश्चान् मोक्षके लिये निर्माण हुआ है, तब तु व्यर्थ किस लिये चिंता करती है ? तू लक्ष्मीकी लालसा क्यों करती है ? यह लक्ष्मी तो सर्व सुरा करवाणका नाज कर मोहमे डालकर खिसक जानेवाली है. इसलिये लक्ष्मीको लोड लक्ष्मीपितका स्मरण कर, जिससे तेरा जीव करवाण हो और इस संसारक्ष्म वंधनसे मुक्त हो जाय!" स्वामीके मानके लिये तुरंत तो वह स्त्री सब मनोट्टिचयाको जपरसे दबा देती, पर लदरसे सस्का मन स्वीकार नहीं करना. ऐसा कईवार होनेसे उसके नवामीको स्वेद होता और संसारकी मायाम रचपच रही हुई लीके सहवा-सि मेरे उभय लोक विगहेंगे कौर अपने परमार्थ लाभपर अंतर्भे पत्थर पढ़ेंगे इसलिये अब शीव निःशंक हो जाऊं. ऐसा निश्चय करके वह एक दिन प्रातःकाल स्नानंस्थासे निवृत्त हो शिवपुक्तन करनेके लिये नगरसे दूर

<sup>· \*</sup> यहमें विजेकमींपार्स विसं तेन विनोदय विसम्।

शिवालयमें गया. उस समय स्त्रीने कहा, 'शीन्न पंचारना,' तब उसने कि बित् हंसकर उत्तर दिया कि "तुझें द्रव्यकी बहुत इच्छा है उसे पूर्ण करनेके लिये मेरा विचार है कि मैं भगवान् शंकरको प्रार्थना करूंगा. इस कारण सुझे आनेमें विलंब होय तो तुम घषडाना नहीं," इतना कहकर वह पवित्र-पुरुष यथेच्छ चलागया और फिर वह आजतक नहीं लौटा है.

इतना वृत्तान्त कहते कहते फिर उस बालयोगीके नेत्रों में जल भर आया. कंठ गद्गद् होगया परन्तु मनीवृत्तिको महा कप्टसे दवाकर वह बोला; देखो इस खोरवभावकी महिमा! इसमें कितनी कुटिलता है! वह खी तो आजतक यही कहती है मैंने अपने स्वामीजीके प्रतिकूल कभी कोई कार्य नहीं किया, न जाने वह क्यों चले गर्ये हैं, पर उस खीके मनमें तो ऐसा अनिवाय पश्चात्ताप होता है कि मुझ अभागिनीने खुदही अपने पितका सदाका वियोग कर लिया है, इसमें उस महापुरुषका कुल दौष नहीं. अस्तु.

स्वामीके चले जानेके पश्चात् वे नित्य नियमानुसार अब घर आवेंगे यह विचार वह खी अलीभांति भी जन तयार करके बैठी पतिकी बाद देखने छगी, मध्याह वीत गया, अपराण्ह हुआ, संध्याकाल वीतकर रात्रि हुई तोभी उसका स्वामी नहीं लौटा. तब वह स्त्री वडी चिन्तातुर हुई. उसके मनमें वडी व्याकुछता हुई. उसके स्वामीके स्तेही जो नित्य उसका सत्समागम करनेकु क्षाते थ, उसने उनके द्वारा शिनालय और मन्यान्य स्थानोंमें खोज कराई. पर उसका पता न मिला. तब महाशोकातुर होकर दहाडकर रोने लगी. उसका रुदत सुन उसके हिंतू पडोसियोंने अनेक प्रकार समझाकर थीरज दिया. पर उसका सन केसे माने ? अंतरका घाव केसे सहन हो सके। मोजनके तयार पदार्थ गायको खिलादिये, और उस रात वह सी निराहार रही. दुसरे दिनभी भोजन नहीं किया. तीसरे दिन भी स्वामि-वियोगके शोकसे निराहार रहकर रुदन करती रही. लोगोंने उसे बहुत समझाया, पर यह एकसे दो न हुई. उसने अपना निश्चय कह सुनाया कि पतिव्रता खी अपने स्वामीको जिमाये विना नहीं जीमती, अपने स्वामी विता अकेंडी नहीं रह सकती, जय मुझे मेरे स्वामीके दर्शन होंगे तबही मोजन करूंगी छोगोंनें कहा वेशक, सती खियोंका यही धर्म है, परंतु अनमय प्राण हैं, ऐसे अलका त्याग करतेथे थोडेही दिनोंमें मरणशरण होना पहता है. स्तेच्छासे गया हुआ तेरा स्त्रामी कब आवे, इसका निश्चय कैसे हो सकेगा ! और ए कबतक निराहार रहेगी. आहार विना इस करि-युगर्मे मनुष्यका जीवन नहीं रह सकता. सत्युग, त्रेता, द्वापरमें हुई सितयोंका अनुकरण करनेका आग्रह छोड दे. कालान्तरमे भी तुझे स्वामीके मिलनेकी आशा हो तो हठ छोडकर उससे मिलनेका प्रयत्न कर. स्वामीको भोजन कराये विना तेरा नियम भंग होता है तो फलाहार कर. और वहभी तीसरे चौथे पहर यदि भोजन किया करेगी तो स्वामीखे पूर्व भोजन करनेक दोषसे मुक्त होगी. विदेश रहते हुए स्वामीकी स्त्रोको सदा मध्यान्ह काल बीतनेके पीछे भोजन करना चाहिये ऐसा शिष्ट जनोंने कहा है.

रिक्तेदारोंने इस भांति कहा और अपने पतिके मृत्युसे भी ऐसे वचन पहले भी उसने बहुत वार सुने थे, इस कारण उसने सबका कहना सत्य मानकर चौथे दिन उसने फळाहार किया. उस दिनसे नित्य फळाहार पकवार करती है. उसने सहाग चिन्ह छोडकर सब शुंगार छोड दिये हैं. एक वस विछाकर भूमिशयन करती है, नित्य प्रति स्वामीक स्मरणमे उसने ६ मास व्यतीत किये. परंत स्वामीके दर्शन नहीं हुए, उसे मनमे अपार विह्वलता हुई. स्वामिवियोगका दुःख प्रति दिन सताने लगा, परमात्मा और स्वामीके विना और किसीका मनन नहीं करवी थी. वहीं सर्वस्व था: उसके स्वामीका एक अति प्रिय मित्र यह देख वडा चिन्तित हुआ. उसे इस विदेशी मित्रकी सत्संगतिसे और सेवासे वडी निप्णता प्राप्त हुई थी. एसने इस समय धीरज थर उसकी आत्माको संतोष दिलाकर कहा; 'हे बाहन ! अव तुम घेर्य धरो. तेरा स्वामी मुझे अपनी बात्मासेभी अधिक त्रिय है. इससे इसको जोछ करनेके छिये में जाऊंगा. और ईश्वरकुपासे चाहे जिस प्रकार और चाहे जहांसे तलाग करके लिवा आऊंगा. इसके लिये आजसे ही सर्व ऐहिक सुर्खोंका त्यान करता हूं, और तीव्र वपयोग धारण करता हूं. अतएव मेरे प्रिय मित्रका सत्समागम होगा तबही व्रत छोडूंगा, नहीं तो तपत्यासे इस शरीरको त्यागकर परलोकमें उसकी बाट देखूंगा.' ऐसी हढ प्रतिज्ञा कर दसरेही दिन वह दृढ मनसे तैयार हुमा और उस स्त्रीके स्वामीकी खोंझमे वहांसे चल दिया.

"प्रथम उसने दक्षिण दिशामें नर्भदा, तापी, गौदावरी, चन्द्रभागा, कृष्णा, कावेरी इत्यादि सर्व पित्रत्र सिराओंपरके ज्यंवक, ऋष्यज्ञंग, कांची-पुरी, रामेश्वर उत्यादि तीर्थ क्षेत्र देखे. उन क्षेत्रोंके वाट घाटमें घृम घृम कर अपने मित्रको ढुंडा. पश्चिममें गिरनार, प्रभास, द्वारका, नारायणसर आदि क्षेत्र देखकर वहासे सिद्धक्षेत्र, मधुपुरी, हरिद्वार, केदार, बद्रिकाश्रम और गंगोत्रीतक सब त्थान देखे. फिर त्रिवेणी (प्रयाग) अयोध्या और कई तीर्ध देखे. जब अपने प्राणप्यारे सखाका कहीं पता न छगा, तब हारकर उसने

अरण्य तथा पर्वतोंमे जाकर महात्माओंकी गुफाओंका और ऋषियोंके आश्र-जोंका अवलोकत किया. प्रथम सबसे वडा क्षेत्र वाराणसी जो मुक्तिपुरी कहळाती है और आत्मकल्याणकी इच्छावाळे मुमुक्ष और जीवनमुक्त महा-त्माभी उसे मोक्षसायन करने योग्य स्थान समझकर वहां निवास करते हैं, इस कारण वडी सावधानीसे उसे तलाश करता २ वह वियोगी योगी यहाँ आया है, यहां पुण्यसिळळ स्वर्गकी सीढी समान श्रीमती भागीरथीनदी और उसके सब घाट तथा क्षेत्रवासी महात्माओं के स्थान मलीभांति देखे. यहां उसके प्रिय सखाका पता उसको न लगा, तव अंतमे थककर निराश होकर वहे भारी चक्करमें पड़ा हुआ वह मणिकर्णिकाके घाटपर अपनी सरीखी दुःखिया दो द्विजपुत्रियोंके साथ सुख दुःखकी वातें करता यहां वैठा है।" यह अंतिम वाक्य कहते २ इस वालयोगीकी स्थिति वहीं दुःखमय होगई और उन दोनों क्रियोंकीभी वही दशा थी. वे तो वड़े प्रपंचमें पड़गई कि "छहा। जिस वियोगिनी खीकी हमने वात सुनी, उसके पतिको खोजनेके लियेहि जिसने योग धारण किया है ऐसा उसका नित्र यह आपहीं!!! अही कैसी उसकी धीरता, कैसी सची मित्रता और कैसा उत्कृष्ट प्रेम! धन्य है ऐसे मित्रको कि जिसने धपने एक मित्रको खोजनेके लिये अपनी मायु व्यतीत करनेका संकर्ण किया है, अपनी सुकोमल देहको तींत्र तपश्चर्यासे तीर्थे र शाम २ स्थान २ में भटककर शोधनेका भारी कष्ट दे रहा है."

इतनेमें अपने मनको हटात रोककर धेर्यपूर्वक वह तपस्वी किर बोल एठा "देखो! यह खोस्त्रभावका परिणाम. तुम्हारीभी मेरे मित्रकी खीकी तरह कुछ न कुछ भूळ होगीही; कि जिसके कारण तुम अर्तृ वियोगितो हुई हो. अस्तु. अत्र उनके छिये अधिक पश्चात्ताप मत करो. ईश्वरसे क्षमा मांगो. स्वस्थ चित्तसे त्रत करो, कल्याण मांगो, मनःकामना सफड होगी". पतिवियो-गिनी सुशील खियां इन्द्रियद्मन त्रन करती हैं, पतिही खीका दैवत, पतिही गुरु, पतिही खीका सर्वस्त्र है. शंकर और विष्णुसेभी खीको तो अपना पतिही अधिक है. रुक्षमी जैसे हरिकी सेवा करती है उसी तरह जो खी, कत्पर होकर अपने पतिकी प्रभुभावसे सेवा करती है वह, रुक्मीकी तरह अपने प्रभुरूप पतिके साथ श्रीहरिके छोकमें चसकर आनंद पाती है.

या पति हरिभावेन भजेच्छ्रीरिव तत्परा । हर्यात्मना हरेलींके पत्या श्रीरिव मोदते॥

छहमीजी जैसे हमेशा विष्णुको सजती है वैसेही जो स्त्री सावधान होकर अपने पतिको ईश्वररूप मानकर जो उसकी सेश करती है तो वह स्त्रीभी छहमी भगवानकी तरह अपने पतिके साथ स्त्रीमें सुख भोगती है.

ऐसे पतिका वियोग प्राप्त स्त्री अकेली होनेपर सुख वैभवभोगनेकी कामना किस तरह प्राप्त करें ? स्त्रीको तो सन वस्त प्रसादरूप ही काममें लाना चाहिये. अर्थात् पतिको निवेदन किये विना वस्त अप्रसादी है. और उसका रपचोग पतिव्रता नहीं करती, ऐसे नियमवाठी पतिव्रताओंको प्रमुकी कृपास पतिवियोग नहीं होता. और कमसंयोगवश कदाचित हुआभी तो वह अपने आप इन्द्रियदमन व्रतसे श्रीहरि प्रसन्न हो उनका वियोग सदाके लिये दर करदेते हैं. मेरे मित्रकी खीने यही त्रत धारण किया है और उसके वलसे मुझे पूर्ण अद्भा है कि श्रीहरि परिणाम में अवश्य मुझे मेरे मित्रकी मेट करावेंगे. भगवत्कृपा और उसके सौभाग्यवलसे वह मुमुक्षु मित्र अद्यापि कुरालपूर्वक अवस्य होगा। यह मुझे अनुमान होता है पर साथही षार्ख्यसहित सेंदेह भी बहुत होता है कि जिसका मेरे मनको उत्तर नहीं मिलता मेरे मित्रकी अपराधिनी खी अपने पतिके वियोगसे भ्रमितचित्त और शोकसागर्म निमम होनेसे विक्षिप्तसी हो गई है. मैंनेभी उसके वियोगसे प्राणार्थणके लिय निश्चय किया है, मुझे कहीं भी चैन नहीं पहता. तत्र इतना २ समय एकान्त व्यतीत करनेपर उसे इस वियोगका दुःख क्यों न सतावा होगा ? यह महा विरहामि उससे कैसे सही जाती होगी ? चमकी दासीरूप निरुपराधिनी अवलाको एक प्रेमपात्र शिष्य अथवा दास-रूप मित्रको, उसने विलक्कल विसार दिया ?! कौतुक!

ं उसके प्रत्येक कार्यमें उसकी मनोवृत्तिके आधीत हो उसकी सेवामें क्षण २ तत्पर रहनेवाली सुशीलाका उसकी स्मरण न होता हो ? उसके क्षण २ और प्रत्येक कार्यमें उसकी सेवा करनेवालेकी अपेक्षा रहती थी तव क्या ऐसे प्रसंगपर उसे अपने संबक्षकी याद न आती हो! अथवा परदेश निकलनेपर उसके अति द्यालु और प्रेमी अंतःकरण अयोग्य कठोर-ताको प्राप्त हुआ होगा ? हे विश्वनाथ! हे जगदीश्वर! कौन जाने उसे क्या अच्छा लगता होगा ?!

इस प्रकार कहते कहते गंभीर श्वासंके साथ शोकातुर वह तपस्वी वहांसे खडा हुआ और "हे साध्वीओ! तुझारा कल्याण हो, कल्याण हो. में जाता हूं और अपने प्राणिपय शिरच्छत्र मित्रवर्थको खोजनेके छिये आगे वहुंगा!" इतना कह श्रीमती भागीरथीको वंदना कर वह वालयोगी वहांसे तत्काल चला गया. अनेक विचारोंके चक्रमें पडी हुई वे विप्रकन्याएंभी उस योगी तथा गंगाजीको वंदना करके अनेक प्रकारकी वांत करती करती अपने अपने घर गई, इस दिनके वाद फिर वह तपस्वी वहां कभी दिखाई नहीं दिया.



### महात्माका माहात्म्य

प्रियप्राया चृत्तिर्विनयमधुरो वाचि नियमः प्रकृत्या कल्याणी मतिरनवगीतः परिचयः। पुरो वा पश्चाद्वा तिद्दमविपर्यासितरसं रहस्यं साधूनामजुपि विशुद्धं विजयते॥

चाधु पुरुषोंके कायिक व्यापार बहुषा सर्वित्रय होते हैं. उनकी वाणीका व्यापार भर्यात् नियम वहा मधुर होता है, अर्थात् असत्य भाषणके भयसे साधु पुरुष बहुषा विन्यपूर्वक मधुर ऐसा मितभाषण करते हैं. उनकी बुद्धिभी स्वाभाविक करयाणकारी होती हैं; तथा उनका साथभी निर्दोष होता है. इस प्रकार भूत तथा भविष्यकालमें भविच्छित्र स्वभाववाले दंभरहित और विद्युद्ध प्रमादादिक दोषरहित सरपुरुषोंका रहस्य विजयी होता है!

-202203203-

## कुरुक्षेत्रमें सूर्यपर्व

विश्वास तथा ईश्वरपरायणता होनी चाहिये. ऐसा ही कम कर्ताको अत्या-वश्यक और फलपदाता है. सूर्यप्रहणके स्पर्शेखे मोक्षकाल पर्यन्त प्रण्यकाल कहलाता है, उस कालमें जो जो कर्म सत् अथवा असत किये जातें हैं, उनका अनंत फल होता है. इस लिये तीर्थरनान, ईश्वरार्चन, ध्यान, जप, स्मरण, दान, तप इत्यादि कर्म जो केवल ईश्वरप्रीत्यथे ही कर्रेन हैं वे उस पर्वके समय अवस्य करनी चाहिये. धर्मशास्त्रकी आज्ञानुसार और सव तीर्योसे कुरुक्षेत्रमे जो सर्यपर्वका योग प्राप्त हो, उसमें सुकर्म करनेसे अगणित पुण्य होता है. इसीलिये बहुत दूरसे श्रद्धालु मनुष्य, महात्मा मुनि, तपस्वी, योगी और साधु सूर्यपर्वका योग साधतेके लिये वहे २ कष्ट सहकरमी कुरुक्षेत्रमें भात हैं. ऐसे प्रसंगमें जिज्ञासुओंको अनायासही अनेक महात्माओंके दर्शन मिलते हैं. इस समयभी ऐसा लाभ संभव है. विक मेरे सुनतेमें आया है कि कोईएक महापुरुष कि जिसने वहे २ तीथाँम लोकोपकारार्थ वहे विस्तार-वाली वर्भशालाएं, विद्यालय, वावरी कृप वडे २ खर्चवाले सदावर्त और भव्य देवमंदिर अपार द्रव्य खर्च करके वनवाये हैं, अनेक अनाथ दरिद्रि-र्थोंके दारिद्य दूर कर डाले हैं, असंख्य लोकोपकार व धर्मके कार्य जारी किये हैं. ऐसे महापुरुष इस पर्वेसमयमें वहां आकर सत्पात्र ब्राह्मणोंको असंख्य सुवर्णका दान देनेवाल हैं, इससे भिक्षकोंकीभी वहां मारी भीड होगी. फिर महण समय स्त्री, पुरुष, वाल, वृद्ध आदिकसे क्या होसके ? क्या न होसके ? इत्यादिक धर्म संवंधी वातचीत करते करते सूर्यास्तसमय पवित्र इरुक्षेत्रमे जा पहंचे,

रात वीती. प्रातःकाल हुआ. व्यों व्यों सूर्यमहणका समय समीप भाया त्यों त्यों असंख्य मतुष्योंकी भीड चारों ओरसे आआकर वहां इकट्ठी होने क्यी. अनेक ऋषि, तपस्वी, साधु, महात्मा, ब्राह्मण, राजा, वैश्य, धनाल्य, भिक्षक और शूद्र, सब वणोंके श्रद्धालु खी पुर्वकेंके समूह वीध-कान करनेके लिये तत्यर हुए. सब पर्व समयकी बाट देखते हुए तटपर बैठे. ब्योतिर्विद् व्योतिषशास्त्रके आयारसे वने अनेक यंत्रोंको लेकर सूर्यकी आर वडी स्थन दृष्टिसे देखने लगे. कितनेही पंडित महण क्या है और क्यो होता है, और उसके स्पर्शस मोक्षकाल पर्यन्त पुण्यकाल क्यों माना जाता है, इसको प्रणाम सिहत सिद्ध कर रहे थे. इतनेम सूर्यमहण हुआ, यंत्रोंद्वारा देख ज्योतिषियोंने महणका स्पर्श होना वतलाया, प्रभुके पवित्र नामकी वडी अय बोलकर लोग अपने २ इष्ट कर्म करनेम तत्पर हो गये. सबलोग तीर्थम उतरे. विधवत स्नान करने लगे, कितनेही जलमें जप करने लगे, कितनेही

बाहर निकल वस्त्र वदलकर एकाम मनसे ईश्वरस्मरण करनेके लिये आस-नोंपर वैठ गये. इस समय इस महातीये पर अति गंमीर और शांतिरूप ईश्वरलीला विस्तारित हो रहीथी. महण मुक्त होतेही सब लोगोंने फिर मुक्त स्नान किया और महणमे संकल्प किया हुआ सुवर्ण, वस्त्र, चन्न, घेनु आदि. कको सत्पात्र ब्राह्मणोंको विधिवत दान देने लगे. इस समय मार्गमें आते हुए यात्री ब्राह्मण जिस महात्मा दानेश्वरीके विषयमें बाते करतेथे वह महा पुरुषभी अपना संकल्पित सुवर्ण ब्राह्मणोको बाटने लगा.

कुबेरमंडारी समान इस पुरुषने उस क्षेत्रपर वडा खर्च करके एक वडा मंडप तयार करायाया. उसमें ब्राह्मणोंको बुला आसनपर वैठाके विधिव्यत पुलन करके दान देताया. एक ओर दान मंडप था. दुसरी ओर बहुत वर्डी भूमिमे खर्व ज्ञातिके ब्राह्मणादिक मिक्षुकोंके लिये भोजनका प्रवंध याच्यारी तीर्थभूमिमें निमंत्रण दे दियाया, कि सव यात्रीजन कृपा कर अवश्य इस प्रभुभक्तके निवासस्थानपर मोजन करने पथारे. एक और मंडपमें ब्राह्मणोंसे जितना उठा सकें, उतना सुवण हो, दाता यजमानको आशीर्वाद देते और जयजयकार करते निकलतेथे. दूसरी ओरसे स्नानसे शुद्ध होकर सोजनके लिये रसोईकी ओर जाते थे.

यात्रियोंकी भीड दूसरे दिन कम होनेलगी. अधिक दूरके यात्री, वार बार इस पुण्य क्षेत्रमें कहांसे आ सकेंगे, यह निश्चयकर कितने दिन ठहर-नेका निश्चय कर डेरे डालकर ठहरे थे. इसमें बहुतसे दूरके, आश्रम, तीर्थ, गुफा आदिम वसनेवाले ऋषि आदि महात्माज्ञी थे. उनका कर्तव्य केवल ईश्वरस्मरण, तस्विव्यार, आत्मशोधन और भगवद्गुणवर्णन श्रवणादिकहीं या. उनमेंसे कोईभी भोजन करने वा दान लेनेकी दीड धूममें नहीं था.

सव ब्राह्मणादिक मिस्नुकोंको भोजन दानादिकसे संतुष्ट करता हुआ वह दानदक्ष क्षेत्रमे स्थान स्थान पर घूम घूमकर संत अभ्यागत अमार्थी द्रव्यार्थी यात्रियोंकी शोध करने छगा, कि कोई रह तो नहीं गया. इसके पास अक्षय धन था. उसका ऐसा सदुपयोग करनेकी उसकी कामना थी, इसे विश्वास था कि इस कार्यसे परोपकारक्ष अपार पुण्य होता है और तीर्थमें धर्माथ एकत्र हुए असंख्य जनमेंसे, धर्मराजके राजसूय यक्षमें जैसे शुकदेवजी आपहुंचे थे, तैसे कोई भगविद्या महात्मा मिल जावे, तो उसके दर्शनोंका अलम्य लामभी मिले और बडा वैभव देदे. उसका यह इसर्य मनोरथ अवतक फलीभूत न हुआ था.

#### महात्माके दर्शन

क्षेत्रमें घमते घमते एक स्थलमें एक पीपलके वृक्षके नीचे वेठाहुआ एक जटाधारी मनुष्य इसे दिखाई दिया. उसकी आकृति वृद्ध होनेपरभी अति कान्तिमान, भव्य और तेजस्वी थी. प्रभावश्री झलक रही थी, वह अद्वितीय, परमतत्त्वरूप, क्रियारहित, शान्त, निद्वेषी, निरंजन जान पडता था; वह वंध और मोक्षसे रहितही था. जैसे नटने जब देश धारण किया हो तब और जब उसे बदल डाले तब भिन्न जान पडता है, तोमी वह पुरुष ही हैं, तेसे यह महात्मा सिद्ध पुरुष मानों साक्षात ब्रह्मवेत्ताही हो ऐसा होनेपरभी, नूतन मेष घारण करके नटकी भांति कोई कार्य करने पघारे हों तैसे, यह महात्मा सिद्ध पुरुष वहां बैठे जान पडते थे उनका मुख कामनारहित जान पडता था. वह शुभ अशुभ, सुख दुःख, प्रिय अप्रिय सबसे रहित, अविनाशी, उपाधिरहित, अधंग, आनंदमूर्ति थे; वे स्वतः अकेलेही थे. उनके पास एक कमंडलु और न्याघाम्बरके सिवाय कुछ न था. सारे शरीरपर उसने विभूति हुए वस्त्र धारण करिलया था. लज्जासंरक्षणार्थ वल्कलकी कौपीन पहरी थी, दृष्टि अपनी नासिकापर लगाकर, केवल शान्तक्प स्वस्तिकासनसे दोनों हाथ घुटनोंपर रखकर बैठे थे, मुख बंद या, पर अंदरसे कंठ त्वरासे हिलरहा था. उसमें किसी प्रकारकी निश्चित ध्वनि होती थी.

उसे देख अति पूच्य भावसे वह दानवीर कितनीही देरतक हाय औड खडा रहा, परंतु उस जटाधारी वृद्ध मतुष्यने ऊपरको न देखा. तव उसके ठीक सम्मुख जा नीचे झुककर उसने कहा 'हे अवधूत! हे योगिन! हे महापुरुष! में आपको प्रणाम करता हूं. धणभर प्रार्थना करना चाहता हूं."

दानाध्यक्षके ये वचन सुनकर उस महापुरुपने वडी शान्तिपूर्वेक उत्पर देखा और गंभीर वाणीसे आशीर्वाद देकर कहा. "प्रार्थेना किसको करसके हो ? प्रार्थेना सुनकर प्रार्थित करनेको जो समर्थ है उसीकी प्रार्थेना करना योग्य है. यह जीव तो उसके अपार विस्तारवाले साम्राज्यका एक र्रक है, इसलिये मेरे योग्य जो कुछ कहना हो सो भलेही कहो !"

ऐसा विलक्षण और केवल अभिमानरहित उत्तर सुन विस्मयको प्राप्त वह दानदृश्च फिर हाथ जोडकर वोला; 'महाराज! मेरी यही प्रार्थना है कि आप कृपाकर इस संवेकके स्थानपर भोजन करने पधारो और अरिरक्षार्थ वस्त्र द्रव्यादिक जो इल कामना हो सो मांगलो. अपने पर्स भाग्य समझकर यह सेवक आपके आगे नम्नतासे यह प्रार्थना निवेदन करनेफे छिये तत्पर खडा है."

इसके उत्तरमें उस दिगम्बरने कहा; "हे धर्मवीर! तुने क्या कहा ? तू महाराज किसको कहता है ? जो महाराज हो उसे क्या न्यूनता ? यहां महाराज कौन है ? क्या महाराजभी दूसरेसे अन्न वस आदिकी इच्छा रखते हैं ? महाराज तों उसीको जान जो मेरे, तेरे, रंकसे राय और कीडीसे कुंजरादि सबै प्राणियोंके, सबै जगतके, और ऐसे असंख्य ब्रह्माण्डोंके बीच व्याप्त है; ऐसे सारे विश्वके ऊपर उसकी प्रवल सत्ता व्यापी हुई है. मैं तो उस महाराजके अनंत राज्यमेंसे एक निकुष्ट रंक हूं. रंककी स्थितिभी रंक हैं! रंक आदमी बडी भारी उपाधिको कैसे उठा सके ?"

ऐसा गृह उत्तर सुनकर बड़े सोचमें पडगया और वह दानशूर फिर वोला, "हे महात्मन्! में मूर्ख पामर प्राणी आपके इस गृह भाषणको कहां समझ सकता हुं १ पर इतना तो मेंने अवश्य जान लिया है कि आप कोई श्ररणागतका कल्याण करनेवाले महापुरुष हैं; और आपके ऐसे अलभ्य दर्शन पाकर में महाभाग्यवान हूं, इस पावनतीर्थमे सेरे पाससे अञ्चषाना-दिककोभी स्वीकार करके मुझे अधिक साग्यशाली करो।"

इसके उत्तरमें वह दिगंबर बोला "जलाशयमे जाकर वृथा जल डाल-तेसे वृक्षकी जडमें डालना अच्छा. गंगाजीमे गंगाजल डालनेकी अपेक्षा विषये भरपूर देहको उस जलसे सिचनकर, पावन और अमर कर. तृषितको जल पिलाना इस जलका सदुपयोग है, भोजनसे तृप्तको भोजन जिमानेका आमह करनेकी अपेक्षा किसी श्लुधितको एक प्रासभी जिमाया जावे तो वह भोजनका सदुपयोग है. जीमें हुएको जिमानेका क्यों आमह करते हो ?"

दानदक्ष बोला, "हे महापुरुष! आपने कहां और क्या भोजन किया हैं? यदि इस समय आपकी भोजनकी इच्छा न हो तो आपको जब क्षुषा बाधा करे, तब मोजनके लिये पधारिये. यदि आज्ञा हो तो भोजनकी सामग्री यहीं ले आऊं."

दिगंबरने उत्तर दिया, "भाई क्या कहूं? पूत्रे वहुत समयतक में जीम २ कर यक गया, पर अनिवार्य क्षुषा प्रतिदिन वढतीही गई. अंतमें उस महाराजने मुझ रंकपर कुपा करके अपने प्रिय सेवकद्वारा अमृतमोजन जिमाया. तबसे मेरी क्षुषा सहाके लिये शान्त होगई है! अब मुझे भोजनकी कुछ इच्छा नहीं."

ऐसा चमत्कारिक भाषण सुन चिकत हुआ वह दानदक्ष अपने मनमें विचार करने लगा कि अवश्य यह कोई सचा भगविष्ट्रिय महातमा है और परम योगी और सद्गुरुपदवीके योग्य पुरुष है. ऐसा पुरुष जिसके यहां एक आसभी भोजन करे, उसे सहस्रावधि महाभोजनका फल प्राप्त हो; पर ऐसा मेरा भाग्य कहां कि, यह मेरा निमंत्रण स्वीकार करे! यह विचार उसने फिर आप्रहपूर्वक प्रार्थना करी, तब उस दिगंबरने उससे कहा, "भाई! तेरी ऐसीही प्रवल इच्छा हो तो सुझे जिमानेकी अपेक्षा जिसकी क्षुवा अतिजय बृद्धिको प्राप्त हो रही है और उसे महात्रास दे गही है, ऐसी उस भिक्षकीको जिमादे. यह विचारी भोजनकी इच्छासे ही स्वेत्र भटकती फिरती है."

# आशा भिक्षुकीका आख्यान

उस महात्माके कथनानुसार सामनेके मार्गले आती हुई एक को दानदक्षको दिखाई दी. दूरसे तो कोमल, मोहक और सुंदर शरीरवाली थी, पर जब वह स्त्री पास आई तब बहुतही दयामयी अवस्थामें आई जान पड़ी. तीत्र क्षुघाके कारण उसका शरीर बहुत कृश होगया था, आंखोमें गेड्ड पढ़ गये थे, पेट पीठसे चिपट रहा था, मुख मिलन हो गया था, मुखसे बड़ी कठिनतासे वोला जाता था, सो भी केवल 'में मू-खी-हूं-रे-ब-हु-त-मू-खो-हूं. कृ-पा-क-र को-ई भो-ज-न क-रा-दो.' वस इतनाही वोल सकती थी.

महात्माकी आज्ञा हुई थीं जीर उस स्त्रीकी रियतिमी बिलकुल वैसीही द्याजनक थी. इससे वह दानगृ तत्काल महात्माको प्रणाम कर खडा हुआ और उस भिखारिनकी और देखकर बोला, "वाई! तू मेरे साथ चल. अपने डेरेपर में तुझे यथेच्छ भोजन कराउंगा."

यह सुन उस महात्माने कहा, "ओ धर्मकर्मवीर! जो तेरी इच्छा इसे भोजन करानेहीकी है और तृ इसकी स्थिति देख रहा है कि क्षुधातुर-तासे उसमें चलनेकीमी शिक्त नहीं है, तो फिर तेरे डेरेपर केले जा सकेगी? तृ आपही जाकर इसके लिये भोजन ले आ."

यह सुन 'तपास्तु' कहकर उस स्त्रीते वहीं वैठनेको कह दानदश्च तत्काळ अपने मुकामकी धोर चला धोर अपनी भोजनशालामें अपार भोजन अन रहा था, उसमेले सब प्रकारकी पकात्रादिक सामग्री दो सेवकोंपर रखबाकर वहां लाया और तत्काळ उस श्लुधित स्त्रीके आगे रखदी:

वह सामग्री देख स्त्री बोली. " माई! में तो जीसंगी नहीं."

दानश्रते पूछा 'क्यों ? क्या इसमें कुछ दीव है ? इसमें शंका न करो, क्योंकि में शुद्धतापूर्वक स्वय जाकर उठा छाया हूं. छानेवाले ये दोनों स्नानकर शुद्ध हुए ब्राह्मण हैं.'

वह भिखारिन बोली, "सो कोई कारण नहीं. पर में तो अत्यंत भूखीं भिखारिन हूं. इसलिये इतनी सामग्रीसे मेरी तृप्ति न होगी. मुझे विपुल आहार चाहिये. मुझे पेटमर जिमानकी तेरी इच्छा हो तो में जीमूं. सुन; मेरी? श्रुधा अति प्रवल है. अवतक तो मैंने जैसे दवा रक्खी है, पर जब में आहार करने लगुंगी, तब वह शान्त होनेके बदले बहुतही प्रज्वलित हो जायगी."

दानशूर बोला "कुछ चिंता नहीं, तृ निश्चिन्त होकर जीमने बैठ. तुझे चाहिये जितनी भोजनसामश्री में यहां तेरे आगे बैठा बैठा इस ब्राह्मणके द्वारा मंगा दूंगा."

"उस भिखारिनने कहा, 'हे अन्नदाता! अभी इन बाह्मणांको और मोजन लेनेकु मेज, कि जिसके में यह खाऊं, उससे पहले वे छे आवें. में यह परोसा हुआ अन्न जीमती रहूं तनतक जो और अन न आया तो फिर मुझसे धीरज न रखा जायगा. देखते २ मेरी स्थिति वडी दु:खदायिनी हो जायगी. इसलिये सुन! मुझे जीमनेमें विलंब होगा तो मेरेमें जो वडे से वडा दुर्गुण है वह यही है कि मैं जिमानेवालेको खा जाती हूं. यह शर्ते स्वीकार हो तो मैं जीमूंगी."

उस मिखारिनकी यह बात मुन दानदक्षको वडा आर्क्षय हुआ कि चार मनुष्योंकी तृप्तिके योग्य अन्न तो इस खीके आगे रक्खा हुआ है, पर वह तोभी और पूर्वसेही मांग रही है और मुझे खानेकी इच्छा रखती है. और मेरे पास अन्नका घाटा हो तो मुझे खा छेनेको कहती है, यह कैसा कौतुक! भूखा जानता है कि मैं सब खांऊगा और नृप्तको भूख नहीं. इस कहावतके अनुसार वह अत्यंत भूखीं होनेके कारणही कहती है. देखें यह कितना खांवेगी? यह घारणा कर वह दानवीर हंसने छगा तोभी उस खीके मनके समाधानके छिये उसने उन नाक्षणोंको और पदार्थ छेनेको भेजा और खीको जीमानेको विठला दिया.

भिखारिनने तत्क्षण भोजनपात्र अपने पास खींच लिया और बहे र प्रास पेटमें डालने लगी. मेजे हुए बाह्मण तो अभी रसोईतक पहुंचेभी नहीं, इतनेमें पात्रका सारा अन्न वह स्वाहा कर गई. और फिर दानदक्षके सामने अति आतुरतासे देखने लगी, और बोली. "अरे ओ मूट! मैंने पहलेही कहा था कि इतने अन्नसे कुछ न होगा. लाव लाव, अरेरे! वही भारी क्षुधाके मारे, अब मुझसे रहा नहीं जाता, खिलाओ, जिमाओ, तुप्त करो ! जबतक में भूखी थी तबतक भली थी. अब नो मेरे पेटमें दाह हो रहा है, अब मुझसे भूख नहीं सही जाती." इतनेमें दानदक्षके सेवक अन्न लेकर आये. लाया हुआ मन पात्रमे परोसवाकर उसने फिर आज्ञा की कि 'जाओ दौडी जरदी दौड़ो और अन्न लेकर शीव आओ.' अभी सेवक लौटकर नहीं आये जब-तक वह फिर स्वाहा कर गई. यह देख माश्चर्यमें आकर दानदक्षने आज्ञा दी कि 'जाओ पचास आदमी जितना अन ला सके उतना अन ले आयो.' सेवकोंने मालिककी आज्ञातुसार क्षणभरमे पकानका हेर कर दिया, और दानदक्षने चस स्त्रीसे कहा, "क्यों माई! अब तो तुप्त होगी या नहीं ?" वह बोली "अरे भाई! तुप्त होनेकी वात क्या पूछते हो! विलव नकरो, इन सेवकोंको शीव फिर मेजो और जल्दी ब्यादा अन्न मंगाओ. क्योंकि भोजन करनेसे मेरी भूख खुली है, अब उस भूखको मेरे अधीन रहना कठिन है," यह कहकर वह फिर खाने लगी और देखते देखते सर्वात्र स्वाहा कर गई. यह देख दानदक्ष आश्चर्यसे चोंक उठा और चिन्ता करने लगा कि अब इसकी भूख कैसे बुझेगी और क्या होगा? इतनेमें बहतसे सेवक अन्नके टोकरे भरभर कर छ वाये. और भिखारितको पिरसने छगे. भिक्षकीभी दूसरी और जल्दीसे पेटमें डालने लगी, इधरसे थोकवंघ अन्न आता है, चेंगर पकाता जाता है; पकनेमें देर लगती है पर उसे खाहा करनेने विलंब नहीं होता!

योडी देरमें बना हुआ मोजन और भोजनसामग्री सब समाप्त हो गयी, और सेवकोंने आकर दानदक्षसे कहा "महाराज! आप तो अन्न लाओ, अन्न लाओ ऐसी आज्ञा करतेही जाते हैं परंतु अन अन कहांसे लावे? रसोडिथेमी थक गये, लानेवालेमी थक गये, और अन्नमी समाप्त होगया! मंडारमें जो सिया तयार था वह सब पककर यहा आ गया. कोठारमें अन्नका दानाभी नहीं रहा, रहा सहा कोई अन्नार्थी गरीब भिखारीभी अन्नार्थ आता है तो उसास लेता वाहर जाता है. अरे महाराज! देखों तो सही, यह राष्ट्रसी तो अवभी लाओ ली कर रही है. यह कृत्या अनेक गरीवोंको कलाती है! यह भिखारीन कीन है और कहासे आई है ११

सेवकके ये वचन सुन दानदक्षनें कहा. "भाइया ! चाहे जैसा हो, पर जिनको निमंत्रण दिया है चनको तो भोजनको विठलाओ, उन्हें भूखा क्यों रक्खों ? तुममेंसे योडेंसे आदमी ग्रहरमें जाओ और जो खर्च हो सो -छकर सीधा सामान हे आओ, और रसोई बनाना गुरू करो और किसी मिक्षुकको विमुख न जाने दो और यहां इस मिक्षुकीकोमी जितना चाहिये दतना मेजने जाओ."

आज्ञा होते ही सैकडों सेवक दोडे; सारे शहरमें और आसपासके गाँवोंसे घरघर और हाट हाट फिरने छगे और जितना मिला उतना सीधा दूते तिगुने दाम देकर है आये; रसोई चढने लगी, आटा, घी, खांड़, गुड़, शकर और दूसरे सब प्रकारके शाक पाकादिककी सामग्री लाकर -हैं। लगादिया. फिर सेवक वहे २ टोकरे भरकर उस भिक्षुकीके आगे जलके रेलेकी भांति वह अन्न परोसने लगे. यदि सारे देशको निमंत्रण करते तो वह भी उतना नहीं जीम सकते इतना अन्न खा छेनेपरभी भिखारिन 'छाओ छाओ' ही कर रही है, इतना परोसा गया वह सब स्वाहा कर गई! यह कितना आश्चर्य है कि, अवधी उसका पेट नहीं भरा, यह आश्चर्य सन वहां अनेक तमाज्ञा देखनेवाके एकत्र हो गये. जब उस भिखारिनका अत्याहार देख दानदक्ष वडी चिन्तामें पड़ा कि, 'अब क्या होगा. आस-पासके गांनोमेंसेभी सारा अन्न कोठारमें आगया है, और इसमेसेभी आबा तो खानुकी है और वाकीका खाते क्या देर ? अरे ! यह कृत्यारूप कौन है ? मे तो जानता या कि यह कोई गरीव सिक्षकी होगी, वह न जाने कितना खावेगी ? पर इसने तो वडा भारी गझब किया ! निश्चय, यह कोई साबारण भिलारित नहीं, विक अद्भुत कारणक्ष कृत्या है, कि इतना अन खानेपरभी इसका पेट ऊंचा नहीं वढा. यह तो दुकालक्ष है. इतना खाने परमी इसकी भूख बढतीही जाती है ! हर हर ! कौन जाने अब -क्या होगा (१ इस विचारमे दिङ्मुद् हुआ दानशुर अधीर होकर पृछने लगा, "वाई! ऐसी प्रचंड ख़ुधावाली तू कीन है ? क्या तू ख़ुवा देवी है -या जठराप्रिकी देवता है या सर्वनाशक मृत्यु ह ?''

# भिखारिनका कुढुंब

दानशूर इस प्रकार प्रश्न करता है इतनेमें तो बड़े छोटे पांच बालकों, जिस मार्गसे भिखारीन आई थां, उसी मार्गसे देंडे आते हुए और 'मा, -मा, तू निर्द्य है. क्या हम बालकोंको भुखा छोड़कर अकेली यहां आकर खाने वैठ गई है ?' यह कहते हुए सब उसके पास बैठकर बेभी चपाचप -खाने लग गये. अब तो पूछना ही क्या ? अकेली भिखारीनने इतना अझ -साफ कर दिया था; अब तो पांच और साथ होगये ! इनका आहार कैसे पूरा हो. बाउकोंके शरीरपर हाथ फेरकर प्रसन्नतापूर्वक वह भिलारीन बोली, "हे भोजनदाता! अब अन्नके लिये विलंब न होय उसकी तजवीज कर; और जल्दी परोस, और तब मैं कौन हूं सो तुझसे सब कहूंगी." सेवक लोग पहलेसे चौगुना अन्न परोसते थे, पर थोडी देरमे सब चट्ट हो जाता था; मानों वर्तनमें परोसाही नहीं, खूब खाकर थोडा अवकाश लेकर भिखारिन पीछे बोली. "हे भोजनदाता! में कहींभी तृप्ति नहीं हुई. मे अपनी भूख दूर करनेके लिये देश देश गांव गांव मनुष्य मनुष्य और लीक लोकमें भटकनेवाली आजा भिक्षकी हूं. में वारवार बढ़े २ देव, दनुज, मुनि, तपस्वी, राजा महाराजा, कंगाल, धनाट्य सबके आगे भटकती रहती हु, पर मेरी क्षुधा कोई तृप्त नहीं कर सकता. में चिरकालसे भूखी दुः खित अज्ञान्त रहती हूं. मुझे तृप्त करनेका कोई प्रयत्न करता है तो वह अंतमें यक जाता है, क्यों कि में जैसे २ खाती जाती हूं, तैसे २ मेरी भूख शान्त होनेके बद्छे उल्टी विशेष प्रदीम होती जाती है. वह दिनकी अपेक्षा प्रहरमें और उससे अधिक घड़ीमें और घड़ीसे अधिक पलमें बढ़ती है, पलसे अधिक तीत्र होकर विपलमे बढती है, उससे अधिक निमिषमें बढती है; ऐसी मेरी क्षुवा है, इतना होने परभी जो मुझे पोषनेहीका प्रयत्न चालू. रखता है और वह अंतम मेरी पूर्तिकाही प्रयत्न करता रहता है, पर उसके थिकत हो जानेसे में दुष्टा स्वतः उसीका भक्षण कर जाती हूं! अर्त्यंत अधिक क्षुधाक कारण गुझसे ऐसा किये विना रहा नहीं जाता. मैं भिक्षकी होनेपरभी अपनेपर द्या करनेवाछे और पोपण करनेवाछे अनेक जनोंकी व्याजनक खाचूकी हूं, ऐसा करनेसे मुझे पाप नहीं छगता; क्यों कि प्रभुने मुझे ऐसाही रचा है. ये पीछेसे आये वालक मेरी ही प्रिय संतान है. यह कोभळाळ, यह कामशंकर, यह मोहसिंह तीन मेरे पुत्र है. और यह मुख्णा कुंवरी और लोलपता दोनों मेरी पुत्रियां है; इनके अतिरिक्त औरभी मेरी प्रजा चहुत है जो यहां आई नहीं. अब में कुटुंबसहित हुई हूं, इसलिये मुझे अधिक खानेको चाहिये. उसकी तू जैसे बने तैयारी कर. नहीं तों भेरी भूख नहीं मिटेगी तो में तुझेही खाजाऊंगी," यह कहकर वह फिर भोजन करने लगी.

थोडीदेर वाट् सेवकोंने आकर टानदक्षसे कहा कि "महाराज! अब सन अझ पूरा हो चला छोर मन नाजारमंभी मिल नहीं सकता. जो या वह लाकर उसके वर्तनोंम परोस दिया है और अब एकही घाव शेष है. बहमी तैयार होनेपर छे आवेगे, वस फिर तिलभरमी अन्न न वचेगा." यह
सुन दानदक्ष वहीं चिन्तामे पड़ा कि, 'अव क्या करं ? यह तो मुझे कोई
महादुस्तर झाफत लगी. अन्न समाप्त हुआ है और इसकी भूख भडकी है.
यदि इसका कहना सत्य है तो वस अव मेरे शरीरकी वारी है. यह मुझे
अब जीवित नहीं छोडेगी.' ऐसे भयंकर विचारोमें वह लीन हो गया था
इतनेमें सेवक पीछला घान भी पोंछ पांछ कर ले आये और मिखारिनके
पात्रमे परोस दिया! अब दानदक्षको अपार चिता हुई. यद्यि उसके पास
द्रव्यकी कभी नहीं थी, जितना चाहे खचे कर सकता था. वह वड़ा उदार
था. परंतु एक बड़ी झड़चन यह थी कि आसपासके गांवोंमे विलक्तल अन्न
वा. सब अन्न आचुका था. दूर देशसे अन्न आवे कैसे, कव आवे, कब
बने, कव परोसा जाय और यह खावे और इसकी क्षुधा शान्त हो ? अधुरेमे पूरा रात दिन काम करनेके लिये लगे रहनेसे उसके नौकर भी विलक्तल थक गये थे.

थोडी देरमें परोसा हुआ अन्न भी डकार कर भिखारितने जपर देख कॅमाई ही. यह देख दानदक्ष चौंका! फिर वह दानदक्षसे कहने लगी-<sup>(</sup>हे भोजनदाता । कृपा कर अत्र लावो. यह मेरे लडके भूखे विलविलाते तडफते हैं और में भी अधिक समयतक भूख नहीं सह सकती. दानदक्ष बोंला - "वाई ! अब तो क्षमा कर, अब भी तेरी तीव्रतर श्लुधा जो शान्त न हुई हो तो थोड़ी देर बैठ कि जिससे अन्नादिक सामग्री दूर प्रामान्तरसे मँगा कर इकट्टी कर सकूं और भोजन बनवाऊं. जरा शान्त हो, अपने सेवकोंको भेजा है." यह सुनते ही महाविकराल होकर वह भिलारिन वोळी - " अरे ।! शान्ति कैसी और अवकाश क्या ? मैंने तुजसे प्रथम ही कहा था; कि तू मुझे तृप्त कर सके तो भोजन करा. अरे त्राहि त्राहि ! शीव्रता कर ! त्वरा कर ! अव मुझसे रहा नहीं जाता, मेरे पेटमें आग लगी हैं और इस सेरे वालकोंकी भी यही दशा है. जल्दी कर; नहीं तो अपनी प्रतिज्ञानुसार में तेरा आहार करूंगी." यह कहते कहते उसका शरीर वहुत ऊंचा और विकराल वन गया. उसकी माछति भयंकर भासने लगी. मायेके केश सिंहकी केशावलिकी तरह खड़े हो गये. विकराल दंतगुलकी तरह डाढे भौर विजलीके समान जीभ मुंहके वहार निकल आयी और वडे आवेशसे यकाएक खडी हुई और मुंह फाड़ का 'खाऊं खाऊं' ऐसा शब्द उचारती पेट क़ुटने लगी और वालक भी वड़े विकराल शरीरवाले वन कर मुंह फाड़ कर 'खाऊं खाऊं' कह कर दानदृक्षंपर चारों औरसे दौड़े. अति भय पा,

्याण विनाशकी शंका कर, सव मतुष्य और दानदक्षके सेवकादि भागने लगे. अति क्रूर और विकराल बनी हुई वह माशाभिखारिन वडे आवेशसे भयंकर मुख फाढ कर दानदक्षके आगे गई. वह विचारा चिहा कर प्राण ले भागा. अही सज्जनको कैसी विपत्ति ! कैसी दैवगति !

> आशैव राक्षसी पुंसामाशैव विषवल्लरी। आशैव जीर्णा मंदिरा धिगाशा सर्वदोषभः॥

आशा यह पुरुषोंको राक्षसो समान, विषकी वेळी समान तथा जीर्ण मदिराके समान है. सब दोपोंकी भूमिरूप इस आशाको विकार है।

आशातष्णाके दासोंकी यही गति है. परमार्थ वीर दानदक्षकी वैरिन होकर वह भिखारित उसीका आहार करनेको उसके पीछे पड़ी, अपने वालकों सहित प्रचंड भयावनी जैसे २ आहार करे वैसे २ अधिक आहारकी इच्छावाली मिखारिन भाशा, दानशुरके पीछे दौड़ी. उससे किसी प्रकार इटनेके लिये वह बीर, क्षेत्रवासी लोगोंके समृहमें पहुंचा तो पीछेसे यह भी पहुँची और दूसरे सर्वोको भक्षणकर जानेका भय देने लगी. लोगोंने अय पाकर

> त्यजेदेकं कलस्यार्थे प्रामस्यार्थे कल त्यजेत । ग्रामं जनपदस्यार्थे आत्मार्थे पृथिवीं त्यजेत ॥

यदि एक जनके पीछे सारे छुलका नाश होता हो तो उस एकका स्याग कर देना चाहिये, एक कुछके पीछे सारे गाँवका नाश होता हो तो उस इलका त्याग करदेना चाहिये, एक गाँवक पीछे सारे देश हा नाश होता हो तो उस गाँवका त्याग कर देना चाहिये और आत्माका नाश होता हो तो आत्मोक लिये सारे पृथ्वीका त्याग कर देना चाहिये. इस न्यायसे दानदक्षका त्याग किया: क्योंकि वह सब मिलकर भी उस गक्सबीका निवारण नहीं कर सकते थे. वह चिछा २ कर कहती थी "रे, रं! को जाजा-वंत ! तू भाग दोड़ क्यों करता है ? तू भाग २ कर कहां जायना ? स्वर्गमें वा पातीलमें जाकर छिपेगा तो भी में तुझे छोड़ंगी नहीं, क्योंकि मेरी सव लोगोंमे निर्भय गति (पहुँच) है. सब लोग मुझे मली भांति जानते हें. जास्त्रों और पुराणोंमें भी में भश्रीमांति प्रसिद्ध हूं. जिनको मेरे साथ प्रसंग पड़ा है वे तो मेग नाम भी नहीं हैते. उलड़ा मेरे नामसे बाहि २ करते है. त दीन भ्रद्र प्राणी फहा जा सकता है ? अरे औ | खडा रह. नुझे एक पीछला त्रास तो भर लेने दे." उसका ऐसा कहना सन कर नहामयभीन वह दानग्रा स्तव्य होगया और कहां जाऊं ? क्या कहं ? में तो वहे संह-

टमें पड़ा. लोक परस्पर कहने लगे कि "देखों! यह अकेली रांड़ सारे देशका अन्न खा गयी! हर हर! और अब भी मूखी होनेसे अपने अन्न-दाताको ही खानेको तैयार होगयों है! क्या किया जाय! यह महाभयंकर क्रूर राक्षक्षी है, तहां किसीकी क्या चले ?"

जैसे दुर्वासा सुनि अंबरीषके कोपमे छूटनेके लिये भागे थे, उसके पीछे सुदर्शन चक्र पडा था वैसे ही दानदक्षके पीछे वह भिखारन पडी. और 'जैसे कहीं भी रक्षा न मिलनेसे अंतर्में वे मुनि उन्हीं भगवानकी शरण हए तव बचे थे.' उसी प्रकार भागते २ दानदक्ष विचारने लगा कि 'बरे ! यह दृष्ट क्रत्या कहांसे मेरे पीछे छगी! में तो उन संत योगी महात्माको निमंत्रण देने गया था. उन्होंने भोजन करनेकी साफ इनकार करदी थी; जब मैं बहुत आग्रह करने लगा तब महात्माने मुझे एक भूखी भिखारन यह बतलादी थी. मुझे यह आशा थी कि मेरे जैसा कृत्य किसीने नहीं, किया ऐसा मेरा नाम हो जाय! परंतु हाय! व्यर्थ आशा! व्यर्थ गर्व! मेरा किया मुझपर ही पडा. अरे! मैंने हजारों लाखों ही ब्राह्मणोंको भोजन कराया और असंख्य सुवर्णमुद्रा दी, क्या उसका यही फल ? अंतमें इस राक्षसी-हीके हाथ मरण! हर हर! क्या ऐसे महापुरुषके दर्शनोंका यही फल? मुझे यही छाम ? नहीं, इसमें मेरी ही भूछ है, भैंने गर्वित हो महात्मासे जो आग्रह किया था वह बहुत बुरा किया. गर्वगंजनते आज मेरा गर्व तोडा है. अब में उसी गर्नगंजनकी शरण हूं. ऐसे महात्माओंका कर्तन्य बडा गंभीर और अपार होता है. यह सब कार्य उनके समक्ष ही हुआ है उनको छोड में कहां भाग कर जाऊंगा ? वह जो मेरी रक्षा करनेमें समर्थ होंगे तो रक्षा करेंगे, नहीं तो रक्षाका उपाय वो अवस्य ही वतांवेंगे. चलो, में चनकी शरण जाऊं!' ऐसा निश्चयकर दुर्वासा मुनिकी तरह पीछे छौटकर दानशूर महात्माकी तरफ भाया और "त्राहि त्राहि" करता उनके चरणोंमे मस्तक रख दिया.

यह दिगंबर योगी महात्मा जो यह सारा हाल अथि इति तक बैठे रहे देखते थे. उन्होंने इस आशावंत दानवीरको अब विलक्षल निरुपाय और निःसाधन और अपने शरणमें आया देख, कहा—"हे दानशूर! इतना दुःखी क्यों होता है ? दान देनमें तू अवतक वडा शूर्वीर था, सो अब तू कैसा कायर हो नीचा मुख किये पडा है ? तूने हजारों और लाखों ब्राह्मण जिमाये हैं, अनेक मनुष्यों के अनेक संतोंको संतुष्ट किया है, अनेक वावडी — कुआ, तालाव

वनवाये हैं और इस एक भिखारिनको भूखी क्यों रखता है ? क्या यह बात दानशूर्क योग्य है ?''

दानदक्ष बोलाः — " कृपानाथ! में भूला हूं, अपराधी हूं, अज्ञानी हूं, पामर हूं, दानशर कैसे हो सकता हूं ? कृपा करो! कृपा करो! इस महा-भयसे मुझे मुक्त करो. यह भिक्षुकी नहीं भयंकर भक्षकी है. मुझे भक्षण करना चाहती है, इस लिये मुझे उससे बचाओं में आपको शर्ण हूं. मैंने आपसे मोजन करनेका अत्यायहरूप अपराध किया है. उसकी में बारंबार क्षमा मांगता हूं." फिर वह महात्मा जो अवतक सब देखते रहे थे, उन्होंने दाताके पीछे दौडती वाती भिक्षुकीको भुक्तदीके इशारेमें ही दातासे दूर खडे रहनेकी आज्ञा की और दानश्र्रको उठाय बैठा कर धीरज देके कहा "हे ऋपिपुत्र! विता मत कर. कल्याण करनेवालेका अकल्याण नहीं होता.

" नहि कल्याणकृत्कश्चित् दुर्गति तात गच्छति "

महात्मा श्रीकृष्णने गीतामें कहा है कि हे तात! कल्याणकर्ताकी कभी असद् गति नहीं होती, परंतु भला या बुरा यह करनेके हेतुमे ही फेर है. जो कार्य समझ कर नहीं किया जाता वह परिणासमें दु:खरूप हो जाता है. इस भिक्षकीने तुझसे प्रथम ही फह दिया था कि तू मुझे पूरी तरह तृप्त कर सके तो भोजन खिलाय पर उस वातका तुझे ध्यान नहीं रहा, उसके कहनेका रहस्य तू समझा नहीं, उसीका यह परिणाम है. तो भी तेरे लिये में पूरा प्रयत्न करूंगा ' इतना कह कर योगीन्द्रने उस भिखारिनसे कहा -"क्यों रे! त क्यों इतना भारी द्वंद्व मचा रही है? कि अपने उपकारीका भी अपकार करती है ? यह कितना अनर्थ है ?" तुझे प्रतिकृल वर्तते लजा नहीं आती ?" यह सन कर वह वोली कि "महाराज! में जानती हं कि यह विल्कुल उलटा और जगतके न्यायसे विपरीत है, पर क्या कर्ह ? मेरी जगत्प्रसिद्ध क्षुधा इतनी अधिक और प्रवल है कि मुझे पोषण करनेकी जो क्षणभर इच्छा करता है, उसमें सफल न होते ही में उसीको खा जाती हं. यह मेरी प्रकृति है. ऐसा किये विना सुझसे रहा नहीं जाता. जो मेरे भक्ष्यरूप इस त्राह्मणको आपने जरण लिया है तो अब इस पर मेरा बल नहीं चल सकता. परंतु हे देव! मेरी क्षुधा मुझे आरी असहा हो रही है, उससे भाग कर में भी आपकी ही शरण आई हूं, आप समर्थ हैं, कृपा कर मेरी जट्ट क्षुघाको भक्ष्य देकर तृप की जिये." यह कहती हुई भिखारिक भी उस योगीनद्रके चरणोंपर पडी. फिर महात्माने उसे बाखासन देकर सामने विठालकर कहा - "जरा शान्त हो विचार कर! में तो एक अकि-

चन साधु हूं. तेरी क्षुषा शान्त करनेकी मेरे पास अन्नादि कुछ पदार्थ नहीं, इस कमंडलुमें थोडा जरू है वह तुहे चाहिये तो घर छेले. आये हुए अतिथिका यथाशक्ति सम्मान करना सनातन धर्म\* होनेसे मेरे पास जो कुछ तैयार है वह सादर उपस्थित करता हूं छे; अंजली कर!" यह सुन तुरंत ही भिक्षुकीने अपने दोनों हाथोंसे अंजली की तव उस महात्माने "ॐ तत्सद् ब्रह्मापणमस्तु" यह कह कर कमंडलुमेंसे पवित्र जल उस शिक्षुकीकी भंजलीमें डाला. अंजली भर गयी और एक ही घूंटमें वह उसे पी गयी. और फिर बडे आनंदाश्चर्यपूर्वक उस योगिराजके चरणोंपर पडी और आनंदावेशमें खडी होकर ताली वजा २ कर नाचने लगी और कहते लगी कि, 'अहो! धन्य २ इस महात्मा योगीश्वरके प्रवल प्रतापको! धन्य उनकी अद्भुत शक्तिको । मेरी ६ छक्तान्तसदृश क्षुधाको आजतक कोई शान्त न कर सका था वह इन कुपालु योगीश्वरने क्षणमात्रम एकही अंजलीमें तृप्त कर दी ! अही ! वह क्या सामान्य जल था ? नहीं नहीं, वह तो साक्षात अमृत था ! नहीं नहीं, हसे अमरोंके अमृतकी भी उपमा नहीं दे सकते, क्योंकि असृत तो मैंने देवताओं के यहां बहुत पिया है पर उससे कभी बेरी तृप्ति नहीं हुई और यह अपृत! अहा! यह अद्भुतामृत तो केवल एक अंजिल पीनेसे ही मेरा कार्य सिद्ध होगया, अत्र तो मैं भच्छीतरह तृप्त हुई, खदाके लिये तूप हुई और खाय ही मेरे वालक भी तूप होगये ! अही !

ते घन्या भुवि परमार्थनिश्चितेहाः शेषास्तु भ्रमनिलये परिभ्रमन्ति।

अर्थ - जो परमार्थ वस्तुक लिये निधयपूर्वक प्रयत्न किया करते हैं वे पृथ्वीपर आरय्शाली गिने जाते हैं. जेव तो अमलपी अंधेरी कोठरीमें भटकते ही रहते हैं.'

यह कहते २ उस की विकराल मूर्ति वदल कर शान्त और सौन्य वत गई और उस दानदश्च ब्राह्मणसे कहते लगीं कि, "हे ऋषिपुत्र! तेरा कल्याण हो, तेरा अपार अन्न खा लेनेपर भी पीछेंसे में तुझे खालेनेका प्रयत्त करती थी, पर इस महात्मा मुनीश्वरते मुझे अमूल्य संतोषामृत पिलाकर अत्यंत तृप्त कर दिया है, इससे अन्न में तृष्णारहित हुई हूं और अपने स्थानको जाती हूं. मेरे अपराधको क्षमा कर !" यह कहकर महात्माके चरणोंमे वंदन करके वह भिलारिन कुटुंब सहित वहांसे विदा होनेको तैयार हुई.

यह देख साश्चर्य वह दानदक्ष ब्राह्मण मनमें विचार करने लगा कि "कैसा अद्मुत चमत्कार! इस महात्मापुरुवकी कैसी अकल कृति है. क्षण-

<sup>\*</sup> तृणानि सूमिक्दकं वाक्वतुर्थी च सूत्रता । एतान्यपि सता गेहे नोव्डियन्ते कदाचन 🖁

भर पहले यह मेरा मक्षण करनेको तैयार थी और यह हजारों नहीं बल्कि लाखों पक्वाकोंसे भी तृम नहीं हुई थी और इस योगीन्द्रके प्रतापसे केवल एक अंजलिभर जलसे ही तृम हुई और मुझसे क्षमा मांगकर अपने आपही शान्तिपूर्वक जानेकों तैयार हुई है. इन महात्माजीका कैसा देवी कृत्य है!

"अहा ! धन्य है ऐसे योगीश्वरको कि विनाश और अभय इन दोनों -वातुओंका सामध्ये प्रभुने इन्होंको दिया है! यह महापुरुष अवस्य संसारमें सद्गुरु करने योग्य हैं. इनके दर्शनोंका लाम मेरे भाग्योदयसे ही हुआ है. फिर मिलना भी दुर्लभ है.\* अब तो सर्वया इनकी शरण रह कर मुझे कृतकार्य होना चाहिये. मेरा बहुत दिनोंका मनोरथ आज प्रभुते पूर्ण कर दिया." यह विचार वह 'सद्गुरुदेव ! सद्गुरुदेव !' यह शब्द उचारण करता खडा होकर उन महात्माको वारंवार प्रणाम करने लगा. उन महा-त्माने उसे आश्वासन देकर बैठाया और शान्त किया. फिर वह महापुरुष वोले-"द्विजपुत्र ! अत्र सावधान हो. यह प्रापंचिक आशा भिखारिन जाती है. तुझे जो इसकी इच्छा हो तो स्वागत कर" महात्माके वचन सुन वह बोला - " अपानाथ ! अब क्या भीग लगा है कि में इसका स्वागत कर्ह ? इतना उपद्रव होनेपर भी में कदाचित इसका फिर स्वागत करूं तो मेरे समान मूर्ल और कौन होगा ? जो कोई इसका आदर करेगा वह मेरी तरह कालके गालतक पहुँचेगा. अब हे प्रभी ! मुझे आपके द्वारा ऐसा आशीबाइ मिलना चाहिये कि फिर कभी भी इस प्रापंचिक दुर्भुखीका द्र्शन ही न हो." महात्मा बोले-"यह क्यों ? यह तो साक्षात आशा है. मुण्य फलकी आगा है, सांसारिक सुखकी आशा है, कीर्तिकी आशा है, अवतक तो तुम्हारी इसपर अपार प्रीति थी और क्षणमे इतना अभाव! अप्रीति ! कभी तो असंख्य सुत्रणेमुद्राका दान दिया था, वहभी परलोक सुख भौगकी आज्ञाहीके उद्देशसे! असंख्य ब्रह्मभोजन कराये ने भी मह-न्पुण्य और कीर्तिकी आगासे, वहे २ यहा किये वह भी इस आशासे कि सत्र लोकोंने मेरा नाम होगा कि मेरे समान किसीने नहीं किया और यह दान कामको पूर्ण करेगा इस आगाके मिलनेके लिये अंतमें तुने उसीको अवार अत्र खिलाया. वह भी अवार पुण्यकी लागासे ! और अब उसका तिरस्कार कैसा १ पर हां, आजा तो आज्ञा ही है। वह व्यर्थ कल्पित निरा-ज्ञामें ढकेलेनवाली है तथापि इस आशांके थिना कुछ हो नहीं सकता; इस लिये इसका त्याग किस प्रकार कर सकेगा ?" यह सन वह बोला - "हे कृपा-

<sup>📍</sup> दुर्लम त्रयमेवैतदेवानुमहहेतुकम् । मनुष्यस्य सुमुक्षुन्वं महापुरुपसंश्रयः॥

नाथ! तो कंया किसी प्रकारकी आशा अथवा कामनाका यही फल ?" महात्मा बोले — "हां! संसारसुखकी — स्वर्गसुखकी आशा, तृष्णा, कामना, लोभका यही फल है. देखा कि नहीं यह आशाकी मूर्तिमयी देवी थी!" दानदक्ष बोला — "इसकी सेवाका यही फल है तो यह महाकष्टकारी है. इसका आश्रय करना सर्वथा दुःखरूप ही है!" महात्मा बोले — "हां, इसी लिये महान पुरुषोंका वचन है कि

'आज्ञा हि परमं दुःखं, नैराइयं परमं सुखम्।

आशा परम दु:खरूप है और निराज्ञा परम सुख है इससे कोइ भी मुमुक्षुजन इस संसारी मायिक आज्ञाको आश्रय नहीं देते. इस आज्ञाका भक्ष्य कितना अयंकर है, कैसा अपार है, सो तुने प्रत्यक्ष देखा है. जैसे २ खाती जाती है वैसे २ श्रुधा वढती जाती है. इसी प्रकार सव कार्योमें इसकी स्थिति समझना. धनके संबंधमें, सुखादिके संबंधमे जिसने आशाको आश्रय दिया अर्थात धनकी, कीर्तिकी, स्वर्गादि खोककी आशा जिसको उत्पन्न हुई उसकी भी अंतमे यही दशा है. जैसे तैसे करके १००) इकट्ठे किये तब सहस्रकी आजा उत्पन्न हुई और जवतक पूरे न हों, चित्तको सुख नहीं भीर सहस्र तुद्राकी प्राप्तिके लिये चित्त सदा महादुःख और उद्देगमें ही रमण अमण किया करता है और भाग्यवृश सहस्र मुद्राकी प्राप्ति हुई तो फिर अनुक्रमसं अयुत (दश हजार) और लक्षमुद्राकी आशा उसके साथ ही जन्मती ह और वह न मिले तवतक महादुःख रहता है. लक्ष मिलते हीं कोटिकी बाजा, कोटि मिलते ही अर्बुदकी आशा जन्मती है; फिर चाहे अपार द्रव्य मिल जाय तो भी लाजा उत्तरोत्तर वढतीही जाती है, संतोष नहीं होता. इसी प्रकार सत्ता और सुखकीभी आज्ञा है. वह भी परिणाममें महादुः खरूप है इसी छिये महापुरुष उस्को क्षणभर भी आश्रय न देकर परम दुखलप संतोषहीको आश्रय देते हैं. यह आशा एक नदीके समान है. वह स्तोरथरूप जलवाली है, तृष्णातरंगसे आकुल व्याकुल है, इसमें

नि स्वोऽप्येकशत शती दशशतं सोऽपीइ लक्ष शत लक्षेत्रः क्षितिराजता क्षितिपतिश्रकेशता वाण्छति।
 चक्रेशः छुरराजता छुपर्यतिर्व्ववास्पदं वाच्छिति व्ववा विष्णुपदं हरि शिवपदं तृष्णावधि को गतः॥
 माशा नाम नदी मनोरथजला तृष्णातरप्राकुला रागप्राह्वती वितर्कविह्ना धैर्युट्टमध्वसिनी।
 मोहावर्तसुदुस्तरातिगहना प्रोत्तुज्ञिन्तातटी तस्याः पारगता विश्चद्यमनसो नन्दंति योगीश्वराः॥

रागरूपी ब्राह है, वितर्करूपी विहंग है, धेंथरूप द्रुमंका नाश करनेवाली है, मोहरूपी श्रमर (भँवर) पड रहे हैं, इससे पार होना कठिन हे, चिता-रूपो अति अंचे तट हें और अति गहन है, जिसके पार कभी नहीं पहुँच सकते. हे दानशूर! उसके पार जानेवाले तो विशुद्ध मतवाले योगीश्वरही ह, जो इस आगके पार उतर सत्य आनंदका अनुभव करते हें." इतना कह "क नमी नागयणाय" कह कर उन महात्माने चलनेको तत्पर हुई आगसे कहा—" को भिश्लकी! अपने स्थानको सुरापूर्वक चली जा. आजसे भगवानके भक्त और भगणागतोंको पीडित न करना. संसारमे रचे पचे कृटिल भले ही तेरा आश्रय करें और नू उन्हें दिक करे!" यह सुन वह आगा भिश्लकी तत्काल छुटुंव सभेत वहीं अदृश्य हो गयी.

जिज्ञासा

इस प्रकार अति आनंदाश्रयंको प्राप्त उस प्राद्मणके मनमे सचीट आघार हुना. उसका विस्मृत द्वान जागृत हुआ. 'अरे! मेरे सब कर्मोका यह फल ! मेंने क्या किया ! फल्म ही क्यथे गंनाया ! में कोन !' फिर वह अपने मनमें दृढ होकर मानने लगा कि 'वास्तवसे जिसके दृर्शन देवता-कों को भी दुर्लम हों ऐसे ही यह कोई भगवतिषय महात्मा ह. मुझे मेरे पूर्व मुक्कोंसे इसके दर्शनका अल्म्य लाभ मिला है. वह अपने प्रमादसे सुझे न गंना देना चाहिये.' यह विचार वह अत्यंत नम्न अंतःकरणपूर्वक वार वार उनके चरणोंमें प्रणाम करने लगा और प्रार्थना करने लगा कि—"हे इत्याले! हे सद्गुक भगवान! में सर्वधा आपकी श्रग्ण हं. आपने ही मुझे इस श्रणिक नाश्वन देहमें जीवित दान दिया ह और अन जीवनमुक्ति दान केकर भी मुझे कृताय कीजिये.' महत्तमा दिगंचरते कहा—"जीवनमुक्ति कोई सामान्य वस्तु नहीं, यह नो सबसे श्रेष्ठ और पवित्र श्रद्मज्ञान (परमान्तरस्वका ज्ञान ) प्राप्त होनेसे होती है. यह कोई सहज ज्ञान नहीं, न कहीं मार्गमें पडा हं, वह नो उसके ज्ञाता महान् तत्त्वदर्शियों और मुनिवरों के पास ही होतो है. इच्छा हो तो ऐसे समर्थ पुरुपोंके पास जा और उनकी प्रणाम कर, वहे प्रेमसे उनकी सेवा कर, तब वे कुना करके तुझे ज्ञानका उपदेश करेंगे.

"निक्रिक्डि प्रणिपातेन परिप्रक्षेत्र सेवया। उपदेश्यन्ति ने झानं ज्ञानिनस्तस्यद्शिनः॥"

नू प्रणिपातसे, परिप्रदनसे तथा सेवासे, उस झानको जानः तत्त्वदृशीं ज्ञानी तुझे झानका उपरेश करेगे.

दानदक्ष वोला — ''हे अनुबहरूप! ऐसे ज्ञाता और तत्त्वदर्शी मुनीश्वर साक्षात् आप ही हैं, मेरे महज्ञास्यक्षे मुहे आपके अनायास दर्शन हुए हैं; फिर में अन्यत्र कहां भटकूं और क्यों भटकूं ? मनसा, वाचा और कर्मणा केवल आपही की शरण हूं. कुपा करो. कुपा करो." दिगंबरने उत्तर दिया — "ऐसे महात्मा मुनी इवरोंका में दीन सेवक हूं और अति दूर प्रदेशमें रहता हूं, केवल आजकी रात्रि ही इस पुण्यक्षेत्रमें निवास करना है." महात्मा के ऐसे वचन सुन दाता तुरंत उनकी आझा ले खड़ा हुआ और प्रणाम करके बोला — "कल इस शरणागत सेवकको अपने साथ ले चलनेकी कुपा करो-प्रातःकाल में आपके चरणोंके समीप अवस्य आऊँगा."

यह प्रार्थना कर दानदक्ष अपने स्थानपर आया. स्थानपर वह आप अकेला ही था पर इस दान पुण्यफे वड़े समारंभके लिये काम काज करनेको सैकडों कामचलाऊ सेवक उसने रक्खे थे. उन्हें बुलाकर सबका वेतन चुकानेके उपरान्त शेष बचा हुआ सारा धन उसने वांट दिया और रात-सर्दें सब कार्यसे तिवृत्त हो प्रातःकाल चलनेको तैयार हुआ.

## सङ्गुक्शोधन - शिष्यपरीक्षा

यह दाता पुरुष जो वड़ा धनाट्य था, पर उसके साथ न कोई सेवक, न कुछ सामान था. यह भी किसीको खबर नहीं कि यह कहांका रहनेवाळा है, कहांसे धन छाता था और कहां रखता था.

केवल पहने हुए वस ओहे अपना स्थान छोड़ चल निकला. यह शरिषपुत्र वेदवेता होनेपर तीत्रव्रताशरी भी था इससे बड़ा तेजस्वी लगता था. युकामसे निकल कर थोड़ी देरमें वह उस पीपलके पेड़के नीचे पहुँचा और जिन महात्माके चरण छूनेको उत्कंठित था उन महात्माको वहां चारों ओर देखने लगा, तो वहां कोई दिखाई न दिया. बार बार दृष्टि करी, पर कहीं कोई न मिला, तब तो इसे महान कष्ट हुआ, मानों ब्रह्मांड दूट पड़ा. अत्यंत निराशासे निःश्वास लेता हुआ उस अश्वरथके चारों ओर बार बार देखने लगा पर वहां कोई भी दृष्टि न पड़ा. वहांसे एक छोटी पगडंडी गई यी, उसपर महात्माके पैरोंके चिह्न दिखाई पड़े. वे बड़े सुशोमित और अनेक सुचिह्नोंवाले थे. उसने अनुमान किया कि 'अवश्य ये दृष्टि उन महा-पुरुषके चरणचिह्न हैं. माल्द्रम होता है कि वे दृष्टि इस मार्गसे गये हैं. में भी इसी मार्गपर जाऊँ. सद्भुषके पीछे २ जाना शिष्यका धर्म है. वह मेरे जीवन-दाता हैं और में उनको गुरु मान चुका हूं. पीछे २ जाकर उनसे मिल्द्रं. पर समझमें नहीं आता कि वह महापुरुष सुक्षे छोड़ कर क्यों चले गये रि हां, कामनारहित निःस्पृह पुरुषको शिष्ट भी एक उपाधिह्य है. कारण कि

महात्मा लोग केवल नि:संग होकर वर्तते हैं इसी कारण परम संविद्धिको प्राप्त ज्ञानयोगी होकर मेरे आगे अपनी लघुता वर्णन करते थे और अपनेको सब महारमाओंका सेवक समझते थे. महारमा पुरुष अपने मुखसे अपनी ज्ञानधत्ताकी बढाई नहीं करते. वह महापुरुष सुझे एक नई उपाधि समझकर ही मुसे त्याग कर चले गये हैं. भलेही चले गये, पर में तो हर तरह उनको तलाश करंगा. वेही गुरु ! वे ही प्रभु ! वे जो ज्ञानीपदेश करेंगे तोही में इस शरीरको रखुंगा.' ऐसा दृढ निश्चय कर यह उन पादचिहाँकी और जाने लगा और चलनेमे यह भी ध्यान रक्खा कि अपना पांव किसी प्रकार उन पद्चिह्नों में न लगे और उनमेंसे कोई पद्चिन्ह निगड़े नहीं. और बार २ उन चरणोंकी धूळ अपने मस्तकपर प्रेमपूर्वक चढाता था. फिर मनही मन कहने छगा कि 'अरे! मैंने सूना है कि "नास्ति तत्त्वं गुरो: परम्" गुरुके परे कोई तत्त्व नहीं. सद्गुरुका समागम वड़ा दुर्छभ है तोभी में उनको छोड़ डरेपर चला गया. यह मैंने वड़ी भूल की. डरेपर जो होना था सो होता. उसमें मेरी क्या हानि थी ? मेरा या वह कहीं जाता नहीं! मने अज्ञानवश अपने आप हात आया हुआ अमृत छाछकी रक्षाकी खटपटमे बिना पीये गंवाया है. मुझपर जब भगवान् शंकर प्रसन्न हुए तब उन्होंने कहा था कि 'थोडी देरमें तुझे एक महात्माके दर्शन होंगे. उनसे तु ज्ञानसंपादन करना.' कहो ! वे महात्मा यही हैं. अरे ! मेरी कैसी मारी मूर्खता कि हाथमें आया हुआ रत्न गंवाया. अज्ञानसे ही मैंने अपनेको मिले हुए सुअवसरको व्यर्थ खोया.' इस तरह विचारकर कर वह थोडी दूर तक चला. उसकी दृष्टि चरणचिन्होंहीपर थी, मन गुरुके दर्शनोंपर या इस कारण उसे यह न जान पड़ा कि कितनी दूर निकल गया और कैसे स्थानपर जा पहुँचा है. थोड़ी देरमें उसे ज्ञान हुआ कि 'में एक वड़े दुगीम अरण्यमें आ पहुंचा हूं' कोर थोडी दूर आगे वे चरणचिह्न विलक्ष्य लोप होगये और मार्ग भी विच्छित्र दीख पडा. झाडी इतनी सघन और विकट थी, कि उसमें होकर चलना महाकठिन था. अच्छा चौडा मार्ग तो वहा कहां! उसमे जहाँ तहां अनेक दृटी फूटी पगडंडियां दिखाई पडती थीं, जो पशुओंके आने जानेसे वन गई थीं.

वह दानदक्ष ऋषिपुत्र अनेक पीडा सहन करता करता एक पगडंडीके सहारे आगे वढा चढा गया, पर जाय कहां ? ब्यों २ आगे बढा स्यों स्यों अधिक झंझटमें पडता गया. उत्तरीत्तर अरण्य विकट आता जाता था. आहे तिरछे मार्गों हो जानेसे उसे दिशा और मार्गका भी स्मरण न रहा. एकवार क्षरण्यमेंसे पीछे लीटनेका प्रयत्न किया पर जा न सका. दिशा समझमें त आई. घवडा गया. भटकते भटकते मध्याह बीता, सांझ होने आई. श्रुधा भी बहुत लगी. पर सद्गुरुकी भेट हुए विना आहार करना नहीं, यह निश्चय करके आगे ही की ओर चलता गया. रात्रि सभीप आयी. विकराल वतपञ्च चारों ओर दौड़ने लगे, अनेक भयंकर शब्द होने लगे, सूर्यके अस्तके साथ अंधकारका वल वढने लगा. तव रात्रिके समय एक वृक्षके खंभेपर बैठ गया. उसके समीप ही अनेक व्याघ, रीछ आदि प्राणी गर्ज रहे थे. उनके शब्द हृदयको कंपायमान करते थे. पर जिज्ञास ऋपिपुत्रने निश्चय किया था कि 'या ती सद्गुरु मिछते हैं या प्राण जायेंगे. "देहं पात-यामि किंवा कार्य साधयामि " सदगुरुक पुनदेशन हुए विना देह धारण नहीं फ़हंगा,' ऐसे विचारमे वह सद्गुरु महात्मा जिनके दर्शन हुए थे उन्हींके खरूपका ध्यान करने छगा. मनसे वारंवार 'हे सद्गुरी! हे गुरु-देश।' इत्यादिक शब्दोंसे वात करने लगा. वडे २ क्रा व्यामादिक पशु वार् २ उसके आगे होका छछांगें मारते हुये निकलते थे परंतु गुरुसम्रणमें तक्षीन दाताको अस्खिलित स्मरणके वलसे किंचित भय नहीं लगा और न उसे भयका प्यान आया, न कंपित हुआ, चौकाभी नहीं, मानों समर्थ गुरु मापही उसकी रक्षाको सन्मुख खडे हीं, ऐसा निश्चल हो वह स्मरण करता था और वनपञ्च भी उसके सामने आकर अपने सजातीयकी तरह प्रत्यक्ष देखते चल्ले जाते थे, उपेक्षा कर देते थे, इस प्रकार खारी रात व्यतीत हुई.

निर्मल प्रभात होते ही वह फिर भटकता चला जलका भी कहीं ठिकाना नहीं था कि स्नानसंध्या भी करे. हाडीमेसे कुछ र सुर्यदेवके दर्शन हुए, तब उसने प्रणाम कर मंत्रमय स्नान और मनोमय संध्यावंदन कर लिया और फिर चलने लगा. दिनमर चला न महात्मा मिले, न भोजन किये. पहला दिन आशाभिश्चकीकी खटपटमें प्रा होगया, दूसरा दिन अरण्यमें गया और आजका भी, इस प्रकार ३ दिनकी भूख प्यास चिता और परिश्रमसे थिंकत होकर एक बृक्षतले आ बैठा और अतिशय चितामम हो बढे नि:श्वाससिहत अपने मनेंम मनन करने लगा — में कीन ! मेरा देश कहां ! स्नी कहां ! कुटुंब कहां ! से कहां था ! कैसी स्थितिम था ! क्या करता था ! अब मैं कहां हूं ! अहो ! जो मेरा था उसमेसे कोई भी मेरे दु:खका बांटनेवाला नहीं. सच है, जगतमें कोई किसीका नहीं, अपना संगी आप ही है. अहा! जिसको मैंने अंतःकरणसे अपना गुरु माना है,

परम देवरूप माना है, जो संसाररूप अपार संकटसागरसे पार करनेवाला है वह भी इस समय मेरा सहायक नहीं हुआ. अही! इस महासंकटसे अब में किसकी सहायतासे तहागा ? मेरा अपार धन इस समय किस कामका ? जिसकी सहायतास में शतावधि मनुष्योंसे सेवा करवाता था और राजाओं से भी न वर्ने ऐसे वहे कार्य करप्रकता था वह धन भी क्या अपने बलसे इस संकटमेंसे मुक्त करनेके लिए मेरी सहायता कर सकता है ? नहीं, हर हर ! हे गुरुवर्य ! क्या में अधिकारी नहीं ? असंस्कारी हूं इस लिये जाप मेरा त्याग करके चले गये ? अरे । आपके दर्शनमात्र चाहे जैसे अनिधकारीको अधिकारी वनाते हैं अतः आप इस अनिधकारी जीवको भी अपनी सेवाका अधिकारी कीजिये. मुझे पात्र वा अपात्र करना आपके अधि-कारमें है, आपके हाथमें है. मुझे शिष्य बनाते के आपकी उनाधि अवश्य वढेगी, तो भी वह उपाधिरूपी कष्ट मेरे कल्याणार्थ सह कर मुझे तारना यह क्या आपका धर्म तहीं है ? "परोपकाराय सतां विभूतय: " इस वचनके अनुसार आपके समान सत्पुरुषोकी विभूतियां परोपकारार्थ ही होती हैं तो फिर मुझे क्यों नहीं तारते ? ऐसे विचार करता करता थिकत होनेके कारण बैठनेमें असमर्थ होकर बृक्षके नीचे गिर पडा और अति निश्चेष्ट अवस्थामें उसे धोडी देरमें निदा मा गयी-

#### परोक्ष कृपानुभव

अति अमित होनेके कारण दानदक्षको गाढ निद्रा आगई. सारी रात उसे एक निमिषके समान भी न जानपडी. सुर्योदय होनेवाले था कि अकस्मात् वह जायत हुआ, अंगडाई लेकर नेत्र खोले, आलस्यसे निवृत्त हो वैठ गया तो उसने अपने अपर अति कोमल विचित्र रंगवाला व्यावाम्बर उदाया देखा!! देखकर वडा आश्चर्य हुआ. "जय गुरुदेव! धन्य गुरुदेव!" ऐसे शब्द उद्याण कर उस व्यावांवरको वाग वार हृदयसे लगाता और प्रणाम करता हुआ हपेसे वोला—" अही! केसा परम तत्त्वका प्रत्यक्ष चमत्कार! हे कुपालु! मुझे आजके स्वप्नने आप आकर उठा गये थे. यह वही व्यावांवर है जो पीपलके नीचे विराजनेपर आपका आसन था! महात्मा जनोंका शरणागतपर कितना वात्सल्यभाव! में अज्ञानवश समझता था कि आप मुझे छोड कर चले गये हैं पर नहीं आप मेरे साथ ही है, समीप हीं हैं, अपरोक्ष हैं और परोक्ष भी हैं. हे करणामय! मुझपर स्वप्नमे जैसी कुपा करी वेसी प्रत्यक्ष कव करोगे ? हे दीनवत्सल! आपके कुपा-प्रवादसे मेरे

सव अमका परिहार होगया है. अब में आपके चरणोंके समीप आनेको तत्वर हूं. जय दीनवत्सल! जय गुरुदेव!" ऐसे नवीन उत्साह और नये चैतन्यस युक्त हुआ वह दानदक्ष गुरुप्रसादरूप ज्यावचर्मको शरीरपर ओढ कर खागे चलनेको तत्पर हुआ. बहो! ईश्वरी लीलाका कैसा अद्भुत चम-रद्वार है! जहां बृक्षतले सोता था वहांसे चलते समय विचार किया कि व्यव किथर चलना चाहिये ? इतनेमें उसे दायीं ओरको एक स्वच्छ पगडंडी दिखाई पडी. दो दिनसे वह मार्ग उसे जान नहीं पडा था और उस मार्ग-पर कहीं २ थोड़े २ चरणचिह्न भी दिखाई पड़े. उन्हे देख उसे अपार गानंद हुआ. उसकी सारी घवेंडाहट मिट गयी और वह उस मार्गपर जीवतासे आगे चलने लगा. अपने शरीरपर ओढे हुए न्यावांनरमें मानों कोई अपूर्व सिद्धि हो, उस प्रकार वह थोडी ही देरमें बहुत दूर पहुँच गया, बोडी दूर जानेपर मार्गमें निर्मल और कमलके पुष्पोंसे देंकी हुई एक नदी उसे मिली. बडे प्रसन्न चित्तसे उसने उसमें स्नान संध्या की और फिर चल दिया. वह वडी शीव्रतासे चलता था. उसको उत्तरोत्तर मार्ग बहुत स्पष्ट, अनेक प्रकारके पुष्पित वृक्षोंसे छाया हुआ मिला. अनेक सुपक फल पृथ्वीपर पडे थे भीर वृक्षोंपर छटकते थे; परंतु दृढ मनवाछे दाता ऋषि-पुत्रने किसीपर होथ न लगाया. मध्याह समयतक अनेक नदी, बन और छोटे बडे अनेक पर्वत उहांचन करनेके पश्चात् कोई दिन्यभूमि सदश एक खान उसने देखा.

#### सिद्धाश्रम

शुद्ध स्फटिक अथवा रोप्यके समान शुभ्र बाष्पसे आच्छादित हुए
गगनचुम्बित शिखरोंसे, सुवर्ण, रजत, ताम्रादि अनेक धातुओं तथा मणिमाणिक्यादि रत्नोंसे, अठारह भार वनस्पति और दिव्य अमूल्य औषियोंसे,
अति निर्मेछ शीतछ और अमृतसमान जलके निरंतर असंख्य प्रवाहोंसे,
असंख्य महोन्मत्त गज सिंह व्याञ्च मृगादि वनके पशुओंसे संसारको असार
माननेवाछे महान ऋषि, मुनि, सिद्ध और तपिक्वयोंके निवासस्थानरूप
ऐसी अति नव पल्लवित वृक्षघटाओंसे सुशोभित अनेक दिव्य गुहा और
आश्रमोंमे देव, गत्थर्व, किन्नर और अपसरादि गणोंसे क्रीडा करनेके स्थानरूप अनेक वन और कमलवेष्टित सरोवरोंसे तथा अनेक ईश्वरी लीलाओं,
धर्मरहस्यो, वैसे ही दृढसिक्तभावका दर्शन करानेवाळे कल्याणकारक अनेक
तीर्यादिकोंसे अत्यंत समृद्धिमान पर्वतराज हिमालयकी वहे विस्तारवाली

वलहटीका पुण्य प्रदेश या. द्विजपुत्र खानंदपूर्वक उस्र स्थानपर पहुँचा. अति विस्तृत ईश्वरी लीलाओं हो देखता २ ऊपर चढेने लगा. पर्वतरांत्रसे वहते हुए. अनेक वहे २ स्रोतप्रवाह समय भूमिको पवित्र करते हुए पतितपावनी-गंगामें मिले है; उनके मुलहीसे सृष्टिरचना बहुत ही विचित्र और आनंदप्रद हैं. पूर्ण मुमुखुताको प्राप्त वह दाता हिज्ञ पोडी देरमें इस स्यानसे भी आगे बढ़ा तो उसने अतिशय रम्य और स्फटिकके समान उज्जनल दिव्य भूमि देखी. पर्वतराजके वर्फसे ढंके इए रूपेके समान गगन चुन्वित शिख-रों को देख अति विस्मित हो चारों और देखते और ईश्वरी मायाकी गहन-ताका विचार करते हुए उस स्यलकी रचनाका विचार करने लगा. धनेक वृक्षोंकी घटासे कहीं २ केवल अंधकार दिखाई पड़ता था. हरी २ घास-ग्लीचेके समान विछी जान पडती थी. झमकझम २ झरनों की आवाज इरतक सुनाई देती थी. काले मृग निश्चित होकर चर रहे थे. सुगंधि फैल रही थी. संसारी मनुष्योंका मस्तिष्क जीतल हो जाता था. वह संसारको भूछ नाता था. उसका वियोगे आनंद्रें वद्छ जाता था. महात्मा जनोंका यह स्थल परम पवित्र है. ज्ञानकी - विरागकी - संसार त्यागकी रसकी -प्रेमकी – छीलाकी ये सर्व स्थिति संपूर्ण सर्वोशर्मे वहां अनुभव होती थी. ऐसे दिन्य स्थलपर होकर दानद्ध आगे वढ़ता हुआ ऊंचे, अति ऊंचे, भीर भी अंचे भाग पर चढ़ता जाता है. आगे जाकर एक अति सुशोभित वृक्षघटा **उसने देखी. चधरको चला और मागे वढ़ कर एक अति नवप**छवित रिस्य वाटिका भिली. उसके द्वारपरही वह मार्ग पूरा हुआ था. आगे मार्ग किसी भोरको नहीं गथा था. क्षणभर खडा रहा. अंदर जानेका विचार किया पर इस विशाल वाटिकाके द्वारपर एक वडा भयानक सिंह बैठा हुआ था. दसे देखकर द्विजपुत्र भयके मारे स्तव्ध होगया. आगे बढने या पीछे लौटनेकी हिस्मत न रही, कितनी देरतक एक पग भी आगे पीछे न दिया और वह सिंह भी वहांसे न कहीं गया न खडा हुआ. क्षणभर चितित रहा. फिर मनमें 'हे गुरुदेव! अव भें क्या करूं ! आपकी छपासे यहातक तो में निर्वित्र आया. अब मार्गमें प्राप्त वित्रक्ष इस सिंहका कैसे निवारण कर्छ ?' यह विचारते ही उस वागमेंसे एक अपरिचित शब्द हुआ कि जिसे सुन कर सिंह वड़ी शान्तिपूर्वक वहांसे दूसरी ओर होकर वाहर चटा गया और सानंदाश्चर्यसे द्विज्युत्रने अंदर प्रवेश किया.

अंदर जाकर देखता है तो अनेक विचित्र फूलोके गुच्छे, तुळसीवन और अनेक जातिके दिन्य वृक्ष खिल रहे थे. उत्तपर अनेक जातीके पक्षी

गण मधुर मधुर कलरव कर रहे थे. वाटिकाके मध्यभागमें अति सुशोभित वृक्षोसे ढके हुए किनारोवाले और स्फटिकसमान निर्मल जलसे भरा हुआ एक दिन्य सरोवर था. उसमें खिले हुए दिन्य विचित्र कमलपुष्पोंकी शोभा मनको हरनेवाली थी. उसके सुंदर कितारोंसे थोडी दूर छोटी पण-कूटी देखी. वह केवल वृक्षकी लताओंहीसे वनी थी, पर वडी रमणीय थी. उसके द्वारपर पहुँच कर द्विजपुत्रके आनंदका पार नहीं रहा! जिनके पुण्यरूप दर्शनोंके लिये इतना भारी परिश्रम कर रहा था, शान्तिपूर्वक बैठे हुए वेही महात्मा स्वामीजी है. दर्शन होते ही हर्षकी उमंगसे "जय गुरुदेव! धन्य गुरुदेव। "कहता हुआ उनके चरणोंपर गिर पडा और त्रेमाश्च्रकोंसे उनके चरण धोये. उसकी श्रद्धा और भक्तिसे प्रसन्न होकर उन महात्माने हाथ पकड़ कर विठाया और आश्वासनपूर्वक हदयसे लगा कर अपने सम्मुख बिठाया. वह २।३ दिनका भूखा था इसिछिये तत्काल महात्माने कहा, " फल प्राशन करके खुवा शान्त कर." दानदक्ष क्षणमर विचार करके बोला - कृपानाथ! आपके चरणार्विदके अलभ्य देशन पाकर आज मेरी सब क्षुधा और तृवा सपने आपही शान्त होगई है पर आपकी आजा है तो अच्छा, में जाता हूं, यह कह कर वह आश्रमके वाहर गया मार योड़ी देरमें बहुतसे स्वादिष्ठ फल लाकर गुरु नीको निवेदन किये. योगींखर उसकी श्रद्धा और विवेक देख प्रसन्न हुए और उनमेंसे बहुतसे फल उसे खानको दिये, जिन्हे एकान्तमें बैठ भक्षण करते ही वह अतिशय वृप्त होगया. जलकी आज्ञा मिलते हि जल सरोवरमें पी आया और फिर दंडवत् प्रणाम कर उनके चरणोंके समीप बैठा. कुरुक्षेत्रसे छेकर आजतक अपने देखेहुए अद्भुत चमत्कारोंसे दाता द्विजपुत्र इस योगेश्वरको साक्षात् इश्वरांश ही मानने लगा और उनके मुखेस निकले हुए अमृत वचनोंकी अनिवार्थ प्रमसे चातककी तरह वाट देखने लगा.

#### प्रमोपदेश

महात्मा योगीश्वर अंतर्यामी थे इससे उस ब्राह्मणकी वृत्तिको जान -गये और बोले — "हे वत्स! अनेक संसार — सुखोंकों छोड़ अनेक संकटोंसे इस स्थानको प्राप्त हुआ तू परम तत्त्रका जिज्ञासु है यह मैंने जाना. तेरा -कल्याण हो, तुझपर वह तत्त्रपति छपा करें. हे तात! परम छपाल सर्वेश्वर -प्रभुकी ऐसी आज्ञा है कि परमात्मतत्त्रका ज्ञान जातजन उसके जिज्ञासुकों देवे पर उससे पूर्व विचार करे कि वह इस बस्तुका अधिकारी है या नहीं!

पात्र विना दी हुई वस्तु नष्ट भ्रष्ट हो जाती है अथवा उसके प्राहकको नष्ट भ्रष्ट कर डालती है अर्थात् उसका प्रतिकृत प्रयोग होता है, किंवा वह वस्त व्यर्थ जाती है. हे पुत्र! ज्ञानशब्दका अर्थ है-जानना, पहचानना, समझना. हे पुत्र ! जैसा अर्थ ज्ञानका है वैसाही विद्याका है. किसी भी पदार्थको भली भांति जानना पहिचानना यह उसका यथार्थ ज्ञान है. उसी तरह खंय हमतुम भी कौन हैं ? कहां से आये हैं ? कहा हैं ? किस लिये आये हैं ? कहां जाना है ? इत्यादि बातें यथार्थ रूपसे जानना स्वात्मज्ञान है. यह ज्ञान और सब विद्याओंका शालर्य है. यह ज्ञान जिसको यथार्थ प्राप्त हुआ है उसे अन्य सर्व प्रकारका ज्ञान पूर्ण रूपसे प्राप्त हुआ ऐसा समझना चाहिये.\* पर यह ज्ञान जैसे सबसे उत्कृष्ट है वैसे इसे प्राप्त करना भी सबसे द्रव्कर है, इस ज्ञानका यथार्थ विवेचन होनेके लिये ही ससारमे सब वेद, विद्या और शास प्रकट हुए है. सत्र विवेचनके परिणाममें वैदिक प्रंथोंने संसारके सव प्राणियोंके प्रति वहीसे वहीं यह आज्ञा की है कि इस अपार दु:खरूप मायाके प्रपंचमें पचे हुए जीव उसमेसे मुक्त होनेके लिये मायापतिके शरण जावें,× फिर स्मरण मननसे उसका परोक्ष दर्शन करे. इस दर्शनमे लीन होते ही अपरोक्ष दर्शन होंगे और उसके बाद उसी रूपके हो जायँगे. ऐसा होनेसे वह कृपासागर उसमेंसे उनका उद्घारः करके उन्हें अपने अपार सुखका मोक्ता करेगे. हे ऋषिपुत्र ! यह आजा सव धर्मोका मूळ है, सर्व ज्ञानका सार है, सब कर्तन्योंका कर्तन्य है, सब जास्त्रोंका रहस्य है. मेरी भी तुससे यही आजा है कि तू उसे जानकर उसीका रूप हो."

ये अन्तिम शब्द उन महात्माके मुखमे थे कि इतनेमे एक भारी गर्भना हुई, जिसको सुनते ही द्विजपुत्र चौक उठा. उसे थीरज देकर योगि-राजने कहा — "वत्स ! भय न करो, यह कोई भयका आगमन नही. यहां भय कैसा ? यह गर्भना हमको आवश्यक सूचना है. यह आवाज इस जरण्यवासी सिंहकी है, जो हमको सूचित करती है कि और कार्य वंद करो. अब संध्या करनेका समय होगया. नित्य कार्यको करो. हे वत्स ! यह सिंह अपनी स्वाभाविक कृरता और हिंसाको छोड़ कर सब प्राणियोंके मित्रके समान भगवदीय वना हआ है और वह अपने आपही आकर इस

<sup>★</sup> यज्ज्ञात्वा नेह सृयोऽन्यज्ञातब्यमविशिष्यते। स. गी. ७-२

<sup>×</sup> तमेव शर्णं गच्छ सर्वभावेन भारत !

<sup>§</sup> तेषामहं समुद्धर्ता मृत्युसंसारसागरात् । भवामि न चिरात्पाथ! मय्यावेशित-चेतसाम् ॥

आश्रमकी रक्षा करता हैं. वह अपनी गुहामें जानेका समय होनेसे वहां जानेको तैयार हुआ होगा."

इतनेमें पूंछ हिलाता और धीरे २ टहलता हुआ वह मृगराज पर्ण-शालाके आगे आया और नीचा मुख किये खड़ा रहा. उसे देख योगिराज नोले — "वत्स! तेरा आहार करनेका समय हुआ है, जा! यह द्विजपुत्र आजसे तेरा सहवासी हुआ है. इसके साथ भ्रातृभावसे वर्तना." यह मुन तुरंत वह मृगपित पर्णशालाकी प्रदक्षिणा करके द्विजपुत्रकी ओर प्रेमदृष्टि क्षेत्र वहांसे चलता हुला और महात्मा योगिराज भी द्विजपुत्रको साथ है पर्णकुटोके बाहर निकले. आश्रमकी विचित्र रम्य वृक्षलताओंमें फिरते फिरते सरोवरपर गया. वहां द्विजपुत्रने संध्यावंदन किया. योगिराजभी परमात्मस्वरूपके ध्यानरूप संध्या करने बैठे.

द्विजपुत्र संध्यावंदन कर अपैने गुरुचरणोंमें प्रणाम करने गया, तो उसने जाकर देखा कि गुरु तो काछ वा पाषाणकी प्रतिमावत् स्थिर हैं. वह समझ गया कि वे ध्यानस्थ हैं! इससे उनके जामत होनेकी वाट देखता बही बैठा. क्षण हुआ, घड़ी हुई, प्रहर हुआ, ठीक आधी रात हो गयी. तो भी गुरु ज्योंके त्योंही रहे. शिष्य भी सारी रात उनके सामने ही बैठा न्हा. प्रातःकाल हुआ तब देहकृत्यसे शुद्ध होकर फिर वहीं आ बैठा और उतके किये हुए उपदेशका मनन करने छगा. गुरुका यह दिन भी समा-धिहींसे गया. दूसरी रात भी इसी प्रकार बीत गयी. तो भी शिष्य हाथ जोडे उनके सम्मुख ही बैठा रहा था. उतने समयतक उसने कुछ भी आहार नहीं किया: क्योंकि अब वह अपनेको सेवकधर्मका अधिकारी समझता था. अपने सेव्य गुरुदेवकी आज्ञा विना और उनको निवेदन किये विना में कुछ कार्य नहीं कर सकता, यह उसका निश्चय था. पर उस समयमें वह वणक्कटीमेंसे, आगेके चौगानमेंसे, आश्रमके मार्गीमेंसे और सरीवरके तट परसे सायं प्रातः दोनों समय कूड़ा करकट साफ कर देता था भौर तुलसी, मोगरा, गुलाव इत्यादि पौदोंको जल सींचना और पक्षियोंके गिरानेसे वा अधिक पक जानेसे नीचे गिरेहुए फलेंको बीन इकट्ठा करना आदि परिचर्या क्रनेमें न चुकता था. जैसा इसने शिष्यत्रत धारण किया था, उसी प्रकार उस सिंहको भी स्थिति थी. जनतक योगिराज समाधिते मुक्त नहीं हुए वबतक वह भी माश्रमके फाटक परसे न हटा और थोड़ी २ देरमें माकर गुरुजीके दर्शन कर जाया करता था.

तीसरे दिन योगिराजकी समाधि उतरी. तीन दिनसे अपने दोनों विष्योंको भूखे और सेवामें तत्पर देख बहुत प्रसन्न हो उन्होंने तत्काल दोनोंको अध्यक्त फलाहार करनेकी आज्ञा की. द्विजपुत्रने अपन पहचाने कुए फल टाकर गुरुजीको निवेदन किये. सिंह भी वंदना करके चला गया. शिष्यके लायेहुए फल देख योगिराज बोले-"पुत्र! अब तो तु इन फलोंको सक्षण कर. परन्तु अवकाश मिलनेपर में तुझे आश्रमके और अरण्यके पर्वतोमसे ऐसे फल मूल पहचनवाऊंगा कि जिनके मध्यण करनेस दिन दिन क्या - महीनोत्तक कुल भी आहार किये विना तृप्ति रहतीं है; यही नहीं चित्रक शारीरमें वल तेज कुल भी कम नहीं होता, ज्योका त्यो वना रहता है."

#### स्वरूपावलंबन

शिष्य फलाहार कर तृप्तं होकर फिर गुरुजीके समीप आकर हाथ जोड कर बैठा और प्रणामपूर्वक पूछने लगा कि; "हे नाय! आपने मुझे आज्ञा करी कि मायाके प्रयंचमें फसे हुए प्राणीकी मायाके पतिका आश्रय करना चाहिये; पर में उसकी पूरा २ समझ न सका. क्रपानिधान! मुझे समझाइये कि माया क्या ? और मायाका प्रपंच क्या ? और सायापति कीन ?" महात्मा बोले - "वःस! ये वस्तर्ए जानने योग्य हैं. तेरे नेत्रोंके सामने यह सर्व जगत जिसमें प्रथ्वी, आकाश, मह, नश्चन, देव, मतुष्य, राक्षस, पशु, पक्षी और अन्य सब प्राणी तथा पदार्थीका समावेश होता है, यह सब मायाका प्रपंच है. प्रपंच इस लिये है कि वास्तविक नहीं, असत्य है और नाश्वंत होने पर भी सत्यवन भासता है और मायासे उत्पन्न होने के कारण यह मायाका प्रपंच कहलाता है. संपूर्ण असत्य, नागवंत पदार्थ करक करनेकी और उनको सत्य स्वरूपवान मनानेकी भटल अद्भत शक्ति जिस्म है वह माया है. इस मायाको विश्व गित विष्णुकी मोहिती मूर्ति भी कहते हैं। इस मृतिके दर्शनसे संसारी जीव जिसकी मोहिनीन पड़े कर सुख दु:ख अहंता ममता आदिका अनुभन करते हैं अयिन माया अपना रूप बता कर माया भावमय दिखा अनित्यमें नित्यता और अज्ञानमें ज्ञानका भास करा-कर जीवको भुलावी है, केवल भक्त योगीजन ही मायाकी मोहिनीमें नहीं फॅसते. कारण कि उन्होंने चित्तवृत्तिको वश किया है. मायाका स्वरूप अज्ञात है अर्थात माया अज्ञानरूप है यह जानना. मायाके अज्ञानपनेमें लौकिक अनुभव प्रमाण है. मंत्र तंत्र हन्द्र नाल आदिमे जो क्रज चमत्कार देखनेसे आता है और उसके देखनेसे की मोह उत्पन्न होता है, उसीको माया कहते है. अज्ञान और माया ये दोनों पर्यायी शब्द ही हैं, परंत जहां अज्ञान न

घट सके वहा माया जानना. माया और अज्ञान ये वस्तुतः एक ही हैं. जो माया परव्रह्मके स्वरूपका आवरण करके ज्ञानकी विरोधी होती है उस मायाको अज्ञान\* कहते हैं. यह माया सत्य और असत्य दोनोंसे विरुक्षण है इससे उसे अनिर्वचनीय कहते हैं. यह माया ज्ञानसे निवृत्त होती है इस लिये चित्त शुद्ध कर वासनाओंसे दूर रह कर परमात्माके स्वरूपको जाननेका प्रयत्न करना चाहिये. यह जो जीवकी मुक्तिकी इच्छा है सो उसका धर्म है. परमात्मा आप मायापित है. सब उसके आधीन है. उसकी आज्ञा विना एक पत्ता भी नहीं हिल सकता. उस परमात्माको परव्रह्म, भगवान, प्रमु, ईश्वर, ज्ञात्पित वा परमात्माके नामसे पहचानते हैं. उसके वशमे यह माया है. च इसीकी सहायतासे माया अपना यह सव—प्रपंच खड़ा करती है. इसी लिये वह मायाका पित है. हे ब्रह्मपुत्र ! विचार कर कि यह मायाका प्रपंच कैसे मिथ्या है और माया आप कैसे जड़ है — परतंत्र है. सर्व सत्ताधीश तो केवल चेतन्यक्रप मायापित ही है. इस मायाको छोडकर मायापितके शरण होना यही प्राणीके मनुष्वजनमका श्रेष्ट कर्तन्य है.

शिष्य बोला - "हे गुरुवर्य! वह मायापित कैसा है, कहां है, उसकी शरण किस प्रकार होना चाहिये?" महात्मा बोले - "तात! इसे जैसा किएत करो वैसे ही है, वह संपूर्ण जगतरूप है, सारा जगत् मायाके साथ उस समर्थ मायापितका एकाश मिलते ही प्रकाशित हुआ है, इससे वह समप्र रूपसे जगत् रूप है, चैतन्यरूप है. यद्यपि वह अत्यंत अलक्ष्य (लक्षमे भी न आ सके ऐसा) है, तो भी वह अनंत शक्तिमान् होनेसे उसके शरणागत वा सेवक भक्तजन उसे जैसा माने वैसा ही वह प्रतीत होता है. तुमने पूछा कि वह कहां है, सो ऐसा अणुमात्र भी स्थान नहीं जहां वह नहीं. वह सर्वत्र है.

"जले विष्णुः स्थले विष्णुर्विष्णुः पर्वतमस्तके। ब्वालामालाङ्कले विष्णुः सर्वे विष्णुमयं जगत्॥"

यह शास्त्रमें कहा है. सब स्थल भूमि, आकाश, पाताल और सारें न्रह्मांडमें वह समानरूपसे न्याप्त है. इतना बड़ा होने पर भी तू उसकी अद्भुत शक्तिको देख कि वह किसीको भी दृष्टिमें नहीं पड़ता. वहा! उस परम कृपा- लुके अचिन्त्य कर्तन्यको कौन वर्णन कर सकता है १" ये अन्तिम शब्द वोलते ही उस योगिश्वरके नेत्र प्रेमाश्रुसे भर आये, कंठ गद्गद होगया.

<sup>\*</sup> अज्ञानेनाष्ट्रतं क्षानं देन मुद्यन्ति जन्तवः।

<sup>†</sup> महामाया इरेश्वेषा तया सम्मोह्यते जगत्।

कितनी ही देर पीछे अपने प्रेमावेशको रोक कर वह महात्मा बोले-"विप्र ! अब इसकी शरण होना सन. मनसे, वचनसे, कायासे सब तरह इसके आधीन हो यह मेरा रक्षक, यही मेरा तारक, यही पिता, यही प्रभ यही पूज्य और आरंममें में उसका सेवक हूं, फिर वह में हूं; फिर मै और वह एक ही, ऐसी दृढ मावना करके रहना यह उसकी शरण होना है. यह पवित्र भावना सदा सर्वदा जाप्रद रहे, भूल न जाय, शिथिल न ही इस छिये वहत ही प्रयत्नसे नित्य उसका मनन होना चाहिये. पर पुत्र। यह मनन निराधार नहीं हो सकता. इसके लिये कुछ आलंबन चाहिये कि जिसके आधारसे मनन रह हो."

इस प्रकार वातचीत करते २ संध्यासमय होगया. सरोवरपर संध्या-वंदन कर गुरु शिष्य पर्णक्टीमें आये. रात होते ही सर्वत्र शान्तिका राज्य स्थापित हुआ. गुरुदेवने उस सच्छिप्यके प्रति फिर कहा - "प्रिय पुत्र! वह क़शासन यहां लाओ और उसपर मेरे सम्मुख वैठो. उस क्रमंडलपेंसे आचमन कर फिर अन्त्यनुसार प्राणायामस चित्तको स्थिर कर." जिल्यने वैसा ही किया. फिर योगीश्वर वोले-" वरस! तित्य गायत्रीजपके समय त जैसे सूर्यविम्बका तेजोमय ध्यान करता है, वैसा अतुल खच्छ तेज ही सर्वत्र न्याप रहा है और कुछ भी वस्तु नहीं. इस प्रकार दोनो नेत्र मींच कर अपने मनसे जो सूर्यिवका तेज है वह प्रमुकी शरण चाहनेवाले साधकको स्टाहरणरूप है. संसारके सब तेज, अग्नि, विद्युत्, तारागण, चन्द्र इत्यादि सर्व तेजन्वी पदार्थोंके तेजसे सूर्वविवका तेज उत्कृष्ट है. इससे अधिक तेजवाला दूसरा तेज संसारमें दृष्टिगीचर नहीं होता. अन्य सब तेजोंकी तरह यह तेज भी सबके प्रमु मायापतिहीका दिया हका होनेसे वास्तवमें मायापितहीका है; इस लिये मायापितके अगोचर अलक्ष्य स्वरूक पको पेंहचाननेवाले जिज्ञासुमोको प्रथम इस अतुल तेजहीका # ध्यान धरना चाहिये. इस लिये हे द्विज! प्रथम अपना चित्त स्थिर होनेके लिये बहुत देरतक उसीका ध्यान घर. यह मेरे प्रमुका मेरे स्वामीका अकल अचिन्तनीय स्त्रक्ष है, यह जान उसको मनोमय पदार्थ अर्पण कर और हाथ जोड़ सेवककी तरह नम्र होकर प्रणाम कर – शुद्ध भावसे प्रार्थना कर कि में आपका हूं, मुझपर कृपा करो. अंतः करणको स्वरूपमें एकाक करके अखंड वैभववाले आत्माको देख. वंघनको काट डाल और संसारकी दुर्गेधिका त्याग कर, सर्व उपाधिसे रहित वन. सिंबदानंदरूप वन जा. इस

क अनुकं तत्र तत्तेज. सर्वेदवश्ररी (जम् । एकस्यं तदमुनारी ज्यासकोकत्रय दिवधा ।

अधम झात्माको शुद्ध बना हुआ देख. इस प्रकार देखनेसे तुझे फिर संसार नहीं भोगना पडेगा."

इतना कह वड़ी देरतक मौन धारण कर वह मुनि फिर बोले-" माई! ऐसी मावना केवल उपरसेही हो तो किसी कामकी नहीं. कुछ फड़ नहीं. प्रमुका आश्रय तो और सब आश्रय छोड कर अनन्यरूपसे\* करना चाहिये. अपने वलका, अपने भाग्यका, धनका, विद्याका, सिद्धि आदिक ऐश्वयोंका, तपका, पुण्यका, स्वजनादि किसीका भी आश्रय हो तबतक भग-वदाश्रय दंढ नहीं होता, अंतःकरण पूरा २ प्रसुमें लीन नहीं होता, इस लिये और सब आश्रय छोड़ कर तू छुपालुके शरण हो. ऐसा करनेसे तेरा क्षधिकार वेंडगा अर्थात् मैं तुझे उस अनंतरूप ब्रह्मके अति मनोहर प्रेम-सागर छिछत स्वरूपका अवलंबन कराऊंगा कि जिससे उस कुपाल मूर्तिमे तुझे प्रेमछक्षणा भक्ति उत्पन्न होगी, सत्य स्वरूप प्रत्यक्ष होगा और फिर तेरे ऊपर उसका अनुमह होनेमें विलंब न लगेगा. हे द्विजनमा! रूपरहित ब्रह्म मायापतिके अनेक रूप अनंतरूप किएवत करके उपासना होसकती है. जिसको जिसमें उचि हो वह वैसा ही रूप करिपत करे. अहाके साक्षात्कारके लिये अनेक मार्ग हैं. उनमें कोई सुगम होकर कालान्तरमें फल देनेवाले हें. और कोई कठिन दुष्कर होकर थोड़े समयमें फल देनेवाले हैं. तेरे लिये मैंने यह सरल मार्ग वतलाया है उसका तु नित्य अभ्यास कर." फिर अनेक वार तक परव्रहाका स्वरूप विचार अपने जिल्यको उसके आसनपर जानेकी आज्ञा दी और आप समाधिमें बैठे.

### जटामेंका मणि

दूसरे दिन प्रातःकाल गुरुवर्यको ज्यानस्यही देखा. तब शिष्यभी स्तान संज्यासे निवृत्त हो पर्णकुटीके बाहर बैठ कर गुरुजीके उपदेशानुसार ज्यान-योगका अभ्यास करने लगा. एक दिन हुआ, दो हुए, तीसराभी गया, चाथे दिन मध्याह होने आया तब गुरुकी समाधि उतरी. शिष्यभी आहार निद्रा छोड कर उनके सामने हो ते जोमय ज्योतिका ध्यान धरे बैठा है, यह देख महात्माने उसे फलाहार करने ही आज्ञा करी. शिष्य फलाहार करके फिर गुरुजीके सम्मुख आ बैठा, तब गुरुने कहा — "पुत्र! आज तो चल, में तुझे अपनेलिये परम प्रमुके भर रखेहुए आहार भंडार दिखांक. कारण इस प्रकार वार्रवार तुझे क्षुधा बाधित करती है जो योग्य नहीं. योगाभ्यासीको निद्रा, जागरण, आहार, विहार तथा अन्य सब कियाएं करने में सब काल निय-

क्षनन्याधिन्तयन्तो मां ये जनाः पर्युपासते । तेषां नित्याभियु∓ताना योगक्षेमं वहाम्यहम्॥

मित रहना चाहिये. अनियमित रहनेवालेको योग प्राप्त नहीं होता." यह कह कर योगींद्र प्रभु खड़े हुए और जिल्यको साथ छे आश्रमसे वाहर आये. वहां पहले सिंह बैठा था, उसने खड़े होकर वस्त्रील उनको बंदन किया। उसको आशीर्वाइ देकर आश्रमकी एक तरफ होकर उसके पीछे पर्वतकी कंदराओं की ओर चले. वहां की बुद्धवटा, जलके | झरने, उनकी बहुत गहेरे में पड़ती हुई थाराएं, अनेक कुंत गृहा आदि देख कर शिष्य चिकत होगया. अलके झरनोंसे जो अनेक वडी कगरें गिर पड़ी थीं उनसे निकले हुए कितने ही कंद दिखला कर महात्माने कहा - "इस फ़ैंदको अग्निपर सेककंर मञ्जूण करनेसे एक मास तक खुवा नहीं लगती-" फिर और दूसरे कंद दिखाकर कहा - "इसका मञ्जग करनेसे दो मास तृपि रहती है. यह कंद ३ मास तक तृप्ति देता है. इस दिन्य कंदका मक्षण करनेसे योगीको ६ मास पर्यंत दूसरे किसी आहारकी अपेक्षा नहीं रहती. यह लाल रेंगका कंद अपूर्व पृष्टि देनेवाला है. यह दरेतमूल बहुने ही स्वादिष्ट और शान्तिप्रद है." ऐसे झुट्टे २ कंट मूल बता कर और उनमेसे कितने ही कंट मूल खुरवाकर फिर आश्रमकी और चले. मार्गके एक झरनेपर उन्हें धुलवा कर एक सुंदर स्फटिक शिलापर आकर बैठे, फिर कहने लगे कि 'हे दानदश्च | इस प्रकारक स्वादिष्ट भोजन जिनको प्रमुने अनेक दिये हैं वह दूसरे लौकिक भो जनोंकी क्यों इच्छा करे ?" यह सुन इ।न इक्ष बहुत ह्विन हुआ, साष्टांग दंडवन् किया. यहां एक चमःकार हुआ. जब यह दंडके समान झुका तो चसके केमकी युंडी छूट गयी. टममेखे एक काष्ट्रकी डिन्मी निकल पडी सह देख महात्माने कहा - "यह क्या है ?" शिष्यने कहा - " क्यानाय! इसमें एक मणि है." महात्माने कहा; "तेरे पास मणि कहांमे आयी १ ला. देखें तो कैसी है!" दानबीरने वह दिन्त्री उनकी देही. खोल कर देखते ही. सति सुंदर ते जन्त्री मणि उनमें से निकड़ी. उसे देखकर महाताने कहा -" अरे ज्या ऐसे चमकते हुए एक पन्यरके हुकड़ेको प्रेमसे जीवकी तरह मन्तकमें छुपा नना है! भगवत्प्राप्तिके योगकी छाछपा रखनेवाले मनुष्यको इस खुट वस्तुमं क्यों प्रीति रखनी चाहिये १ ऐमे चमकी है पत्थर तो साम-नेकी कंदराने बहुत पहे हैं, पर उनसे क्या स्वार्थ रिंग यह कहकर उस कंद-गम मानों कंकर केंक्र कर वतलाया हो ऐसे उस मणिको महात्माने उस तर्फ फेंक दिया ! जो अंसंहर बृक्ष तथा गहेंकि दुर्गम स्थानमें न जाने कहां ला पड़ा सो माल्य भी नहीं हुत्रा. अपना सबये प्यारा बड़े फप्ट भीग कर प्राप्त सर्वन्त चनक्ष अमृत्य मणि सहत्तमें केका हुआ देख द्वित्र प्रत्न मूर्छी वाका निर्पहा, क्यों के उने अनीतक पूर्ण अधिकार प्रान नहीं आ या

अर्थीको अर्थभंगसे, कामीको कामनाशसे और आशाबद्धको आशा-र्थगंस, जो दुःख स्वाभाविक होता चाहिये वह सब दुःख ये योगिराज जानते थे; थोड़ी देरतक उसकी आकस्मिक स्थिति देखते शान्तिपूर्वक बैठे रहे; फिर यह अधिक असावधान न होजावे इसिलये पासके झरनेमेंसे जल लाकर उसके नेत्रोंपर छिड़का, और हाथ फेर फेर कर उसे उठाके बैठाया; योड़ी देरम वह होशमें आया तव वह रोने लगा. उसे आश्वासन देकर मुनि वोले-"पुत्र! में जानता था कि तू सर्वस्व त्याग कर संसारसे विरक्त हो वड़ा अधिकारी वन कर यहां आया है और परब्रह्मकी शरण चाहता है. पर तेरी तो अभी सब संसारवासना ज्योंकी त्यों उप है, आन्तिके समय जो किसी असत्य पदार्थपर प्रेम लगा हो ऐसा प्रेम विवेक ज्ञान प्राप्त होनेके वाद नहीं होता, पर तुझे वैसा प्रेम होता है, इससे जानता हूं कि अभी तू भ्रान्तिमें ही है. तू एक छोटेसे पत्थरके दुकड़ेके लिये गतप्राणवत होगया, तो परमात्मा अथवा गुरुके लिये शरीरार्पण कैसे कर सकेगा ? क्या तेरी वाह्य भावना जो दीखती है ऊपर ही की है १० ऋषिपुत्र वहुत संकुचित हो बोला - "क्रपानाथ! जैसा आप कहते हैं वैसा साधारण वह पत्यरका ट्रकड़ा नहीं था, वह तो वड़ा अमूल्य और अपार धनरूप अट्टर द्रव्यके महानिधि-रूप स्पर्शमणि था. यह मणि जंकर भगवानने प्रसन्न होकर मुझे दिया था. इसमें ऐसा अद्भुत गुण था, कि तांवा छोहा आदि कुत्सित घातुको भी स्पर्श करते ही वह सुवर्ण कर देता था. इसीके योगसे में आजपर्यंत अपार सुवर्ण बत्पन्न करके जनक धर्मकार्य करता था और भगवत्त्रीत्यर्थ द्रव्य खर्च करता था. ऐसा मणि संसारमें सर्वत्र नहीं मिछता, क्वित् किसी महापुण्यवान् राजाके मंडारमें वा आप सरीखे महान् योगीश्वरके पास हो, यह सुननेहीमें आता है. इस लिये इसे खोया हुआ देख मुझे अपार खेद होता है." यह सुन योगी-राजने पूछा - "तुझे यह मणि शंकरके पाससे किस प्रकार मिला या ?" दान-दक्षने हाथ जोड़कर कहा - "प्रभो! निर्धनतासे दु:खित में अपना घर गृहि-णीको धौंप कर अरण्यमें गया. वहां में अपने उपास्य देव शंकरको प्रसन्न करनेके लिये तप करने लगा. छः मासके अस्वलित पर्णाशन ( बृक्षके पके हुए नीचे गिरे पत्ते खाकर ) अतसे आशुतीष भगवान शंकर प्रसन्न हुए."

" एक दिन एक अति वाल वयके जिल्ले मेरे आगे आकर अकस्मात मेरा नाम लेकर कहा – 'हे द्विजपुत्र! तेरा नाम सुविचारशर्मा होने पर भी तु विना विचारे कायाको क्यों कष्ट देता है ?' मैंने कहा – 'सहाराज! निर्धनताके दुःखंसे पीढिस में अट्ट द्रव्यकी इच्छासे भगवान् शंकरकी उपासना करता हूं.

जटिलने कहा - 'अचिन्त्य तत्त्वरूप शंकरकी उपासना क्षुद्र और नाश-चंत द्रव्यके लिये कोई नहीं करता, इनकी उपासना तो निष्काम केवल मोक्षकी इच्छासे ही करना योग्य है.'

मैंने कहा — 'महाराज! संसारकी धानेक प्रवल कामनाएं पूरी अधवा निर्वल हुए विना निष्कामपन किस तरह प्राप्त हो? मैं ऐसा मानता हूं कि जो सदाशिव अकाम है वेही पूर्णकाम भी है, इस लिये वे कृपाल मेरी अकाम और सकाम सब कामनाओं को पूर्ण करेंगे'

यह सुन उस वटुकरूप जिटलने मेरे हाथमे एक मणि देकर कहा— 'ले, अदूट धनके मंडाररूप यह स्पर्शमणि है. यह स्पर्शमात्रसे लोहादिक धातुकों भी सुवर्णरूप कर देती है. इससे अपनी सबे कामनाएं व सकाम वासनाओं को पूर्ण कर. निष्कामपन तो मोक्षका साधन होनेसे सद्गुरुके सेवनसे प्राप्त होता है, इस लिये किसी महाक्षेत्रमें तुझे किसी तत्त्वित्त महात्माका समागम होगा. उसकी सेवा करके तू निष्कामपन संपादन करना.' गुरुवर्य! इतना कहकर वह वालब्रह्मचारी वहीं अंतर्ध्यान हो गया और में उस मणिको लेकर धर्मकार्य करता हुआ तीर्याटन करने लगा. इस जिज्ञासासे कि किसी क्षेत्रमें मुझे सद्गुरुदेवके दर्शन हो जिनका छपाप्रसाद लेकर में निश्चिन्त होकर घर आर्ड.

इतना कह कर फिर घोला — " छपानाथ ! इस प्रकार प्राप्त हुआ समृत्य मिण खो जानेसे मुझे खेद हुआ है. मेरी संसारवासनाके लिये आप कहते हैं, सो ठीक है, पर इस मिणके द्रन्यमेंसे मैंने अपने शरीरसुखके लिये यिकिवित भी रापयोग नहीं किया. इससे अवतक धर्मीर्थ कर्म हैं। किया करता हूं. यह मिण जो केवल सद्धमेका साधनरूप था, रसके जानेसे मुझ जैसे क्षुद्र विचारवाले जीवको क्यों संवाप न हो !" यह कहकर वह फिर रोने लगा. अति दयालु उन महात्माने देखा कि इस जीवकी मनोवृत्ति केवल लीकिक वा विपयी तो नहीं है, किन्तु वह पूर्ण धार्मिक वृत्तिकी है. यह मुमुक्षु है इस लिये रसका संवाप दूर करना चाहिये. यह विचार करके तरकाल वह खडा हुआ और दानवीरका हाथ पकड़ कर ससे खड़ा करके बोला — "प्रिय पुत्र ! चिन्ता न कर, चल रस मणिको खोज कर देखें."

मणिशोधन चिद्गुहा

गुरु शिष्य दोनों हिमालयकी घटावाली कंदरामे चेळे. बहुत ऊंचे नींचे मार्गसे वहां पहुँचे. आगे एक वडा खड़ा आया. बड़ी सावधानीसे इसमें इतिरैंना था. उसमें उतरने छगे तो उत्तरोत्तर अंधेरा बढने छगा. बहुत नीचे उतर जानेपर एक टेढा द्रवाजा मिछा. वह बहुत तंग था इस कारण उसमें उतरना कठिण था. महात्मा मुनिवर तो देखते २ उतर गये; पर शिष्य अपने शरीरको बहुत संकुवित करने पर भी न उत्तर सका. तब महा- 'त्राने उसे नेत्र बंद कर मायापितका ज्यान घरनेकी आज्ञा दी. ऐसा करते ही वह सहजमें अंदर प्रवेश कर सका. अंदर तो कोई अछौकिक नवीन ही सृष्टिके समान आनंद जान पड़ता था. यह स्थान एक बड़ी ग्राप्त गुहा थी. इसमें आगे जाते ही सुंदर प्रकाश आया. अनेक दिन्य जातिके वृक्ष तथा चारों ओरकी शिलाओंमेंसे शरने इकट्ठे होकर निर्मल जलसमूहकी शोभा बहुत आनंद देती थी. चारों ओरसे अनेक छोटे शरने शम २ करते नीचे वहांसे वहते थे. वहांसे एक सरोवरमे इकट्ठे हो, एक बड़े प्रवाहरूप पर्वतके कोटरमें छप्त हो, जाते थे. सर्व भूमि पाषाणमयही थी; परंतु इस गुहांके पाषाण क्रल विख्काण और तेजोमय थे.

एक मुंदर बुक्षक नीचे बैठ कर गुरु महाराज बोळे — "पुत्र! इस झरनेमें चतर कर नीचेसे एक अंअिट भर कर कंकड ले आ." शिष्य जलमें चतरा. जलमें सर्वत्र वहें र कंकड ही थे, इससे तुरंत खूब अंअिट भर कर वह बांहरे निकला, जीर अंअलीमें कंकडोंको देखते ही आश्चर्यमें लीन होगया. वे कंकड साधारण झरना और नदीके कंकडोंके समान न थे. बहे तेजस्त्री थे. जिनके सामने इसका स्पर्शमणि भी मलिन था. वे लेकर गुरुके समीप रखे. तब इन्होंने कहा — "पुत्र! इसमेसे अपना स्पर्शमणि पहचान कर उठाले और शेष कंकड झरनेमें डाल हे." शिष्य एक एक कंकडकी बार र हाथमें लेकर हे खने लगा. तो वे सब स्पर्शमणि ही थे. एकसे एक वढकर तेजस्त्री थे. विस्मयको प्राप्त हुआ वह द्विजपुत्र कुल बोळ न सका. फिर महात्माने चसे दूसरे झरनेमेंसे अंअलिट भरकर कंकड लानेको कहा. उसके कंकड इससे भी अधिक तेजस्त्री थे और वे सब भी स्पर्शमणि थे. तीसरे झरनेमेंसे भी एक अंजिट मैंगाइ. इसके कंकड तो आश्चर्यमय ही थे. इसके अद्भुत तेजके सम्मुख वो बिल्डुल देख भी नहीं सकते.

ये तीनों ढेर दिखा कर वह महात्मा वोके — "हे दानदक्ष! हे सुवि-चारशर्मा! पूर्ण विचार करके तेरा अथवा तेरे मिणके समान ही जो मिण हो वह तू इनमेसे उठा छै." आश्चर्यमग्न हुआ शिष्य चिकत हो कुछ उत्तर न दे सका और न मिण छे सका. तब महात्माने कहा — " भाई! ये सब स्पर्शमणि हैं पर इनकी जाति पृथक् २ है. तू पहले जो स्पर्शमणि लायाँ है

यह स्पर्श मात्रसे छोहेको सुवर्ण करती है; दूसरे ढेरके मणिमेंसे स्वामाविक सुवर्ण उत्पन्न होता है, तीसरे ढेरके मणि सब मणियोंका मूछ हैं; क्योंकि इनका स्पर्श होनेसे साधारण पाषाण भी मणि हो जाता है. ऐसे असंख्य मणियोंका भंडाररूप यह चिद्गुहा है. पर इन नाशवंत कंकडोंके संप्रहस कोई परमार्थ सायन नहीं कर सकता, उसके छिये तो ये महावित्ररूप है. ऐसे कंकडोंपर कौन छुट्य हो ? ये क्या काम देंगे? ये मणि किस भयसे वचावेंगे ? सदसद् वस्तुका विचार करनेवाळे विनयसंपन्न प्राणी सत्को छोड असत् पर प्रेम किस कल्याणके लिये इस मणिका संब्रह ऊपर करे? विचार कर! जिस समय तू पहले विकट जंगलमे भूला भटक रहा था, तेरे प्राण भी खटाईमें पड़े थे. तब तेरा स्पर्शमणि तेरे पासही था. उसने क्या सहायता की थी? इस देहान्त संकटसे यचानेका उसमें कुछ उपाय सचित होता था ? संकटसे छुडाना तो दूर रहा बलिक यह तो संकटमें डालनेवाला पदार्थ है. मायांके मूल तत्त्रोंमेंसे यह मुख्य है, वैसेही रजोगुणी पदार्थीमें भी अमगण्य है. रजोगुणका स्त्रभाव मायाप्रपंचकी वृद्धि करता है. त तो केवल सान्विक प्रकृतिका मतुष्य है, इसी लिये इस मणिके द्रव्यसे केवल धर्मकार्य करता या और उस पुण्यके प्रतापसे ही तुझे उत्तम ज्ञान संपादन करनेकी जिज्ञासा हुई है, यह निश्चय जान. परंतु राजसी प्रकृतिवाले मनुष्यके हाथमें जो यह मणि आया होता तो वह उसका उपयोग अबंख्य द्रव्य स्ट्पन्न कर उससे अनेक प्रकारके विषयोषभोग भोगनेहीमें महत्त्व मान कर अनेक दुष्कृतोंके पहाड खडे कर देता अथवा विषयोपभौगोहीर्मे रच पच रहता और धायुष्य पूरा कर सत्कर्महीन बन कर यमालयको जाता. और तमोगुणी मनुष्यका क्या होता? ऐसा अमूल्य मणि मिलनेसे तत्का-लही नरकमें पहता, कारण कि अपनी अज्ञानताके योगसे उल्टे ही आचरण करता, फिर दुराचरणोंका फळ नरकवास है. अर्थात तेरी भी यदि रजीगुणी वा तमीगुणी वृत्ति होती तो तू भी इसी दशाको प्राप्त होता. पुर्व जन्मके संस्कारवज्ञ तेरी प्रकृति सान्त्रिक वनी है. वह भी अधिक कालतक राजसी पदार्योंके सेवनसे रजोगुणी होती, परिणाममें तमोगुणी भी होती; क्योंकि मायासे उत्पन्न प्रापंचिक पदार्थीका साथ उस प्राणीको उत्तरोत्तर उसकी उत्तम स्थितिको अयोगितिहीमें उतारनेवाला है. ऐसे अनर्थमूलक होनेपर ये पदार्थ मायिक होनेसे मायाके प्रपंचहीकी तरह नाशवंत हैं, अनित्य है, चपळ हैं, सुदृढ़ बंबनरूप हैं, बल्कि अशान्त, भयरूप, मायापितका आश्रय होनेमें रुकावट डालनेवाले. वासनाओंकी वृद्धि करनेवाले और परिणामसे

महादु:खदायक भी येही हैं. इस लिये हे पुत्र ! जो मायाके प्रपंचसे छूटनेका यत्न करनेवाले होनेसे यति कहे जाते हैं वे महात्मा ज्ञानी जन, और अनर्थमूळक ऐसे क्षुद्र माथिक मणिका अनित्य, नाशवंत, जड कंभी भी आश्रय नहीं करते. अहों! परम अभयप्रद, शरण्य, अविनाशी, परम तत्त्व-क्ष आनंदमय और सर्वार्थपूर्ण ऐसे साक्षात् चैतन्यमणि सर्वेश्वर भगवंत मायापतिका सदाश्रय छोड इस क्षुद्र जड मणिका कौन आश्रय करे ? कौन ज्ञानी जीव परम आनंद रसके अमृतको छोड संसारी पदार्थोमें रमण करे? मत्यंत सुख देनेवाला प्रत्यक्ष चंद्रप्रकाश छोड कर चित्रमें चित्रित चंद्रमाको देखनेसे कौन मूढ आनंद पावे ? मिध्या पदार्थों के भोगसे तृप्ति नहीं होती और न दु:खको निवृत्ति होती है. जैसे श्रीमती भगवत्पादोदकमयी भागी। रथीके किनारे पर खडा हुआ कोई प्यासा मनुष्य जल पीनेके लिये किनारे कुआ खोदने वा तलाश करनेका प्रयत्न करे, उसी प्रकार सव वार्ते अनुकल भिळनेपर परम कल्याणकारक चिन्मणि प्राप्त करनेका प्रयत्न छोड कर कौनसा भाग्यहीन दुर्भति मनुष्य ऐसे जह मणिकी तरफ दृष्टि भी करे ? खाराखारविचारहीत मंदमतिके दर्शन भी महा पापरूप हैं. उसका तो जैसे वने वैसे शीघ साथ छोड़ना, यह सन्मतिका प्रथम कर्तव्य है और हे शिष्य ! चैतन्यमणि तो सर्वे अर्थ, सर्वे काम, सर्वे आशा, सर्वे विद्या, सर्वे शक्ति, सर्वे चमत्कार, सर्वे सुख, सर्वोत्तम ज्ञान, समप्र शान्ति, सर्वे पुरुषार्थ और सर्वे श्री संपत्तियोंका इकट्ठा समुद्र - महासमुद्र है. यह सकल चमत्कृति -वाली भौर षघटित घटना चातुर्यवाली महामायाका पति है, मोक्षका स्वामी है, अक्तिका भूप है, भवका भंजक है, शरणागतका त्रांता है, दुर्घोंको दुःखद है, संतोंको सुखद है, अगणित गुणागार है, आनंदसागर है, घटघटवासी हैं, सदा अविनाशी है, सत्य है, नित्य हैं, सारोका सार हैं, अकल्प्य है, अपार है, अचिन्त्य है और परम द्यानंत हैं. अगम्य है, अगोचर है, अकथ्य है विसपर भी कठिनसे कठिन अनिवार्य भय – दुःखमेंसे शरणागतका अवश्य रक्षा करनेवाला भी यही है. फिर सबका साक्षी है. भयको भी भयरूप तथा अभयका दाता है, सदा न्यायी और सर्वमें समान है. अधिक क्या कहूं ? इसका पूर्ण वर्णन कोई कर नहीं सकता. सव प्रकार इसीकी प्राप्तिका प्रयुत्त करना, मनुष्यका सावश्यक धर्म है. इसको छोड़ और सब मिथ्या और दुःस्कृप है."

यह संव सद्बोध एकाप्रतासे सुननेवाला द्विजपुत्र, संशयसे निर्मुक्त होनेके लिये बहुत आनंद पाकर उन महात्माके चरणोंमें प्रणाम कर बोला,

"हे प्रमो ! हे गुरुवर्थ ! हे चैतन्यनिषे ! हे द्यासिंघो ! आपकी कृपासे अब में समझा. मेरा अज्ञानपटल हट गया और सार क्या तथा असार क्या यह मैंने देखा: आपके अतुल प्रभावको भैंने जाना." फिर गुरुवर्यने प्रेमपूर्वक उसे हृदयसे लगाया और अनेक आशीर्वाद देकर आप खड़े हुए. अत्यंत संबुष्ट हुआ वह द्विष्ठपुत्र उन तीनो मणियोंके समुहोंकों जहांसे छाया था वहीं फिर डाल आया, तब प्रसन्ने हुए गुरुदेव उसे साथ ले वहांसे निकल आश्रमकी और चले-

## चित्मणिदर्शन

नाश्रममें आते आते संध्यासमय होगया. तुरंत ही उन्होंने संध्योपा-सन किया. फिर गुरु शिष्य दोनों जन स्वस्थ चित्तते पर्णशालामें आकर वैठे, वढ़ी राततक शिष्यने पूज्यपादकी सेवा करी. जब सर्वत्र शान्ति होगयी, तब वह कृपालु महात्मा बोले-"हे द्विजपुत्र! अब तू हस्तपाद प्रक्षालन करके उस क्रशासनपर बेंठ जा, आचमन प्राणायाम कर, चित्तको स्विर कर और मैं कहूं सो सुन"-

शिष्य उस प्रकार स्थिर हो बैठा तब महात्मा बोले-" हे तात! मैंने तुझसे प्रथमही कहा है कि मायापितका स्वरूप हम जैसा कल्पित कर ले वैसा ही है. इस परम पुरुषका वास्तविक रूप कोई नहीं जान सकता, न कल्पना कर सकता है. ऐसा अकल और अचिन्त्य है; इसलिये वह किसी जाबारके विना कैसे छक्ष्यमे आसके ? किस प्रकार उसमें मन स्थिर होसके? इस लिये खतका अमुक प्रकारका खरूप, कल्पना करना पडता है, और जो को करपना हम कर सकते हैं वे उस सर्वच्यापक और सकल सत्ताधीशकी सत्तासे वाहर नहीं हो सकती. उसीकी सत्तामे अपना मन और अपनी कल्पना भी है. तो फिर उसका जो हम स्वरूप कल्पना करें वैसा होनेकीं भी उसकी सत्ता है, इसीलिये मैंने तुझसे ऐसा कहा है कि 'हम जैसी कल्पना करें वैसाही उसका स्वरूप है, पर जैसा मनमें आवे वैसी कल्पना करनेकी अपेक्षा कुछ आधारपूर्वक कल्पना हो तो वह सर्वोत्तम है. इस -जगतमें जब जब अधर्म और अधर्मी पढ़ जाते हैं और धर्मपर प्रहार करने लगते हैं तब तब धर्म जो भगवानको प्राप्त करनेका साधन है, भगवान मायापतिको छति प्रिय है, छसकी रक्षा करनेके लिये वह छपाल आपही जगतमें प्रकट होता है और धर्मका संरक्षण कर अधर्म तथा अधर्मियोंका चच्छेद करता है. ऐसा अनेक बार होता है और उन २ समर्थोंमें उनका जैसा स्वरूप होता है, वैसा ही स्वरूपको उसकी उपासनाके लिये साधक

जपने अंतःकरणमें दृढ़ कर छेतेहैं. मायाके साथ रह कर यह मायापितः जगत्तरूप हुआ है. इसमें रंकसे राय, कीडीसे कुंजर, परमाणुसे मेर और सूक्ष्म जन्तुसे ब्रह्मदेव पर्यंत सर्व रूप वह आपही हैं — अर्थात् जगत्ररूप होनेके साथ इस जगत्का नियंता रूप भी वही हुआ है. इस छिये समस्त जगत्रूपसे, विश्वरूपसे जो उसे न भज सके तो जगतके नियंता रूपसे मजना अनेक साधको इस नियंतृ स्वरूपकी भी उपासना करते हैं.

इतना कह कर वह महात्मा फिर बोंछे - "हे द्विजपुत्र! मैंने तुहे जो तेज:पुंजका घ्यान करना बताया है वह भी चंपर कहे हुए दोनों स्वरूपोंसे विलक्षण है. वह तो अशरीरी है. उसमें श्रद्धापूर्वक मन स्थिर होजाय तो मति श्रेष्ठ! परम कल्याण! पर शरीरधारीको अशरीरी स्थितिका अव-लोकन बहुत कठिन हो पडता है, इस छिये जिसपर मन तत्काल स्थिर होजाय और परम भक्तिसे जिसका सदा स्मरण कर सके, ऐसा उस माया-पतिका शरीरी स्वरूप आज मैं तुझे बताऊंगा. नेत्र बंद कर. अपनी कल्पना दृष्टिसे जो सर्वत्र महातेजोभास तू देखता है, उस आभासके विषे सुब स्थिर होकर देख, कि उसके मध्यभागमें एक बहुत विस्तृत और सपाट भूमि बत्पन्न हुई हैं. वह भूमि नवीन और नीछे रंगके तृणांक्ररोंसे छाई हुई होनेसे हरे रंगकी दिखाई देती है. उसमें थोड़े अंतरसे अनेक जातिके सुप्रश्ोंके स्तवक आये हुए हैं, जनके बीचमें एक सुंदर नवपहावित कदम्ब वृक्ष वहुत गोल घटादार और "सुपुष्पित लगा हुआ है. उसकी छायामें बहुत श्वेत रंगकी युवा और हृष्ट पुष्ट तथा सुवर्णके झांझ और घंटा आदिसे शृंगारित सवत्स घेतुओंका बडा समूह खडा है. वह कोमल तृणांकुर चरता है. उसके वीचमें जित दिन्य वस्त्रारंकारसे सुसज्जित नवयौवनसंपन्न वालाएं तथा किशोर वयके सुंदर चपल बालक हाथमें नन्ही नन्ही छडियां, गेंद और बांसुरियां लेकर खड़े हुए हैं. इन सबके बीच कदंबतहके मूलके समीप एक अति -सुलिल मेघके समान क्याम कांतिवाला कामदेवको भी लिजात करनेवाला जीन्दर्यवान् वास्त्रक महातेजस्वी खडा है, इसकी अवस्था ६ और ८ वर्षके बीच होनेपर भी इसकी छवी ऐसी मनोहर है कि पूर्वोक्त बालक वालिका आर घेतु उसे छोड़ इधर उधर चलायमान नहीं होते, इसके चरणोंमें मणि-जिंदत झांझ, कमरमें पीताम्बरका कछोटा, उसपर सुवर्णिकिकिणी और कंठमें अति दिञ्य तेजोमय मणिमाणिक्यकी माला है. बांहमें मणिका तेजस्ती बाजुबंद है और पहुँचेमें दिन्यमणिकंकण हैं. सुवर्णकी किनारी युक्त पीता-म्बरकी चहर कंघेपर पडी हुई है. उसके चन्द्रसम सुप्रकाशित और कमलसम

कोमल मुसारविंदकी जपार शोभा है, इसके प्रवाल सरीखे अधरोष्ठ, सुंदर गोल दोनों गंडस्थल, सुंदर गुकतुंडसम नासिका, कमलके समान विशाल मंजुल नेत्र, दोनों कानोंमें मणिजटित कुंडल, मस्तक परसे ललाटपर और चारों और सुकी हुई सुंदर श्याम अलकें विशाल मालपर केसर कस्तूरिका तिलक इलादि सबसे उसका मुखारविंद लावण्यका प्रवाह मोतियोंकी मालाकीं चमकके समान दीलता है. इसके मस्तकपर अति तेजस्वी, मणिमाणिकसे जदाहुआ सुवर्णका किरीट, उसपर सुंदर मयुरचिन द्रकाओंका मनोहर मुकुट शोभायमान है. यह अपने दोनों कोमल करकमलोंसे मनोहर स्वरवाली वंशीको अधरपर धारण कर उसमें श्वास भर रहा है और उसमेंसे निकलने महामधुर स्वरसे उसके आसपास खड़े सब तदाकार बन रहे हैं."\*

इतना कहकर योगिराज कितनी ही देरतक शान्त रहे. शिष्यकी भी स्थिर हो गया देख फिर बोले - "यह वालक-महामनोहर अद्भुत वालक, सामान्य प्राकृत बालक नहीं, यह समस्त व्यष्टि और समष्टि – सक्छ ब्रह्माण्ड तथा ऐसे अनंत ब्रह्माण्डोंका स्वामी, सवका ईश्वर, प्रपंचसे पर और माया तया महामायाका पति है, यह महामायाका पति होनेसे उस मायासे वने हुए प्रापंचिक जगतका और उसमें रहे हुए मेरा और तेरा भी पति - स्त्रामी है. ऐसा अब जान. तथापि तू उसकी स्त्रामीरूप नहीं जानता, इस लिये जाजसे तू पहचान ले, कि यही तेरा स्वामी है. इसीकी सेवकाईमें वर्तमानमें तुझे रहना है. अपना सब भाव तु इसकी अर्पण कर, मं क्योंकि सब इन्हींकी कुपासे ही तुसे प्राप्त हुआ है. इन दश्य पदार्थों मे तेरा अपना कुछ भी नहीं. तु आप भी इन्हींसे हुआ है अर्थात् इसीका रूप है और यहीं है. पर प्रपंचमें फसा होनेसे वह बात तू बिल-कुल ही भूल गया है. इसके सदा सहवाससे पीछे अपना सत्य स्वरूप त संवादन कर है, यह माया और मायाका प्रवंच सब परिणाममे नाश-वान है, पर केवल तेरा यह स्वामी हीं सदा सर्वदा अविनाशी है. इसके विना सन नाशवंत हैं, दुःखद हैं, अकल्याणकारी हैं. यही चैतन्यमणि ! यही तेरे हृदयरूप अंघेरी कोठरीमें उजाला करेगा. वह तेरा जटामेंका मणि अथवा नारावंत गुहामेंका मणि किस कामका ? यही सचा चन्द्रकान्त

<sup>\*</sup> वंशीविभूषितकराञ्चवीरदाभात्पीताम्बराद्रुणिषम्बफलाघरोष्ठाद्। पूर्णेन्दुपुन्दरमुखाद्रविन्दनेशत्कृष्णात्परं किमपि तत्त्वमहं न जाने॥

<sup>ों</sup> यत्करोषि यदश्रासि, यञ्जुहोषि ददासि यत्। यत्तपस्यसि कौन्देय । तत्कुक्व सदर्पणम् ॥

मणि! इसके अंजनसे तेरे अविद्यामय अज्ञानपट नाशकों, प्राप्त होंगे. प्रयंचेम यहकर पाषाणह्य हुआ तू इस चैतन्यह्य चन्द्रकान्त मणिके स्पर्शसे खाक्षात् स्पर्शमणि ही हो जायगा- यही तुझे शीतल करेगी, तेरे नेत्र खोलेगी, प्रकाश देगी, अंधकार दूर करेगी, इस लिये इन महाचैतन्यस्पर्श- अणिह्य अपने स्वामीके चरणारविंद्में पूर्ण प्रेमसे प्रणामह्त्य स्पर्श कर खोर हाथ जोड कर उनकी परिचर्यामें खड़ा रह. अपनी सर्व प्रिय वस्तु तथा सर्वे सुखोंके साधन तू इसी क्षणसे गुरुके पादारविंदमें अपण काके उनको प्रसादक्य प्रहण कर. इन्हीकी आज्ञामें रहना, इनकी आज्ञा विना कुछ भी न करना, मिथ्या नाशवंत स्पर्शमणिको कोई न जाने, इस प्रकार जब तू मस्तकर्मे रखता था तो चैतन्यक्त इस स्परामणिको हृद्यमें -रखना. जैसे उस जड पारसको लोहादि जड पदार्थोंमें घिस कर तेजस्त्री सेवर्ण कर देता था, उसी प्रकार इस चैतन्य पारसको अपने मन तथा मनोवृत्तिहर मिलन जड़ घातुओं में घिस कर तेजा चैतन्यके समान -करना है. इस जड पारस मिणकों जब जब काम पड़े तबही तू सम्हालता था, पर इस पारसको तो प्रतिदिन और क्षण २ सम्हाळते रहना; क्योंकि इस जड पारसकों तो कोई चोर हे अथवा हरण कर हे तब ही तेरे पाससे जानेबाळा था, पर चैतन्य पारस तो वारंवार सम्हाल कर रखना है और इसकी जोर अंखड दृष्टि रखनी है, नहीं तो यह ऐसा चंचल है कि अपने आप चला जाता है. पर हां! जो अंतः करणसे इसके साथ पूर्ण प्रीति वहें तो उसे छोड कर कहीं नहीं जा सकता, उलटे सदा सर्वेदा यह तुम्हारी सन्हाल रखा करेगा और समन्न संकटसमूह सौर अज्ञान्विमिरसे दूर ही सुप्रकाशित रखेगा; उस जड पारसका तू स्वामी था और प्राणींकी तरह चसकी रक्षा रखता या; पर यह चैतन्य पारस तेरा स्वामी है. तुझे निश्चित हो रहना चाहिय; क्योंकि उस अपने जड पारसकी रक्षा करनेके लिये तू चिंता रखता था, पर यह तो उलटी तेरी रक्षा अपने सिरपर लेनेवा छा है- यह तेरी, मेरी और सारी सृष्टिकी रक्षा करनेमें समर्थ है. हे दानदक्ष! प्रथम जह पारस तेरे पास था, पर तू धनाह्य तो नहीं था, सञ्चा धनाह्य तो अब हुआ है, इस छिये इस चैतन्यधनकी मली मांति सम्हाल रखना भीर श्रीतिसे इसका सतत सेवन करना "

इस प्रकार चैतन्यधनका भंडार अपने सुपात्र शिष्यके आगे खुळा -रख कर फिर वह सहुर अपने मनमें स्मरण करता शान्त मनसे बैठा चौर उस द्वित्रपुत्रको चैतन्यमणिके स्वरूपमें समाधि छग गयी. स्वरूपानंदमें तहीन हुआ वह वडी देरतक बोला भी नहीं. फिर पीछे "जय प्रभी! जय जय गुरुदेव!" ऐसे कहता हुआ एकाएक खडा हो अति आनंदमें मम हो गया. फिर सहुरुदेवने उसे अपने हृदयसे लगा लिया और कहा —" हे तात! तेरा कल्याण हुआ, अब तु माग्यशाली हुआ, अनायसे सनाथ हुआ और उस पुणेकाम, कोटिकाम परम परमात्माकी छुपासे ही तुशे उसके ज्यानरूप चैतन्यमणि प्राप्त हुआ है. अब उसे तु सदा सम्हाल कर रख और उसका सचा प्रयोग आरंभ कर इसकी सम्हाल तो में पूर्व कह ही जुका हूं, उसी प्रकार इसपर पूर्ण और विशुद्ध प्रेम इड होनेसे कभी विस्मरण न हो, इस लिये बहुत सावधान रहना चाहिये और इसपर अलंड दृष्टि रखना चाहिये. ये दोनों वातें कभी न भूलनी चाहिये. इनमे बहुत सावधान रहना चाहिये. यह अलंड दृष्टि कौनसे नेत्रोंसे रखनी है सो तू समझा १" शिष्य विचारमें पडा और उसने अपना अज्ञान भी प्रदर्शित किया, तब महात्माने कहा "तूने जो अभी स्वरूप देखा वह किन नेत्रोंसे १"

शिष्यने कहा — " ऋपानाथ ! यह तो मनसे देखा, और अब में समझा कि इस पर अखंड दृष्टि भी मनसे ही रखनी चाहिये."

सहुरने कहा — "जैसे दृष्टि मनीमय नेत्रोंसे रखनी है वैसे ही प्रेम भी मनहींसे रखना होता हैं. अब तूं भळीमांति समझा होगा, कि उस सर्वेश्वर प्रमु मायापितकी शरण होने और उसकी सेवा करनेका मुख्य साधन मन है, पर तू जानता नहीं कि यह मन मायाके प्रपंचमें सरावीर हों नेसे बडा हठीला, चप्ल, उनमत्त और बड़ा जोरावर है, इस लिये प्रत्येक साधकको प्रथम इस नीच स्नार जड़ मिलन मनको शुद्ध कर स्थिर करनेकी स्नार अपने स्थीन करनेकी सावश्यकता है."

यह सुन शिष्य बोला — "कृपानाथ! तो इसका क्या उपाय होगा ?" सहुरु बोले — "पुत्र! इन सबका उपायरूप मेंने तुझे यह वैतन्यरूप स्पर्श-मणि दिया है, जिसके उपयोगसे तु मनोबांलित कार्य कर सकेगा. उस चिहुहामें जो र प्रकारके स्पर्शमणि तुने देखे थे उनमेंसे प्रत्येकके गुण भिन्न र ये. उनमेंसे अन्तिम स्पर्शमणिपुंज ही सबसे अधिक तेजस्वी और सर्वोत्तम गुणवाला था. औरोंको छोड कर इनमेंसे केवल पकही कंकरको जो मधीं महण करे, तो उसके अन्य कंकरोंसे सिद्ध होनेबाले भी सब कार्य सिद्ध

<sup>\*</sup> वंचलं हि मनः कृष्ण । प्रमाथि वलवहृ उम् ।

हों. कारण कि जैसे खर्नोत्तम स्पर्शमणि साबारण पत्थरको भी स्पर्शमात्रसे स्पर्शमणि पत्थर वना लेता है और अन्य स्पर्शमणि तो केवल घातुंको ही खीना बना देते हैं, उसी प्रकारका यह चैतन्य स्पर्शमणि मैंने तुझे सबसे श्रेष्ठ दिया है, कि जिससे तेरे सब कार्य सिद्ध होंगे. परब्रह्म परमात्मा मायापतिकी चैतन्यमय दिन्य मूर्तिरूप सर्वोत्तम स्पर्शमणिका वर्षण होनेसे लू आप ही मलिनवारहित चैतन्यमय स्पर्शमणि हो जावेगा, और तेरा मन जो कि जड पाषाणवत् है वह भी वारंवार उस महामणिके साथ स्पर्श डोनेसे स्पर्शमणिक्य होगा, और फिर अति मलिनता तथा कठोरताको प्राप्त हुई छोह पित्तछादिक धातुरूप तेरी मनोवृत्तियां तथा मनोविकार सब डिज्याल और पवित्र बने हुए मनोमय स्पर्शमणिके साथ घिस घिस कर उल्जल निर्मल \*सुवर्णके समान होंगे. ऐसा होते ही अपना कार्य पूर्ण हुआ जान छेना. और कहा जायगा कि तूते दिन्य चैतन्यमणिका यथार्थ उपयोग किया तबही तू पूरा भाग्यवान् और अखूट चैतन्यमणिके आगारका स्वामी होगा. फिर वह चैतन्यमणि कभी तेरे पाससे अलग न होगा. तू और तेरा यत भी उसके पाससे न खसक सकेगा अर्थात् यह और त दोनों एकरूप हो जायँगे. फिर सदा सर्वेदा मखंड सुख, अखंड प्रीति, मखंड प्रेम, मखं-हानंद और अखंड ज्ञानरूप अतुलित ऐश्वर्यका तू भोका बनेगा."

यह सुन शिष्य प्रार्थेना करने लगा कि "हे क्रुपासिन्धो! आपने दिये हुए इस चैतन्यमणिका यथार्थ उपयोग करके मेरे मन तथा मनोवृत्ति आदि-कको युद्ध सुवर्णेरूप करना वतलाकर सेनकको पूर्ण कृतार्थ की जिये."

सद्भुरते कहा — "तात! हां, मैं यह रीति अवस्य बताकुँगा, पर वह बड़ी दो घड़ी या दो एक दिनमें तो जानी नहीं जायगी. इसके छिये तो अधिक छंत्रा समय चाहिये, अब रात्रि अधिक हो चुकी और तृ श्रमित भी बहुत हुआ है इससे जरा विश्राम छे, अपने स्वामीकी सेवामें तत्पर हो, फिर निश्चितपनसे में तुझको सर्व प्रकार बताना आरंभ कहंगा."

### एक नृतन शिष्य

्रव्सरे दिन द्विजपुत्र अपने प्रातराहिकके कमेसे निवृत्त हो, गुरुचर-णमें वंदन करने गया तव सुनीश्वरने उसे भाशीवीद देकर कहा "पुत्र!

<sup>\*</sup>काच. काचनसंपर्गास्ते मारकर्ती युतिम्। तथा सरप्रिधानेन हीनो याति परा गतिम्॥ -नीचोऽपि युमन.सङ्गादारोहति सता शिरः। भश्मापि याति देवत्वं महक्किः सुप्रतिष्ठितः॥ सत्संगतिः कथय कित्र करोति पुंसाम् 2

पहले जैसे कंद लाया था वैसा सफेद कंद लाकर पहले भक्षण कर, फिर स्वस्थ चित्तसे में कहूं और तू अवण कर."

गुरकी आज्ञा होते ही शिष्य वहांसे घठना चाहता था कि, द्वारकी जोर किसीके पांवकी आहट सुन कर इसने छथर देखा तो जान पडा कि कोई आश्रमकी और आता है; वह इसने गुरुदेवसे कहा इतनेमें एक अद्भुव सुन्दर किशोर मूर्ति वडी चपल चालसे चलती हुई पण्छुटीके द्वारपर आकर खडीं हो गयी और "श्रीगुरुवर्याय नमो नमः" कह कर उन योगिराजके चरणोंमें वहे हर्षसे विनीत हुई. इस अद्भुत मूर्तिका स्वरूप अति मनोहर था. उसके मस्तकपर सुन्दर जटाजूट शोभित थे, सर्वांगमें मस्म रमी थी और कंठसे पांवतक व्यात्राम्बरका जामा पहने था. एक हाथमें जलका कमंडलु और दूसरे हाथकी वगलमें कृष्णानिन था. थोडे २ वादलमें ढके हुए शरचंद्रके समान इसके मस्पसे ढके हुए मुखारविंद्यर अपश्च केशभी नहीं जमे थे. इससे देखनेवालोंको धनुमान होता था कि वह कोई १५।१६ वर्षका वालक है.

उसे देखते ही योगिराज मानों उसे पहचानते ही हो वैसे वोछ उठे-"हे धर्माधेप्रेषित! (धर्माधे नामक गुरुके भेजे हुए) तू अमरगिरिसे साया है ? वहां मुनि धर्माधेपूर्ण प्रसन्न हैं ?"

यह सुन योगिराजके अन्तर्यामीपनेपर आश्चर्य मान उसने तत्काल "हां कृपानाय! सुनिवर धर्मार्थेजी पूर्ण कुशल और सुप्रसन्न हैं और उन्होंने आपको बढे प्रेमसे प्रणाम कहा है." यहकह कर फिर इंडवत प्रणाम किया.

गुरुवर्यने उसे उठा कर आशीर्वाद देकर सामने बैठा कर कहा —"हे खंदालिंग! तेरा कल्याण हो, आगमन सफल हो. आजसे दो दिन पूर्व में तेरी बाट देखता था पर तुझे देर हुई. किंतु कोई चिन्ता नहीं. भगवदिच्छा बलवती है. पर महात्मा मुनि घर्मायपूर्णने तुझे क्या आज्ञा दी है सो मुझसे कह.''

गुरुदेवके ये वचन सुन इन्होंका बोला-"प्रमी! मेरी मनोहित यथाधे जान कर उन महात्मा सुनिवरने सुप्तपर इता कर सुझे आपके पास खानेकी आजा दी और कहा कि, 'तू जो ज्ञान चाहता है और जैसे ज्ञानका तुझे अधिकार है उस प्रकारका ज्ञान तुझे वहां जानेसे मिलेगा, क्योंकि वहां ऐसा उपदेश लेनेके लिये एक द्विजपुत्र उन पृज्यपाद सुनिवरके पास आया हुआ है. और उसको अब शीज्डी उपदेश आरंभ करेंगे, वह महात्मा मेरे परमप्रेमी हैं; इसलिये में तुझे उनके पास भन्नता हूं;' यह आजा कर उन्होंने सुझे एक दिन्य शुटिका दी आर कहा कि 'इस गुटिकाको मस्तकेम रख

१ यह उसका नाम था.

कर जानेसे तु अगम्य स्थानमें भी निर्भयपनसे शीघ चला जायगा और जहां पहुँचना है उस स्थानपर अपने आप जा पहुँचेगा.' सो, हे देवेन्द्र !' इसी प्रकार उनकी दीहुई गुटिकाके चमत्कारिक प्रभावसे मुझे आज आपके पुण्यक्ष दर्शन हुए हैं. अब मैं पूर्ण कृतार्थ हुआ हुं और आपकी शरण हूं. जैसे इस प्रविपुत्रको आपने अपत्यक्ष मान कर इसवर वात्सल्य किया हैं, वैसा ही मुझे भी गिन कर अपनी अमूल्य सेवाका लाभ दीजिये. इक ऋषिपुत्रके लाप पुज्य हों, और मेरे तो आप तथा आपके पट्ट शिष्य होनेसे यह ऋषिपुत्र भी पूज्य हैं, इसलिये अपनी समस्त सेवाका अधिकार कृपा कर मुझे ही दीजियेगा"

ऐसी प्रार्थना कर फिर छद्मिंग हाथ जोड बोछा — "क्रपानाथ ? मै तो केवल आपकी सेवासे ही क्रतार्थ होऊंगा, क्योंकि मेरा अधिकार केवल सेवा करनेहीका है, ज्ञानश्रवणका नहीं. ज्ञानश्रवण तो सुबुद्धि, सुवि— चार, सदाचरण, तप इत्यादिसे संपन्न जीवका ही कर्तव्य है. पर इन सबसे हीन, अज्ञात ऐसे मुझ सरीखे प्राणीको तो केवल सहुरुसेवन ही कर्तव्य है. वह लाभ आपके क्रपाल चरणारविंदोंसे मुझे मिलेगा, ऐसी पूर्ण आशा है."

यह सब बाते सुनते हुए वे महातमा योगीश्वर यह छद्याछिंग कौतः है ? कहांसे खाया है ? उनकी कैसी वृत्ति है ? कितना अधिकार है ? वह क्या चाहता है ? इत्यादि सब अपने योगबलसे जानते थे, इससे उसकी। ऐसी नम्न प्रार्थना सुन बहुत प्रसन्न हुए और बोले कि "तेरा कल्याण हो. इस दिजमें और तुझमें में कुछ भी अंतर नहीं मानता. तेरा निर्मल और सत्त्वशील तपस्त्री अंतः करण ही तेरे महद भाग्योदयका मूल है. तेरा पवित्रधें खोर तेरे शुद्ध मनोंभावको घन्य है. अब तुम दोनों शिष्य मित्रमावसे रहो और अति उत्कृष्ट और सल्कम्य ऐसे भगवत्पर परम पुरुष संबंधी ज्ञान संपादन करो. प्रथम तुमको वारंवार क्षुधा बाधा न करे इसलिये (द्विजपुत्रकी। और दृष्टि करके) इस कंदमूलका यथेच्छ भक्षण करो."

यह आज्ञा होते ही हिजपुत्र ऊठ कर कंद मूछ फल गुरुके पास के आया. उन्होंने दोनोंको निर्विकार बुद्धि तथा अधिक समयतक तृप्ति करने-वाले कंद मूल बांट दिये, जिन्हे लेकर भक्षण करनेके लिये वे दोनों शिष्य आश्रमके सरीवरपर गये.

#### ज्ञानकथन

दूसरे दिन महात्मा योगीश्वरने कृपा कर दोनों शिष्योको ध्रपने सम्मुख विठाया. फिर पूर्णानंद पूर्ण पुरुषोत्तम सर्वेश्वर ज्यापक परब्रह्मका

ध्यान - स्मरणहरूप मंगलाचरण कर उस पर ब्रह्मकी प्राप्ति होनेके लिये सर्वोत्तम प्रकारका कयन करना आरंभ किया. प्रथम प्रत्येक मनुष्य प्राणीको जन्मके साथ ही मत्यावश्यक कर्तव्य क्या है सो कहा, फिर मायाके सब पदार्थीको मनसे त्याग करके मनको भगवंतके अनन्य श्ररणागत करना यह सिद्धान्त कह सुनाया. फिर यह मन अदृश्य सर्वन्यापी होनेपर भी गृह और सर्वशक्तिमान भगवन्तके शरण सदा सर्वदा अतन्य भावसे किस प्रकार रहे और मायाके पदार्थीसे विरक्त किस प्रकार वने, यह वात सबसे कठिन होनेसे और समझमें विलंबसे आनेके योग्य है, इस कारण विस्तारपूर्वक अपने शिष्योसे मलग २ खोल कर कहना मारंभ किया. माया कौन, इसके विस्तार, इसके छल, जीव कौन, आत्मा व्या, इसकी कैसी सत्ता, परमात्मा कौन, इसे कैसे पहिचानना, इसके छिये क्या २ साधन करना, जीवकी सेना, जीवका स्वभाव, जीवका मायिक और अमायिक वल, वलावलसे जीवकी पराधीनता, परमात्माका शोधन, ज्ञान और उसका निर्लेपपना – गुद्धता, इसकी सामर्थ्य – साम्राज्य, तत्त्ववरु, मनु-व्यकी मूर्खता, संवोंका महत्त्व, चैतन्यप्राप्तिके छिये शरीर और हृदयकी रक्षा, मोयिक निर्मायिक पदार्थ, परलोक, मृत्यु, जीवकी अंखडता, प्राण-चेतना, चैतन्यकला, यममार्ग, मायाके वियोगसे होनेवाले मायिक जीवके दु:ख, अभिमानकी नीचता, मानसिक नरक, स्थूल दु:ख इत्यादिका वर्णन करने रूप ज्ञानकी आवश्यकता समझा कर फिर मनुष्यका मन तथा मनो-वृत्तियोंका अगवद्रूप मणिके स्पर्श तथा घर्षणसे किस प्रकार सुवर्णस्प कर देना इसकी रीति अति स्पष्ट और दीर्घ ऐसे अनेक दृष्टांत देकर और सिद्धां-वोंसे स्फुट कर करके उनको समझाया. वहुत दिनोंतक नित्य नियमपूर्वक मद्दारमा सद्भुरुके पायसे अवण किये उत्तम ज्ञानद्वारा दोनों शिष्य निर्मेळ चन्द्रकान्त मणिरूप वन गये और पूर्ण कृतार्यतासे वार्रवार गुरुके चरणोंमें प्रणाम करने लगे. ज्ञानीपदेशकी समाप्तिके परमानंद्सागरभें निमम हुए दोनों शिष्योंको अन्तिम मंगलाचरणहूप गुरुदेवने अपने उपदेश किये चैतन्यरूप त्पर्शमणिका स्पर्श करने वर्थात उस भगवत्स्वरूपका ध्यान\* करनेको कहा और आप भी उन कृपाल प्रभुके मंगल स्वरूपके ध्यातमें समाधिस्य बन गये.

---:0:---

<sup>\*</sup> म्रान्तं शाधतमत्रमेयमनवं निर्वाणकान्तिप्रदम्।



# शिष्योंका वार्तालाप

अहिमिव जनयोगं सर्वदा वर्जयेखः कुणपमिव सुनारी त्यककामो विरागी। चिषमिव विषयान्यो मन्यमानो दुरन्तान् जयति परमहंसो मुक्तिमावं समिति॥

जो वैराग्यक्षील पुरुष सदा सपैकी तरह मनुष्यसंग करनेकी हुन्छा नहीं करता, इव ( मृतक ) की माति सुन्दर श्लीका त्याग करनेकी इन्छा रखता है तथा परिणाममें दुःख देनेवाले विषयोंको विषसमान मानता है वह परम हस विश्यको तथा मुक्ति-स्थानको प्राप्त होता है.

# स्क्षमिंदु १ ला-यथालाभसंतोष

महात्मा योगिराजकी यह समाधि कुछ साधारण समाधि नहीं थी, परम अविकारी शिष्योंको परब्रह्मके स्वरूपका यथार्थ उपदेश करते २ उनका अंतःकरण पूर्ण समाधानको प्राप्त होगया था. इस अवस्थामें उनको पूर्वकी अपेक्षा कई दिन रात अधिक बीत गये, तो भी-वे जागृत नहीं हुए. इस अवसर्भे वे दोनों शिष्य इन समर्थ गुरुवर्यद्वारा परम लाम—सर्वेतिकृष्ट ज्ञानलाम प्राप्त कर कृतार्थ हो चुके थे. इस अवकाशके समर्थे वे अपने संपादन किये हुए तत्त्वसंवंधी अनेक प्रश्तीत्तर करके झानविनोद करते थे.

प्रसंग चलते ही छद्रालिंग द्विजपुत्रने सुविचारशमीसे पूछा – "सुद्ध्यरी हमारे (आपके) गुरुमहाराजने उन ऋषिदेवका इतिहास कहते हुए सूचित किया था कि उन महात्माने अध्ययन करते हुए उन शिष्योंको अपने २ वर चले जानेकी और वहां जाकर धर्मयुक्त गृहस्याश्रम चलानेकी आझा दी. अर्थात् वेदशाकादिकका अध्ययन करते हुए द्विजपुत्रको ब्रह्मचर्यकी समारिके अंतर्मे गुरुदेवकी आहा लेकर अपने घर जाना और वहां समावर्षन संस्कार कर कुलीन और सद्वणी कन्याके साथ विवाह करके गृहस्याश्रमी चनना, किर गुरुद्वारा अध्ययन किये हुए धर्मशास्त्रके अनुसार गृहसंसार

चढाना, ऐसा सनातन धर्म कहा है. अपना भी वह ब्रह्मविद्यासप सन्वयन समाप्त हो गया है, तो क्या हमको भी अब गुढवर्य अपने २ घर जानेकी आज्ञा देंगे !"

सुविचारशर्मा नोठा—"हे आतः! यह वात सत्य है कि गुरुजीसे अभ्ययन कर महाचारीको गुरुकी आज्ञासे घर जाना और वहां विधिवत् गृहस्वाश्रम करना. हमारा भी यह ज्ञानाष्ययन पूरा हुआ है, अब घर जानेकी आज्ञा मिकेगी, यह संभव है तथापि अभी में नहीं समझता कि इतनेहीसे हमारा अध्ययन पूरा होगया. हमको जो कुछ वाचिक ज्ञान, श्रवण ज्ञान गुरुदेवजीसे प्राप्त हुआ है उसका मनन और निदिष्यासन अभी सेष है, उसके विना विज्ञान कैसे प्राप्त हो ? विज्ञान अर्थात् अनुभव-जन्य ज्ञान कैसे प्राप्त हो ?"

छद्मिलाने कहा - "मनन, निद्ध्यासन तो घर जानेपर भी हो सकेगा, ऐसा विचार कर कदाचित् इस दोनोंको घर जानेकी आज्ञा कर्र तो क्या करेंगे ?"

सुविचारशर्मा बोला—"गुरुदेवजीकी आज्ञा जो कुछ भी होगी वह सर्वेया शिरोघाय होगी. इसमें क्या हानि हैं ? गुरुवर्य ऐसी ही आज़ा देंगे जिसमें शिष्यका सदा हित ही पूरित होगा. तिसपर भी यदि किसी कारण वे स्वेच्छानुसार कुछ विपरीत आज्ञा भी देंनें तो भी उसको शिरसा वंदना करके मानना योग्य है, यही शिष्यका सत्कर्वव्य है. वह आज़ा चाहे जैसी विपरीत हो उसके अनुसार चळनेमें शिष्यका तो परिणाममें हित की होता है.

"गुरोराहा सदा कार्या सनोवाकायकर्मभिः"

अर्थात् मन, वाणी, शरीर और कमेद्वारा शिष्यको सदा गुरुकी आज्ञा पाउन करना, पेरन्तु यदि गुरुपहाराज घर जानेकी आज्ञा करें तो उसमें तमहें क्या अडचन है !"

ख्यां जिगने कहा — " खड़चन तो कुछ नहीं. पर ऐसे स्थानमेसे अध मेरी घर जानेकी रुचि नहीं. घर ही संसार और संसार ही घर, घर केवछ कारागाररूप है. उसमें फलनेकी मेरी इच्छा नहीं और अब में विवाह करनेवाला नहीं, तो फिर ऐसे कुपालु गुरुचरणोंका वियोग क्यों किया जाने ! जिसको विवाह न करना हो ऐसा ब्रह्मचारी गुरुजीके पास पढ़नेके प्रश्नात् जन्मपर्यंत नैष्ठिक ब्रह्मचर्ष पाल कर गुरुचरणोंकी सेवा करता हुआ सदा उनके पास ही रहे, ऐसा भी तो झाखका नियम है." यह सुन द्विजपुत्र दानदक्ष बोला — "ऐसी धर्मशालकी आज्ञा धवर्य है, तथापि हमारे समान शिष्योंके संबंधमें ऐसा नहीं. वह बाज्ञा तो जो-द्विजपुत्र यज्ञोपनीत संस्कार पाकर तुरंत ही वेदाध्ययन करनेको गुरुके समीप रहता है उसके लिये है ब्लीर हम तो समानर्तनादि किये हुए गृह-स्थाश्रमी है और प्रारंभिक अध्ययनके लिये नहीं बल्कि अन्तिम अध्ययन अर्थात् —वेदान्तके अध्ययनके लिये — ज्ञानप्राप्तिके लिये — आये हैं. अव कहो, संसार यह परम दु:खरूप है, यह भलीभांति अनुभव होनेपर - फिर् गृहस्थाश्रम करनेकी इच्छा क्यों की जाय १ संसारके तापसे तमे हुए पुरुषको शान्तिदायक शीतल स्थान केवल ये अनुपम ज्ञानप्रद सहुरुदेवके चरणकमल ही हैं, उनके प्राप्त हो जानेके पश्चात् फिर दु:खरूप संसारकी वांछा स्वप्नमें भी करे वह मूर्ख ही है."

ं छद्मिलंगने बड़े आश्चर्यसे पूछा - ''ध्वच्छा! क्या आप गृहस्थाश्रमी हो-? क्या गृहस्थाश्रमका असमय त्याग करके यहां आये हो ?"

सुविचारशर्मा बोला — "हां भाई! में गृहस्थाश्रमी तो था, अब नहीं हूं. जब बच्छी तरह समझमे आया कि महात्माजन कह गये हैं और कहते हैं कि 'गृहस्थाश्रम नरदेहधारीको लोहेकी बेड़ीके समान हैं, परम अकल्याण- कप अधोगतिके मार्गपर ले जानेवाला हैं' तबसे उससे उदास हो गया था और वह बेड़ी तोड़नेकी बातुरता होरही थी. भगवदिच्छासे मेरा पैर उसमेंसे चिकल गया. कितने ही दिन बाद उस वेड़ीगे किर मलीभांदि जकड़ जानेका समय पास आया था, पर इतनेहीमे इन कृपालु सहुत्देवके समागमसे उससे सहजहींमें छूट गया हूं. अब में केवल निश्चन्त और निराशासे आनंदमम हूं; फिर में संसारी जालमे क्यों फार्सू ?"

सुविचारशमिक ऐसे वचन सुन कर छदािलंगने अपने मनको रोकनेका वहुत प्रयत्न किया, पर उसका मुखमंडल विलक्षल मिलन होगया, नेत्रोंमें आंसू झलकने लगे. लम्बा २ श्वास चलने लगा पर इसका कारण कुल समझमे नहीं आता था. पर हां, यह जान पड़ता था कि वह अपने किसी दु:सकी उमंग तथा उमड़ी हुई न्यथाको प्रकट होनेसे रोकता है. सुविचार-शमिन यह देख ऐसा अनुमान किया कि 'इसने ज्ञान सुननेके आवेशमें "विवाह न करना" यह प्रतिज्ञा मेरे आगे प्रसिद्ध करी; प्रन्तु संसारसे उपरामको न प्राप्त ऐसा यह कोई उललता जीव है और मेरी बात सुन कर यह विचार हुआ होगा कि अब मेरा कैसे निर्वाह होगा ? इस चिनता हो इसकी परस्पर विरुद्ध स्वभाववाली जो वृत्तियां 'अन्तरमें छंडं रही हैं' उनका 'वह वहिद्दीन हैं. अस्तुः यह चाहे जैसा हो !'

योडी देरमें स्वस्य होकर छत्रालग बोला — अप यदि निश्चिन्त जीर आनंदमप्र हो तो वहुत बेच्छी वात है, पर आपकी गृहस्थाश्रमस्पी बेडी छूट गयी थी और फिर उसके जकड़िका समय आया था इत्यादि गामित बातोंका रहंस्य समझमें नहीं आया, 'सो कुपा कर मुझे स्पष्ट समझा- इये कि इसका भावार्थ क्या है?' आप मेरे वडे गुरुभाई हो, में आपका किन्छ वंधु सेवकसमान हूं, और मेरी गृहस्थाश्रममें रहनेकी आतिक इच्छा है; इससे में आपको आपके कथनके विरुद्ध नहीं, बल्कि न्यायके लिये पूछता हूं. गुरु महाराजने आजतक हमकी जो ज्ञान सुनाया है उसमें तो अनेक दृष्टांतों और सिद्धांतोंसे यही सिद्ध कर दिया है कि 'गृहस्था-श्रममें रहं कर ही ज्ञान संपादन करना प्रत्येक मंतुष्यको सुलसाय्य और श्रेयंस्कर है. गृहस्थाश्रम मनुष्योंके लिये अनेक श्रुओंसे वचानेवाला इंढ दुर्ग है, उसे आप लोहेकी चेडीके समान कैसे कहते हैं ?"

सुविचारशर्मा वोला-"प्रिय वंधु! तुम शुद्ध वुद्धिवाले हो, इस कारण गुरु महाराजके वताये ज्ञानामृतके यथार्थ पात्र भी हो, इस कारण दुम्हारे प्रश्नका में वहुत प्रीतिपूर्वक सविस्तर उत्तर देऊंगा. गृहस्याश्रम झानसंपादनके लिये निर्भय साधनदुर्ग है अर्वस्य, पर वह यथार्थ हो तब ही. जैसा तैसा दूटा फुटा गृहस्थाश्रम अपने आपके रूपको ही जोभित और सफल करनेवाला नहीं होता, तो फिर ज्ञानसांघन कैसे करा सकता है! में गृहस्याश्रमी था अवदय, पर मेरा गृहस्थाश्रम जैसा चाहिये वैसा न था, नतएव ज्ञान संपादनके छिये साधनरूप होनेके वद्छे, अंतराय (विप्न)-क्ष, था. गृहस्याश्रमका मूल स्त्री है. \* वह जव सर्वगुगसंपन्न हो - अविकत्तर हो तब ही गृहस्थाश्रम यथार्थ फल देनेवाला माना जाता है. पर आई! स्वेगुणसंपन्न अधिकतर कियां नहीं होती! तथापि सेवापरायणता, आज्ञा-मुकूलता और यथालामसंतोष इतने गुण तो गृहिणीमें अवस्य ही होने चाहिये. सेवापरायणता तथा माज्ञानुकूळता ये दो गुण तो मेरी स्त्रीमें भी इनने जामत थे कि अन्य कियोंमें भारयसे ही होंगे. , उसके प्रेमी स्वभावकी भी जितनी प्रशंसा कीजाय थोडी है. बे गुण सामान्य गृहस्थके लिये तो बहुत. ही शोभारूप थे, .परंतु मुझे इतनेसे संतोष नहीं होता था. मेटी

<sup>\*</sup> भार्यामुलं गृहस्यस्य.

वृत्तियां केवळ गृहस्थात्रमके नश्वर सुखकी अभिकाषावाकी नहीं थी; बल्कि इत्तरोत्तिर अविनिहित सुँखकी अभिकाषावांकी थी. सुझे अपनी गृहिणीमें एक बहे शावश्यक सहुणकी न्यूनता जान पडी. यह गुण यथालाभसंतोष अर्वात जो मिले उसीमें, जो हो उसीमें संतोष मान अपना निर्वाह करना, बल्क सर्वे सुखसंपन्नताके लिये वडा मन, वडी तृष्णा तथा व्याकुलता रख कर सदा असंतोषसे दुःस्वी न रहना. तुमको स्मरण होगा कि गुरु महाराजने इमसे जो संसारप्रवासकी वार्ता कही थी, उसमें स्पष्ट समझाया या कि संसारमे प्राणीका आना थोडे दिनके प्रवास (यात्रा ) के समान है. प्रवासमें निकला हुआ मनुष्य अपने मनमें अच्छी तरह निश्चयवाला होता है कि मुझे अमुक स्थलमें जाना है और जिस प्रकार हो सके वहां शीम पहुँच जाऊं. इसके लिये वह बहुत सावधान रहता है. मार्गमें समय व्यर्थ व्यतीत नहीं करता, कहीं दकता नहीं और घरके समान सुखभी नहीं भोगता. न चनकी आज्ञा ही करता है. अपने पास जो कुछ तोसा होता है उसीसे निर्वाह कर छेता है, धूप लगती है तो घडी दो घडी वृक्षादिकके नीचे बैठ कर विश्राम के देता है और फिर आगे चल देता है; और जब निश्चित मुकामपर पहुँच जाता है तब ही अपनेको कृतार्थ मानता है. ऐसे समयमें मार्गके बृक्षकी छाया घरके समान सुखदायिनी होती है कि नहीं, मोजन संतोषकारक होता है कि नहीं, इस वातपर वह ध्यान नहीं देवा और न उसके सिखनेका मार्गमें प्रयत्न करता है. वह जानता है कि मुझे यहां सर्व-काल तो बैठा रहना नहीं है, केवल विश्राम मात्रके लिये ठरना है, बैठना है और निर्धारित मुकामपर पहुँच सकुं तब तक तोसा (भात) खाना है; इसलिये योडे समयतक जैसे बने वैसे चला खँ. इसी प्रकार संसाररूप प्रवा-समें आये हुए प्राणीको भी ध्यानमें रखना चाहिये कि मुझे यहां सदा नहीं वैठा रहना है, बल्कि अनिश्चित समयमें (न जाने कब) स्वर्ग लोक जाना है. वहां जानेपर मेरा क्या होगा, क्या कर्म करूं, जिससे वहां जाकर सुस-रूप स्थान पाऊं. इस बातकी चिन्तामें रह कर यहां मार्गमेके श्रणिक सुख-भोगके लिये फडफडाना या मिथ्या तन्मय होना नहीं, बल्कि योग्य कार्यमें तत्पर रह कर भीर उसे पूर्ण कर, ऐसी सम्हाल करना कि मूलस्थानकी यात्रा विमरूप न हो. जो प्रवासी निर्धारित सुकामपर जानेकी बात व्यानमें नहीं रखे और मार्गमे सुख प्राप्त करनेकी इच्छासे उहर जावे तो इच्छित सुका-मपर पहुँच नहीं सके और मार्गहीमें चौरादिकोंके उपद्रवसे नष्टपाय हो जावे ह

यहच्याकाभग्रन्तुषा द्वन्द्वातीतो विमत्पारः ।

या और कोई कष्ट माबे पढे. इसी प्रकार संसारप्रवासी प्राणी भी खलेंकिमें जानेकी बात भूछ कर ऐहिक सुसकी ही खाड़सामें भटके तो बंतमें मरण-शरण हो यमसदनमें ही जावे और वहां अपार हेश मोगे. इसलिये सुक गृहस्यात्रमीको ऐहिक सुलकी आशा न रखनी और यथालाभसंतीय पाकर केवल परमार्थकी प्राप्तिमें ही प्रयत्न करना चाहिये. यथालामसंतीष इस लिये रखना है कि इस छोकमें मनुष्यको जो कुछ सुख दुःख प्राप्त होता है वह सब उसके प्रारव्यातसार अपनेआप ही प्राप्त होता है. यह नियम ऐसा मितवार्य है कि चाहे कुछ भी करो प्रारव्य भोगे विना कभी नहीं छटता,+ इसी लिये प्रारव्यके भोगसंबंधमें हपरेंगेकादि करना व्यर्थ ही है. तथा उसके बदलनेके लिये प्रयत्न करना भी न्यर्थ ही है. इस प्रारम्भोगके संबंधमे गरु महाराजने अपने आगे उपदेश दिया था और सविस्तार यह सम-शाया था कि चाहे जैसा हो इसे तो भोग कर ही छटकारा होता है. सन्हाल इसी बातकी रखती है कि ऐसे अनिष्ट देनेवाले प्रारम्भकी गठरी फिर न बॅंबे, प्रारच्य संस्कार्विषे अपने गुरुजीसे अनेक प्रकारके उपदेश विस्तार-पूर्वक सने हैं, इसलिये तुम्हारे आगे अब विशेष कहनेकी आवश्यकता नहीं. इससे यह जानना है कि जो वस्त विना विचारे अनायास अपने आप ही स्रष्टिकर्ताके नियमानुसार पूर्वकर्मोंके योगसे आ मिली हैं! वा हो रही है वह यदि नष्ट हो जाय तो उसके लिये चिन्ता वा प्रयास करना क्या व्यर्थ नहीं है ? यथालाभसंतोष मान कर केवल भगवत्प्राप्त्यर्थ ही दृढ प्रयत्न क्यों न करना चाहिये ? संसार मुखमे तो दु:खरूप ही है. उसमें वास्तविक सुख ही नहीं है. दु:खकी किंचित निवृत्तिको ही सुख मानते हैं, तो फिर उस माने हुए सुखकी आशासे बहा संतप्त क्यों रहना ?"

इतना कह कर वह फिर बोळा — " प्रियबंधु ! सदसद् वस्तुके जानने-बाळे पुरुष ऐसी मिथ्या आशासे कभी संतप्त नहीं रहते. और यदि दूसरा कोई उन्हें ऐसी आशामें बांधनेका प्रयत्न करे तो यह उसको किवना भारी कष्टकप होगा, इसका तू ही विचार कर. मेरी भी यही दशा थीं. मेरी की इस बातमें दूसरी क्रियोंहीके समान थी. उसे संसारके प्रत्येक मुखकी तृष्णा रहती थी और उसे पूरी करनेके छिये मुझसे बारबार विनय करती थीं: पर में कुछ ध्यान नहीं देता. इससे दु:खित होकर वह कभी २ कीस्त्रभावके

<sup>\*</sup> बदमावि न तद्भावि, भावि चेत्र तदन्यथा । इति चिन्ताविषक्रोयमगदः किं न पीनते तुं अवस्यमेव मोक्तस्यं इतं कर्म श्रमाश्रमम् ॥

I Nature provides that which is actually necessary.

कारण छेश भी करती थी. इसकारण परमार्थ साधनक विषयमें मेरा गृह स्थाश्रम संतर्रायरूप हो रहा था. दिन प्रतिदिन मेरे अंतरमें संसारसे बहुत घृणा हो गर्थी. किर हरिकी छपासे मेरी वह वेड़ी सहजहींमे छूट गयी."

यह सुन छदार्छिंग बोला — "मित्रवर्य ! आपकी वह बेड़ी सहजमें कैसे छूट गयी ? क्या आपकी प्रिय पत्नीका असमयसे देहावसान होगया ?"

सुविचारने कहा — "नहीं. उसका देहावसान तो नहीं हुवा, पर उसका और मेरा चिरकालके लिये वियोग होगया."

ं छंदार्छिंग बोला - " क्या उस वेचारी अज्ञात अवलाका आपने त्याग कर दिया ?"

सुविचारने कहा — "नहीं पहीं. जिस वेचारीका सारा जीवन मेरे अर्थित हुआ ऐसी अबलाका त्याग करना, इस बातको में योग्य नहीं सम- झता. पर हमारे वियोगके लिये जो स्वाभाविक कारण बना सो सुनो. वह बारबार संसारसुखोंकी लालसासे असंतुष्ट रहती और रिद्धम होजाती थी. एकं दिन मुझे ऐसी लहर आयी कि यह स्वी संसारसुखों ही सार्थकता और क्वकुत्यता मानतो है और मनाती है. संसारि सुख यद्यपि मिथ्या और परिणामें दु:सका कारणरूप है तथापि यह बात उसके अनुभव विना मानी नहीं जाती. इस लिये एक बार इसे अनुभव करां तो ठीक है धर्यात संसारसुख भोग कर वह अपने आप ही उसे मिथ्या और अपायरूप समझे तो ठीक. पर यह बात द्रव्यके विना वननी कठिन है, इस लिये प्रथम मेंने विपुल द्रव्य प्राप्त करनेका निश्चय किया. दूसरे दिन मेंने उससे कहा कि आज में तेरे लिये अखंड अपार द्रव्य लेने जाता हूं, यह कह कर मेंने चहांके लिये घरका त्याग कर दिया."

इतना समाचार कह सुविचार मौन हो गया तब छदाने फिर पूछा—
"कुपासिन्धु! फिर ?" सुविचार बोला— "फिर क्या ? द्रव्य कहीं मार्गमें
तो पड़ा ही नहीं था कि गठड़ी बांध कर घर छे आता और न कोई सहजमें
किसीको देता है, तो फिर वह मुझे कहांसे मिलता कि में उसे घर छे
आकर स्त्रीको संतुष्ट करता ?" तब छदालिंग बोला— "अच्छा! तब तो
आप उसे समझानेरूप क्या छलनेरूप बहाना करके ही घरसे निकल चले ?
फिर सीधे चल कर यहां एकान्तमें आकर निवास किया है ? बाह! क्या
यह यथार्थमें सदाचारी भले आदिमयोंको शोभा देता है ?"

"नहीं नहीं, प्रियवन्धु ! ऐसा नहीं. मेंने ऐसा नहीं किया और न ऐसा करना योग्य ही है. घरसे निकल कर मैंने क्या किया सो यदि सुझे अंवकाश

मिलेगा तो कल कहूंगा. आंज'तो अब आश्रमपरिचयिका समय होगया है. फिर उसके बाद शीब ही संध्याका संमय होगा. अर्थात अव जाज वात करनेको समय नहीं मिलेगा. चलो, जय श्रीहरी! सचिदानन्द! गुरु महा--राजकी बन्दना कर अपना २ कार्य कीजिये." यह कह कर दोनों शिष्य पर्णशालामें गुरुवर्यके दर्शनार्थ गये. योगीश्वर समाधिस्य थे. चन्होंने भाव-युक्त उनको प्रणाम किया और फिर अपना २ कार्य करने छगे.

# द्यावाराधन - अर्थसिद्धि

दूसरे दित अपना नित्यक्रत्य कर लेनेके पश्चात् वे दोनों शिष्य गुरु-देवको समाधिमें देख उनकी वंइना कर आर्श्रमके एक सुन्दर पुष्पित पृक्षके नीचे छा वेठे.

छदालिंगने प्रणाम करके पृञ्ज - "घरसे निकल कर फिर भापने क्या कीया सो कहिये १ ग सुविचारशर्मीने अपना वृत्तानत कहना आरम्म किया:-

"वरसे निकल कर में अपने प्रामके एक जिवालयमें गया; वहां उन मादिदेवका पूर्ण प्रेमसे विचिवत् पूजन करके निस्चकी भांति घरको न छीट कर मंदिरके आगे के मंहपमें उसे देवाधिदेवका ध्यान करने बैठा. इसी श्यानपर बैठ कर में नि.च पहले भी ध्यान किया करता था कौर उस समय उस प्रसुके पूर्णानंदमय स्वरूपका मेरे हृदयमें साक्षास्कार होना था पर उसदिन नहीं हुआ; और दिन तो मेरा हृदय निकाम रहता था, मुझे छछ आज्ञा वा कामना न होती थी, केवळ भक्तिभावके लिये ही में सदा िंगवका च्यान थरता था, पर इस दिन तो मेरे हृदयमें द्रव्य तथा एसीकी वासना वसी हुई थी. जिय प्रमुका ध्यान करके भी मनोमय रीतिसे उनसे द्रव्यक्षभ ही चाहता था. इस कारण नेत्र मृंद कर ध्यान धरते ही तुरंत शंकरके कपूरगौर स्वरूपके वडले अनेक प्रकारका द्रव्य और उसकी प्राप्त करके स्त्रीको संतुष्ट करना, अच्छा घर, अनेक मुखसाधन, अच्छे भोजन इत्यादि वस्तुपं ही मेरी मनोमय 'इष्टिके आगे रमण श्रमण करने लगी. सकाम और निष्काम दिनिय सगनदिक्ति करनेमे कितना जंतर है इसका मुझे उस समय पूरा र अनुमव हुआ था. में अपने मनको अनेक प्रकारसे बेर २ ठिकानेपर लाता था कि प्रभुके चरणोंमें लगाऊं, पर क्षणभरके पीछे ध्यान भूल कर द्रव्य ही दोड़ दोड़ करें, अंतम में थक गया : पर वंडे प्रयत्ने करके जैसे तैसे एकवार प्रमुकां ध्यान हुआ, इसीसे संतीष मार्न शानित-पर्वक बैठा। अब मुक्ते क्या करना चाहिये और किंग्र स्पायसे बिवुल द्रव्य

मिलेगा इन विचारोंमें लीन होगवा; अपने मनमें मैंने बनेक प्रकार और उपाय विचार देखे, परंतु कोई प्रकार मेरी मनोवृत्तिके अनुकूछ न जान-पड़ा. कृषिकर्म, व्यापार, राजसेबा, विद्याविकय तथा भिक्षा आदि स ढंग मुझे बड़े दूषित जान पड़े. और उनमें किसी एकके द्वारा चाहे जितना द्रव्य शीव प्राप्त कर सकूं यह भी दुष्कर और असंभव जान पड़ा. जिसका मन जैसे संस्कारोंसे बना हुआ है उसकी वृत्ति वैसी ही बढ जाती है. वही द्शा मेरी हुई. मेरे पिताश्री केवल अयाचक वृत्तिवाले होकर यहच्छालामसे संतोष मानते और ब्राह्मणपनका तन मन धनसे पालन करते थे-अर्थात तित्यकर्मानुष्ठानुरूप तपत्र्यां और ईश्वराराधनमें ही उनका कालयापन होता था. उसी प्रकार में भी तपखर्या, ईश्वराराध्म और परम तत्त्वके सेवनको ही भपना निजका मुख्य धर्म मानता था. इस कारण मेरी वृत्ति भी इसी मागकी ओर दौड़ी. मैंने तुरंत निश्चय किया कि मैं कोई कठिन तप करके मगवान शंकरको प्रसन्न करूं कि जो मेरे मनोरथ पूर्ण करें. पर उसके लिये कोई पवित्र और एकान्त स्थान चाहिये, इस कारण में तुरंत उस शिवालयके देवताको प्रणाम करके वहांसे चल दिया. थोडे दिनोंमे उत्तर दिशाके एक अरण्यमें जा पहुँचा. यह निर्जन होनेपर भी रम्य अरण्यकी भूमि अनेक पर्वतगृहा, जलप्रवाह और सुबूक्षोंसे व्याप्त होनेके कारण मनको स्वाभाविक रीतिसे प्रसन करनेवाली थी. वहां एक सुंदर प्रवाहके समीपकी गुहामें मैंने निवास किया. दूसरे दिन पंनित्र जलमें स्नानादि प्रातराहिक कृत्य करके सूर्यके सम्मुख बैठ कर संकल्प किया कि. 'अपने भक्तींपर शीघ्र प्रसन्न होनेवारे भगवान शिवजी प्रसन्न होकर मेरा अदृट धन प्राप्तिहर मनोर्थ पूर्ण करेंगे तब ही में अन्न प्राशन करूंगा. 'फिर पार्वेतीसहित् शंकरका सर्वेदा ध्यान और उन्हींके मंगलनामरूप मंत्रका एकाव्यचित्तसे अप करता हुआ में एक मास पर्यन्त वनफर्लोका नित्यप्रति एक बार आहार करके रहा. इसरे महिने केवल \*शुक्त पत्ते खा कर रहा. इस प्रकार पांच महिने बीत गये. मैंने विचार किया कि 'इससे कुछ काम न होगा ' अर्थ साधयेयम् देहं वा पातयेयम्' इंसं निश्चयसे छठे महिनेमें पर्णाशनको भी त्याग कर केवड अनशन व्रत करने लगा. भगवान् शंकरको भक्तजनोंने आश्रतीय कहा है सो किस प्रकार यथार्थ है,' अब उसका मुझे ठीक २ ज्ञान हुआ. अनशन अतसे मेरा अरीर बिल्कुल सूख गया और प्राण रहनेमें भी शंका हुई, मेरे नेत्रादि सर्व इन्द्रियोंसे अपना २ कार्य करनेकी देवी शक्ति जाती रही.

<sup>\*</sup> इवाका प्रका स्मानेसे अपने आप वृक्षसे टूड कर गिरनेवाके सुखे परे.

जिहासे मंत्रका जप भी ठीक २ न हो सके, अब केवल अंतःकरणहीं मनोमय रीतिसे होने लगा. और यह भी निश्चय हुआ कि यह स्मृति भी अधिक दिन तक न रहेगी"

यह अन्तिम वाक्य सुन उदार्किंग अपने शरीरको कंपायमान करके बीढा:- "अहा ! जिस स्त्रीकी द्रव्यलालस्राके विये उसके पतिकी ऐसी दबाई मृत्युसमान अक्स्या हुई, उसके समान दुष्ट घातकी पविद्रोहिणी स्नी नौर कीन होगी ? हर हर ! धिकार है उस कठोर हृदयवाली कृत्याको, कि जिसने क्षद्र सुलके ब्रिये अपने इस लोक और परलोकके साथीरूप अपने परमेश्वरहरूप, अपने सत्य सौभाग्यरूप, अपने सर्वस्वरूप पतिका क्या होगा, इसका कुछ भी विचार न किया ! पर आप सरीखे दयाल और सदसदिवेकी पुरुष ऐसी अवलाओंकी स्वामाविक जड़ताके कारण हुए अपराधोंकी नहीं गिनते, इस लिये भावको परमप्रेमपूर्वक प्रणाम" ऐसा कहते कहते उसकी मांसोंमें आंस भर आये, तब सुविचारशर्माने कहा - " प्रिय सखे ! मेरा बुचान्त मात्र सुन कर ही अब आपको इतनी करुणा हुई, तब जिसकी प्रसन्ताके छिये मेंने उम तप आरम्भ किया था, उन द्याके मंडाररूप शंकरको अपने भक्तपर कैसे दया उपजे बिना रहे ? उनको अत्यन्त करणा उपजी योदेसे उपवासींके (अनशनके) अन्तमे एक सुन्दर वालयोगीके क्षमें वे मेरे प्रत्यक्ष हुए और मेरा इच्छित मनोर्य पूर्ण कर क्षणभरमे मेरी दृष्टिसम्मुखसे मुझे आनन्दाश्चर्यमें मग्न कर अहरूय हो गये,"

बहांतक वृत्तान्त कह कर मुनिचारशर्माने मौन भारण कर छिबा, तब छदाछिंगने पूछा — " छपानन्छु! शंकर प्रभुने आपका मनोरय किस प्रकार पूर्ण किया ?" मुनिचारशर्मा बोला — " अब समय हो गया है,इस कारण अवकाश मिलेगा तो क्षेप वृत्तान्त कल कहूंगा," ऐसा कह वे दोनों समाविस्य गुरुदेवको प्रणाम तथा चरणोंको बंदना करके अपना २ नित्य कर्स करनेको चल दिये.

## त्याग निर्णय

गुरुजीकी दी हुई आज्ञानुसार जप-स्मरण-ध्यानादि किबाके नित्य-कर्मसे निवृत्त हो तीसरे दिन चौबे पहर, वे दोनों एक रम्य बृक्षके नीचे इकट्ठे हुए, तत्र छराके पृष्ठनेसे सुविचार अपना पूर्व वृत्त फिर कहने लगा.

वह बोळा - "मित्र ! बाळजटिळ रूपघारी शिवजीने मेरे हाथमें एक क्रेजस्वी पत्वरका दुकड़ा देकर कहा कि 'हे जासणपुत्र ! छे यह पत्वर तिरा मनोरथ पूर्ण करनेको तुझे देता हूं, यह असंख्य सुवर्णका भंडार है. तुं जिसं समय जितना सुवर्ण चाहेगा, उतना इसमेसे प्राप्त होसकेगा. इसका नाम स्पर्शमणि है, इससे ताम, छोह आदि धातुको स्पर्शमात्रसे सुवर्णक्ष कर देनेका इसमे अमूल्य गुण है, इस द्रव्यका तु सदा सद्व्यय करना. इसके योगसे तुझे किसी समय महात्मा सद्गुरुका दर्शन होगा, जिनकी सेवा करके तुझे आत्मज्ञानक्ष्य अलभ्य लाभ मिलेगा. मित्र! शंकर भगनवानके वचनसे चेतना पाकर में सदा सद्गुरुकी जोध करता था, उसीसे मुझे इन महात्मा सद्गुरुवर्यके चरण प्राप्त हुए हैं. इस स्पर्शमणिके योगसे मेने अनेक प्रख्यात और गुप्त तीर्थ देखे, अनेक सन्त महात्माओंके दर्शन किये और उनके दर्शनोंको लालसासे स्थल स्थलपर, कोई न कर सके ऐसी रितिसे बड़े २ ब्रह्ममोज मंडारे किये, कराये, कई एक धर्मकार्य चलाये कि जिनके कारण महात्मा लोग स्वामाविक इन स्थानोंपर आये और अनेक आधीवदि दिये और मुझे समागम हुए. इन समस्त पुण्योंका उद्यक्ष अन्तमें स्थिप्रहणके मेलेमें कुरुक्षेत्रके विषे मुझे अपने कुपाल गुरुदेवके दर्शन हुए. जिनकी कुपाले शब में कुतार्थ हुआ हूं."

यह धुन छद्मिलाने पूछा — " तुम कुरुक्षेत्रमें किसिलये गये, वहां तुमने क्या प्रयत्न किया, गुरुदेवके दर्शन किसप्रकार हुए और वहांसे तुमको गुरुनी साथही हे आये अथवा कैसे तुम यहां आये और तुम्हारा वह स्पर्शमणि कहां है, गुझे वह दिखाओंगे ?" इत्यादि प्रश्न करनेसे धुविचारने स्पन्ता सवे वृत्तान्त इत्यंभूत कह धुनाया और कहा कि "स्पर्शमणि गुरु- भहाराजने फेक दिया, तथा उसके लिये मुझे खेद होनेपर उसके वद्लेमें दूसरे असंख्य मणि दिखाये," यह कथां भी अथसे इति तक कह दी. तब छद्यको ऐसा आनन्द हुआ कि मानों उसकी कोई धारण की हुई धारणा पूरी हो गयी हो, अत एव उत्साही मुखसे बौला—" अच्छा, अन तो, हे मेरे प्राणमित्र! जो कि तुमको बहुतं प्रयास करना पड़ा, तो भी तुम्हारी अन्तर्शवना ज्ञानप्राप्तिक्ष्प भगवत्क्षप्रासे सिद्ध हुई और अब आप सर्वथा कृतक्षत्य हुए हो, अब आप केता हु कि पूर्व आपने अपने घरमें ही खीजाती यानी 'मेरे स्वामीनाथ आज आजे, कछ आवें, ऐसी बाट देखती अब्लाको—कहो कि अपराधिनी अबलाको—कितने लन्त्र समयसे तज दिया है ? उसकी क्या दशा हुई होगी इसका भी कभी स्मर्ण होता है ? दशाके कारण भी कभी उसके पतिवियोगक्ष अपरार्ग पीड़ाका विचार आपको आता है ? अपने अपने उसके सम्बन्धों क्या करना चाहते हो ?"

. सुविचार बोला - "सके! जहांतक में गुरुविहीन अनेला ही विदेशमें<sup>.</sup> फ़िरता और शरीमणिकी सहायतासे जिसमें मपार द्रव्यका व्यय हो ऐसे स्तेक बर्मकार्य करता, उसमें कभी २ उस द्रव्यलालकावालीका मुझे रमरण हो जाता था कि यदि इस समय वह मेरे साथ होती तो अपने हाथसे असंख्य दन्यका यथेच्छ उपयोग करके अपार आनन्द पाती. प्रसंगोपाच उसकी पविवियोगपीडासम्बन्धी विचार भी मुझे आता, परन्तु उससे क्या ? इस लिये कहीं में अपराधी होता, मैंने अकारणसे वा उसके हेशसे उसका त्याग किया नहीं था, उसकी द्रव्येच्छामात्र पूर्ण करनेके लिये ही उसकी अकेली छोड़कर में चल निकला था, इसलिये उसके सन्तापका फल उसे मिला. उसमें मेरा क्या अपराध ?" " अस्तु. पर अव ?" इसने पूछा -" अब क्या ? अब तो जो कुछ होना चाहिये या वह अपने आप ही हो चुका है;" सुविचार वीटा -" मुक्तिमार्गमें विन्न डालनेवाला जो (त्याग करने योग्य ) पदार्थ – कनक और कान्ता वह अपने आप ही अलग हो गये े हैं. बहुत समय बीत गया, इससे छीके लिये भी जो होना होगा सो होगया होगा, या तो मर गई होगी वा मन मारे घरमें बेठी होगी और मणिभी खो गया. इससे अब तो निश्चिन्त हो भगवद्ध्यान करते गुरुमहाराजके चरणोंमें ही निवास करना विचारा है. पर मित्र । अब तुम्हारा गृहस्थाश्रम सम्बन्धी क्या विचार हे ?" " भैंने तो अपना विचार पूर्व ही आपसे कह दिया कि से तो विवाह कहंगा ही नहीं." छदाने कहा - "पर जिसका विवाह होगया हो उसको स्त्रीका जीते हुए त्याग करना, यह शास्त्र और लोक दोनों रीतिसे निन्य ही दे. ऐसा होनेपर आप उसके लिये क्यों उलटे तिश्चय पर व्याये हें ? क्या छीका त्याग करनेवाला ही त्यागी गिना जाता है ? मेरी समझसे तो ऐसे त्यागी पुरुपको त्यागका फल भी यथार्थ नहीं मिलता, स्त्रीका त्याग करके विधिरहित जापने परम धर्मरूप सारे गृहस्थात्रमका त्याग किया है! और यह तुन्हारा त्याग यथार्थ नहीं दिन्छ राजसी त्याग है, इसके लिये आप पूर्णावतार श्रीकृष्णचनद्रजीके सर्वमान्य वचनरंत्नोंको क्या भल गये हैं !! उन्होंने त्यागका जो ख्श्रण कहा है, उसमे स्पष्ट कहा है:-

दुःस्तिमत्येव यत्कर्म कायक्लेशभयात्यजेत्। स कृत्वा राजसं त्यागं नैव त्यागफलं छमेत्॥ गीता १८।८ 'जो कर्मको दुःख समझ कर शरीर छेशके भयसे त्यागता है, सो रजोगुणी त्यागको करके त्यागके फलको निश्चय नहीं प्राप्त होता है. तात्पर्दः रजोगुणी पुरुष मिलन कन्तः करणवाला होनेसे कान दानादि कमीको दुःस-रूप जानता है, यह नहीं जानता कि इन कमीको करनेसे मेरा जन्तः करण शुद्ध होकर मुझको ज्ञान प्राप्त होगा, जिससे सब दुःखोंकी निष्ट्रित और परमानन्दकी प्राप्ति होती है. विना वन्तः करण शुद्ध हुए त्यागका फल ज्ञान-निष्ठा प्राप्त नहीं होती। और द्विजों (बाह्मण, क्षत्रिय, वैश्यों) का गृहस्था-श्रम वेदोक्त कर्मरूप ही है, तो खीको त्यागकर तुमने अविधिसे गृहस्थाश्रम का त्याग किया और गृहस्थाश्रम छोद्धा, इससे स्वाभाविक सर्व वेदोक्त कर्मोका त्याग किया जानो और इन कर्मोका त्याग भी राजस त्याग हुआ, इससे उनका फल तुमको वैसा ही मिलेगा। श्रेयः प्राप्तिका श्रम व्यर्थ आयगा। सबसे पहले यही विचार करना है कि आवश्यक कर्म तो त्रिकारमें भी त्याग करनेयोग्य नहीं। वे अनेक दोषवाले भी हो तो भी क्या हुआ ? अवश्य

'सहजं कर्म कोंतेय! सदीपमिव न त्यजेत्' (गी. १८-४८)

ऐसा होनेपर आपको त्यागी होनेके ऊपर ही अधिक प्रीति - अद्धा हो तो उसका त्याग भी पुरुषोत्तमने अर्जुनप्रति कहा है कि

'यस्त कर्मफलत्यागी स त्यागीत्यभिधीयते'। (गी. १८।११)

समूल कर्मका त्याग करनेवाला त्यागी नहीं, बल्कि जो विधिपूर्वक कर्म करता हुआ, उस कर्मके फलका त्याग करता है वहीं त्यागी हैं; क्योंकि अपने कर्तव्यकर्मका त्याग नहीं करना चाहिये. बदि मोहसे कोई उसका त्याग करे तो वह तामसी त्याग गिना जाता है. अतः राजसी त्यागसे भी छोटे दुर्जेका त्याग है. गीतामें कहा है—

> 'नियतस्य तु संन्यासः कर्मणो नोपपद्यते। मोहात्तस्य परित्यागस्तामसः परिकीर्तितः॥'(गीता. १४-७)

तुन्हारी गृहिणी कि जिससे ही तुम्हारा गृहस्याश्रम या, उसका त्याग करोगे तो तुमको शास्त्रविध छोप करनेके दोषसे लिप्त होना पड़ेगा छोर जो मनुष्य शासकी आज्ञाको न मान कर अपनी इच्छानुसार क्तेते हैं, उनको कर्मयोगकी सिद्धि प्राप्त नहीं होती, यही नहीं, बल्कि उनको इस लोकमें भी सुख नहीं मिलता और परम गति (मोक्ष) भी नहीं मिलती; इसिल्ये आप उन पुरुषोत्तम श्रीकृष्णजीके अद्वितीय वाक्यको मूले जाते हो ? उन्होंने स्पष्ट कहा है—

'यः शास्त्रविधिमुत्सुज्य वर्तते कामकारतः।

न स सिद्धिमवामोति न सुखं न परां गतिम् ॥' (मी- १६-२३) पत्नी जीती हो तो उसकी प्रसन्नतापूर्वक अनुमति लिये विना जो मनुष्य गृहस्थाश्रमका त्याग करता है, वह महापापभागी होता है, इसमें संशय नहीं, यह बात आप जानते ही हैं."

वह सुन ऋषिपुत्र सुविचारसर्मा बोढा-"मित्र! तुम कहते हो सो सब प्रकार ठीक है, अभेयुक्त है, सीकी अनुसरि विना गृहस्वाध्रमका स्याग करनेवाडा दुक्ति हैं, वैसे ही कमौको दुःखरूप समझनेवाला तथा आवस्यक कर्मीको त्याग करनेवाळा भी दोषमागी है. पर वह उदाहरण मेरे सन्बन्धर्म बनता नहीं. त्याग नहीं करने योग्य तथा अत्यावश्यक कर्म - यहा, हान, सप, स्वाध्यायादि इनका त्याग मैंने नहीं किया और स्त्रीका भी त्याग करनेके हेतुसे में घरसे नहीं निकला या: पर सौमाग्यवश घरसे निकलनेके पीछे आजतक सारे संयोग ही ऐसे मिखते गये, कि जिनसे मेरे कमें की थीडा अपने बाप ही निकल गयी है. भ्रातः! तुमने गृहस्याश्रम सम्बन्धी और कर्मादिककी आवश्यकता सम्बन्धी जो विवेक कह कर बतलाया एसे में पहलेसेही मली भांति जानताहं. परन्त उसके साथ यह अवस्य ध्यानमें रखना है कि, वर्मादिकका गर्भित हेतु झानप्राप्तिके लिये चिच्छुद्धि करना है कि इस छोक परलोकके सुलकी प्राप्ति होती है यह तो कहिये. जो पदार्थ चित्तकी शुद्धि और चित्तकी प्रसन्ता होनेमें प्रतिकृत हो, ऐसे गृहस्याश्रमका क्यों आचरण किया जाय ? ऐसा कर्म किसलिये करूं ? में पहले ही कह चका हं कि मेरा गृहस्याश्रम मेरे चित्तको ग्रुद्ध यानी प्रसन्न करनेके बद्हे - चल्टा महामिलन और परम मिथार विक्षिप्त कर डाके पेसा था: प्रसन्नवाके बद्केमें मेरे चित्तमें सदा उद्देग ही रहा करता था और मनकी शुद्धिके बरहेमें द्रव्य केसे मिले. स्रोका मन कैसे मनाऊं, इत्यादि विचार ही घूमते -रहते, पर अब तो गुरुवर्यकी कृपासे वह सब दुःखमूल लीन हो गये हैं. नाम में निद्वेन्द्र हं. इस जगतमें मतुष्यजीवनका साफल्य जात्मकल्याण होना ही है, इस आत्मकल्याणके अर्थ ही समत्र सत्कर्मीकी आवश्यकता आसीमें वर्णन की है. वर्षशास्त्रने समप्र गृहस्यात्रनादिक धर्मीका ही प्रवि-पाइन किया है. उसमें स्पष्ट कहा है कि -

> 'इल्याचारदमाहिंसादानस्वाध्यायकर्मणाम् । ्जयं तु परमो धर्मो यद्योगेनात्मद्द्यनम् ॥'(याइ० १।८)

धर्य - यह करना, सदाचार णलना, इन्द्रियोंका दमन करना, किसी प्राणीको पीडा न देकर धर्दिसा घर्ने पालना, दान देना, वेद पाठ करना, इत्यादि सब कर्षीका परम (यथार्थ) घर्म (हेतु-कल) यही है कि इनसे सात्मदर्शन हो सके और इनका नाम ही आत्मकल्याण गिनाया है।

इस संसारमें जन्म छेकर जो कुछ किया जावे वह आत्मकत्याणके खर्ध ही करना है. आत्मकल्याण जिससे हो वही धर्म और वही आचरण करने- योग्य है और जो कुछ धर्म भी कहे जाते हों तो भी वे त्याग करने योग्य हैं, और इस न्यायसे आत्मकल्याणमें हानि करनेवाले सब कार्य त्याग करने योग्य हैं. शिष्ट जनोंने कहा भी हैं—

> ' त्यजेदेक कुलस्यार्थे व्रामस्यार्थे त्यजेत्कुलम् । व्रामं जनपदस्यार्थे आतृमार्थे पृथिवीं त्यजेत् ॥' म. मा. ५।३७।१७

अर्थ - एक आदमीका त्यांग करनेसे कुछ वचता हो तो उस एक आदमीको भछ ही त्यांग देना, वैसे ही एक कुछका त्यांग करनेसे प्रामकी रक्षा (भलाई) होती हो तो उस कुछको त्यांग देना और एक प्राम छोड़-नेसे देश बचता हो या उसका कल्यांण होता हो तो उस प्रामको छोड़ देना अच्छा और आत्माक (अपने) कल्यांणके छिये सारी पृथिवी छोड़ देनी. हे मित्र! हे धमझ मित्र! तुम्हारे कहनेके अनुसार में स्त्रीमात्रके ही प्रसन्न करनेके छिये अपने ऐसे कुढंगे गृहस्थान्त्रममें छवछीन रहता तो किर अन्तमे मेरी आत्माको परिणाममें क्या फछ होता ? इसका तृ हि विचार कर. अब तो प्रणाम उस घरको, गृहस्थान्नमको और गृहस्थान्नमके मूळहण उस क्रेशकारिणी, सन्तोषहारिणी स्त्रीको भी अन्तिम प्रणाम! प्रणाम!!"

यह 'अन्तिस' शब्द वोलनेके वीच ही छद्रालिंग बोल उठा — "हां हां, हां, कृपानाथ! आप सुझ होके 'स्रीको प्रणाम' यह शब्द केसे वोलते हो ! अपने स्वामीके इस प्रकार कहनेसे पित्रवत पालनेवाली स्वी अपनेको जल्यन्त पापिनी और नरकगामिनी गिनती है और अपनेको वडा मारी इंड प्राप्त हुआ समझती है. 'वह प्रत्यक्ष नहीं, इस्ने ऐसा वोलनेमे क्या कंड़चन है,' यदि आप ऐसा नानते हो तो परोक्ष्म भी किसी मनुष्यं साथ अयोग्यावरण उसको दृपित करता है, अस्तु. सुझेपु किं बहुना! मेरी प्रार्थना इतनी ही है कि जो कुछ हुआ सो हुआ. उसने आपके माथ अपराध ही किया, पर आपका तो उससे कल्याण ही हुआ है, और उसके दुम्लका तो पार ही नहीं. सहदय पुरुषोंको ऐसा शोभा नहीं देता, कि जो आदमी अपनी मूलसे गहरे जलमे जा पहुँचा हो, दूबा जाता हो ऐसे गोते खाते हुए दीन मनुष्यको उस दुम्लके उद्धार करनेके वदले एक भारी वक्का देकर डुवा देना."

यह सुन कर सुविचार बोंछा – "प्रियसखे! अब बहुत हो गया. वार २ इसकी वात क्यों छेडते हो ? कजराई हुई अथवा सुझी हुई अप्रिको फिरसे प्रदीप करनेका कुछ प्रयोजन नहीं. जो कुछ होना था वह अपने आप ही हो गया है. 'वह कहां और हम कहां ?' उसके सम्बन्धका शब सुझे कुछ भी विचार नहीं. यह तो ईश्वरने अकरमात् छपा की है और सब उपाधियोंसे सुझे सुक्त किया है, तो फिर वे प्रयोजन उस बातकी याद . करना यह तो सुझे रुचता नहीं. अब तो गुरुसेवा यही अपना करेंच्य है."

तब छद्मिलंगने कहा - " कृपानाथ ! मै नहीं मान सकता कि गरु-महाराजको आपका विचार मान्य हो. में समझता हूं कि उनको यह बात मालम ही न होगी कि आप ऐसा अनर्थ करके यहा आये हो. नहीं तो व कभी आपको आदर न देते. वे कदाचित अन्तर्यामी होनेसे जानते भी होंगे, तो आपका ज्ञानप्राप्तिका कार्य पूर्ण होनेतक ही आपको यह उपदेश नहीं देते. पर कार्य पूरा होते ही मेरी समझमें तो तत्काल आपको घर जानेकी आज्ञा देंगे, विलक इस विषयमें मेरी एक प्रार्थना है कि कड़ा-चित् गुरुमहाराज आपको घर जानेकी लाज्ञा करें तथा आप गृहस्था-श्रमी हो या कैसे, ऐसा प्रश्न पूछे, तो आप अपने त्यागीपनकी लहरोंके भॅबरमे पड कर उन महापुरुषसे छल नहीं करना. क्योंकि ऐसे महापुरु-पोंकी वंचना करनेवालेको इस अपराधके कारण पीछे वडा पश्चात्ताद करना पडता है, इसका एक सचा इतिहास मुझे याद है." यह सुन कर सुविचारने कहा - " प्यारे । सद्गुहकी वंचना करनेके समान दूसरा पाप ही नहीं, यह में भलीभांति जानता हूं. उन पूज्यपादकी पवित्र आज्ञास एक तिलमात्र भी उलटा आचरण करना, इसे मैं वडा भारी अपराध सम-झता हूँ. क्योंकी सद्रुरुकी पवित्र आज्ञा पास्तेमें ही शिष्यका कत्याण होता है, तो फिर में ऐसा प्रतिकूल आचरण क्यों करूं ? पर ऐसे सहुरुकी वंचना करनेवालेका इतिहास क्या है, उसके सुननेकी मेरी इच्छा है" ऐसा कह कर इसने सूर्यकी और देख कर विशेषरूपसे कहा - "प्यारे छदा! जापकी बातचीत यदि समय मिलेगा तो कल सुनेगे, आज तो समय हैं। गया, अब इमको आश्रमपरिचर्याके लिये उठना चाहिये."





### 🥗 नमोऽन्तर्यामिणे

# सुक्ष्म बिन्दु दूसरा – संन्यासारूयान

केनाप्यनर्थरुचिना कपटं प्रयुक्त— मेतत्सुहत्त्तनयवन्धुमयं विचित्रम् । कस्यात्र कः परिजनः स्वजनो जनो वा स्वमेन्द्रजालसदृशः खलु जीवलोकः॥१॥

सम्ध - सनर्थ करनेकी रुचिवाले किसीने यह मित्र, पुत्र और बन्धुओंवाला विचित्र का (जाल) रचा है, इस संसारमें कीन किसका चाकर ? कीन किसका स्वजन ? कीन किसका कुटुंबी ? सचमुच यह जीवलोक स्वप्रमे देखे हुए इन्द्रजालकी तरह है.

हैं श्राह्म सी गुरुजी समाधिमेंसे जाप्रत् नहीं हुए, इस कारण अपने हें श्राह्म सी गुरुजी समाधिमेंसे जाप्रत् नहीं हुए, इस कारण अपने हें श्राह्म सिर्म नित्य कर्मादिसे निश्चिन्त हो दोनों शिष्य फिर प्रति दिनके स्यातपर वृक्षके नीचे मा बैठे और प्रस्तुत विषयपर प्रश्नोत्तर करने लगे. सुविचारशर्माने छद्मिलांसे पृष्ठा — "प्रियसला! तुम्हारी बुद्धि बहुत सुक्ष्म और अन्तः करण स्वच्छ द्र्पणके समान शुद्ध माल्यम होता है; क्योंकि सनातन घमेंके सिद्धान्त तुम्हारे अन्तः करणपर बहुत अच्छी तरह समझ पूर्वक छित हुए हैं. तेरे आरंमका देहिक और मानसिक संस्कार कहां और किसके द्वारा हुआ है, सुझे तेग पूर्वश्चत जाननेकी इच्छा हुई है, पर श्रातः! पहले तु एस संन्यासीका वृत्तान्त कह सुना." छन्न वोला — "कृपानाथ! मेरे पिताश्रीको आप पीछे जानेंगे पर मेरे गुरुक्य, कि जिनकी अखंडित पवित्र सेवा यही येरा सदाका कर्तव्य था, वे तो विवृह्द आपहीके समान कान्तिमान और परम धार्मिक वृत्तिके थे. सापको देखते ही सुझे प्रतिक्षण उनकी याद आ जाती है, लाप उनकी प्रत्यक्ष मूर्ति ही हो, ऐसी भावना बारंबार होआनेसे, मेरा उनके वियोगका दुःल मूल जाता हूं, इसीसे जैसी उनके चरणोंमें गिरनेकी सेरी टेव थी, वैसे ही आपके जरणोंमें भी प्रेमान

देशसे में गिर जाता हूं, जिसे काप कत्याचार समझ कर मुझे श्रेम - पागल कहते हो. मले कहो, उससे मेरी कुछ हानिन्नहीं; पर मुझसे ऐसा किये विना रहा नहीं, जाता. मुझे मेरे गुरुका वियोग है, असझ वियोग है, जो सहन नहीं होता, पर क्या करूं है में परम हतमाग्य, अपराधी, कि मेरे अपने ही अपराधके कारण, में अधिक समयसे उनकी पवित्र सेवासे विमुख हुजा हूं. असु. निराजासे भरतस्कर्डमें चारों और भटकते भटकते, आपके समान और सत्सक्षा इन योगीश्वरके सहश सद्गुद्धवर्षके दर्शनोंका यहां छाम हुजा है, यह कुछ योड़ा छाभ नहीं. परिणाममें प्रमु हमारा कत्याण ही करेंगे. अपने पूज्य गुरुअनोंकी मनोवृत्त्यनुसार जो नहीं चलता, अथवा अपने मनकी सहरीके बदा हो, उनकी पवित्र आझाका उहंघन करता है, अथवा उनकी वंचना (छल) करता है, स्सको जो फल मिलता है वह तो आपके अनुभवमें आ ही गया है, तो भी आपकी मनोवृत्तियाँ जो गृहस्थाश्रम और स्स वेचारी अवलाका त्याग करनेसे उच्छंसल हो रही हैं उनका मविष्यंम स्था फल होगा इसके विषयंम में एक इतिहास कहता हूं सो सुनी."

इतना कह कर छद्मिलंग वोला — "प्राणसखा ! पूर्वपुण्यरूप जलप्रवाह करनेवाली गंगाजीके तट पर एक मन्य शिवालय बना हुआ था. उस मिन्द्रिक समीप ही पत्यरका एक सुन्दर घाट बना हुआ था. उस शिव-मिन्द्रिमें सद्दा अखण्ड पूजन हुआ करता था. पूजनेकी आये हुए की पुरुषोंके ' जय जय शम्भो ! हर हर महादेद ! पार्वतीपते !' इत्यादि हर्षनाद तथा बढ़े २ घंटोंका अब्द, दृरसे सुन कर ही लोगोंके मनमें भिक्तभाव दत्य कर देता था. घाट पर ही क्षिताल्यके पास तीर्यवासी और आने-वाले प्राणियोंके हरनेके लिये एक सुन्दर अभेशाला बनी हुई थी. उसके समीप ही एक सुन्दर नवपहन सघन अद्यत्य (पीपल) का हुछ था. घाटपर तथा उसके सामनेके किनारेपर दूसरे क्लेक जातिके हुओं से वन सुशोभित हो रहा था.

' अश्वत्यः सर्वेष्टुस्राणा विभूतिरीदवरस्य वै।'

अश्वर्य (पीपल) दुस यह सर हुसोमें उत्तर तथा ईश्वरकी निमृति-रूप होतेसे, समर्मे जल खिंचत करना, स्वका पूजत करना इत्यादि, यह समीष्ट क्रमेफल देनेशला है, ऐसा जान कर पासके गांवकी उच वर्णकी सनेक लियां उस अश्वर्यको पूजन फर्ने आसी थीं.

"एक वार सब खियां शिक्कीका तथा अवज्यका पूजन अर्चत करके अपने २ स्थानको चर्छी गयी, पर एक नवयीवना सुन्द्री, भानो

कोई. अपनी बहुत कठिन कामना पूर्ण होना इच्छती हो ? वैसे इट मनसे अकेली ही उस अश्वत्यका पूजत करके उसकी प्रवृक्षिणा करती हुई दृष्टिगोचर हुई. जव ठीक दो पहर होनेको हुआ तब प्रदक्षिणा कार्य समाप्त ऋरके घर चलनेको तैयार हुई इतनेमें पासकी घभे जालामें एक महाप्रचण्ड तेजस्वी यतीश्वर ठहरे हुए उसे दिखाई पड़े, जिनके दर्शनमात्रसे ही अनेक पापोंका नाग्र हो जाय, उसने-विचार किया कि ऐसे महात्माके दर्शन अवस्य करने चाहिये, ऐसा निश्चय कर वह युवती उनके सम्मुख गयी और 'नमो नारायणाय' कह कर उनके चरणोंको वंदना की.- तत्र उन यतीश्वरने भी ' व्यखण्डसोमाग्यवती सत्पुत्रवती भव' ऐसा आगीर्वाद दिया. यह सुन कर उस सुन्दरीको कुछ हँसी आयी. पुतः वन्द्रन करके जानेके छिये खढी हुई, तव महात्मा बोले 'बाई! तुझे हुँसी क्यों आई? क्या किसी प्रकारका सुझमें कोई दूषण तुझे माछ्म हुआ?' युवती वोछी - 'नहीं, कृपानाय! सो तो कुछ भी नहीं. वल्कि आप साक्षात् ईश्वरसमान प्रतापी और तेजस्त्री माल्यम होते है पर आपका आशीर्वाद मेरे सम्बन्धमे मिण्या है, ऐसा जान कर मुझे हँसी आयी.' यतीश्वरने पूछा; क्यों पुत्री! मिथ्या कैसे ? तू तो सौभाग्यवती है न ?' युवती वोछी —' प्रभो ! मेरा सौभाग्य तो नाममात्र ही है, क्योंकि मेरे स्वामी तो आज लगभग वारह मास हुए काशीपुरीमें संन्यासी होगणे है. कहिये कुपानाथ! अब मेरा सौभाग्य अखण्ड फैसा ? और मेरे सत्पुत्र होना भी कैसे सम्भव ?' यति वोले — 'वेटी ! मुझे वहुत आश्चय होता है कि तुजसरीखी तरुण स्त्रीको निराधार छोड जो पुरुष संन्यासी हुआ होगा वह कैसा निदय होगा! उस ऋपणको संन्यास देनेवाला गुरु भी कैसा धर्मविहीन होगा हर हर! हिरे! हिरे! उन गुरु और शिष्य दोनोंको जास्त्रके अनुसार दण्ड मिलना चाहिये. पर वाई! उस संन्यासीका नाम धाम कुछ तुझे माछम है कि जिन्होंने तेरे स्वामीको संन्यास दिया है ?' वह तरुण की बोली — 'महाराज ! पूरा २ पक्का तो मुझे मालूम नहीं, पर साधारण रीतिस इतना जानती हूं, कि श्रीमती भागीरथीके दशाइवमेघ घाटपर ही उन संन्यासी महाराजका मठ बना हुआ है और वह मेरे स्वामीका गुरु आपके समान वयोवृद्ध तथा समर्थ विद्वान है! यतीश्वर वोले - ठीक. तुम्हारे स्वामीकी उम्र क्या है? उसका नाम क्या है ? उसकी हुलिया (शरीरकी निधित ) क्या है ?' युनती बोली — मेरे नाथका शरीर गौरवर्ण, शरीरवर रोमादिक सामान्य, श्रीम्का संगठन सुन्दर, नाजुक और मुखमुद्रा बहु तेजस्वी तथा ज्ञान्त है.

उनकी आयु इस समय पूरे ३५ वर्षकी है. उनका नाम वि - 'इस प्रकार उसके नामका 'प्रथमाक्षर मात्र ही वील कर नीचेकी ओर देखने लगी. पूरा नाम संकोचवण नहीं लिया था, कि यतीश्वर बीचमें ही वील उठे - क्यां? 'विश्वान्तवंतीं ?' यह सुन कर युवतीने अपना जिर नीचेको झुका लिया. तव यतीश्वरने कहा - 'ठीक, ठीक, तुम्हारे स्वामीको मैंने कई अंगोमे पहचाना. पर उसका पूर्ण विश्वास होनेके लिये मुझे कितनी वाते और जाननेकी इच्छा है. वेटा! तू एक काम कर. तेरे यरम कोई वृद्ध मतुष्य हो तो उसको साथ लेकर मेरे पास आना तेरे आनेतक में यहीं हूं.' युवती बीली - 'पिताकी! में यहीं अपने पिताके यहां रहती हूं. मेरे वृद्ध माता पिता होनों जीवित हैं. मेरे स्वामी यहींसे मुझे छोड़ कर चले गये हैं, इस लिये में अपने तीर्थस्प पिताको साथ लेकर आपके पास आऊंगी.' ऐसा कह यतीश्वरके चरणोंमें प्रणाम करके वह युवती अपने घर चली गयी.

उस खीके जानेके पीछे वह महात्मा यतीश्वर वड़े गभीर श्वास होकर, अपने मनमें कहने छगे 'हर हर! यह ती वड़ा भारी अनथे करनेका मारोप विल्कुल अपनेही शिरपर आया ! अहो ! उस विश्वान्तर्वर्तीको ही मैंने शिष्य कर संन्यस्त दीक्षा दी है, उसकी गरीराकृति आदि इस युवन तीके कथनानुसार ही है, वय भी उतना ही है, समय भी मेरे पास आये इसको इतना ही हुआ और स्थान भी इसने बतलाया वह हमारा ही है, अब अधिक क्या जानना है ? पर अरे । उस दुष्टने तो मुझसे वंचना करी. र्ज्य मैंने पृछा था तब उसने स्पष्ट कहा था कि मेरे स्त्री वा पुत्र कोई नहीं हैं. हाँ, उसका वैराग्य, उसका शील, उसकी ज्ञाननिष्ठा सब तो सराहनीय 👣 परन्तु उसने अपने गृहस्थाश्रममें ऐसी दावानल सुलगती छोड़ कर चसका त्याग किया ? इसके समान दूसरा कोई अनर्थ नहीं. हा देव! हे परमात्मन्! अव में क्या करूं ? उसने तो महा अनर्थ किया ही है, पर इसके अनर्थमें मेरा भी फर्तव्य संबद्ध होनेके कारण यह सारा अपराब मेरे शिरपर आता है. चलो, अब तो यहासे में काजीपुरीहीको लौट कर जांड और इस दुष्टको शिक्षा करूं पर जरे। मैंने काशीसे सेतुवन्य रामेश्वर चलनेका संकल्प किया था, उसका अब क्या विचार कहे।

"ऐसे अनेक प्रकारकी केंद्रानों यतीदवर अपने मनमें करता है इत-नेमें वह स्त्री अपने पिनाके साथ वहीं का पहुँची. बुहुने आने ही 'नमों नागायणाय' कह कर यतीदवंको बंदन किया. मध्याह समय हा गया था-

इस कारण और सब बात छोड़ कर उसने भिक्षाके लिये अपने घर पशरई नैकी प्रार्थना की: महात्मा बोके—'द्विजवर्य! भिक्षाका समय अवस्य हो गया है। परिन्तु तुम्हारी पुत्रीका असह दुःख अवसे मैंने सुना है तबसे मेरी भूख प्यास सब मिट गयी है, बल्कि उल्टी मेरे अन्तःकरणमें ऐसी भारी श्रोकामि प्रकट हुई है कि उसे हर तरह दवाता हूं पर वह ठिकानेपर नहीं आती. में काशीपुरीसे श्रीरामेश्वरजीकी यात्रा करने निकला हूं, पर अंब बह यात्रा इस समय मुझसे पूरी होती दिखाई नहीं पड़ती; क्योंकि तुझारी पुत्रीका दुःखानल सुलगानेमें अधिकतर मेरा भी भाग है ऐसा मालूम होता हैं देसा कह कर वह महात्मा विद्वते खिन्न होता हुआ, पुनः बोखा - क्या आपके जमाईका नाम निक्वान्तर्वती है ? इसी नामके तरुण और विद्वान नैष्ठिक ब्राह्मणने लगभग बारह मास हुए, हमारे पाससे संन्यास दीका प्रहण की है, अन्य सब चिह्न आपकी पुत्रीके मुखसे सुन कर मुझे निश्चय होता है कि वहीं तुम्हारा जमाई है. संन्यस्तद्शामे उसका क्या नाम है यह आपको माळ्म है ? बुद्धने कहा हां, गुरुदेख! संन्यस्तपनका उसका नाम चैतन्याश्रम पड़ा है, ऐसा मैंने काशीपुरी जानेवाले एतरेशीय समान यात्रियोंसे सुना है. यतीक्वर बोले - 'वर्षी मनुष्य वही तुम्हारा आमाता ! पर वह उप्र वैराग्यशीस दिखाई पड़ता है. मेरे सामने उसने यह सबी प्रतिका की थी कि मेरे की वा संतान आदि कोई भी नहीं हैं, और में संघारामिसे अत्यन्त संतप्त होकर आपकी क्षरण आया हूं. इस लिने मुक्ते **5**तार्थ करो. भैने उसकी निष्ठा वेराग्यादि देख कर कहा हुआ सत्य माना भौर विधिवत् विरजाहोमं करा कर दीशा देदी है. भरे! उस कुटिडने सके फखाया ! !

यह सुन कर कीका विता बोला: — 'कृपानाथ! 'उसकी निष्ठामे तो कुछ न्यूनता नहीं थी और मैंने भी उसका सदाचरण और पितत्र वृत्ति देंस कर ही अपनी कन्या उसको प्रदान की थी. उसने ब्रह्मचर्यादस्थामें बंखूबी अध्ययन करके अनेक तीथोंमें अटन किया है. उसका अन्तः करण बिशुद्ध, निर्विकारी, भक्तिनिष्ठवृत्ति, उदार तथा संतोषी, स्त्रभाव द्याछ और भायाछ होने पर निर्छेपके समान और परम वैराग्यवान है. इस कारण वैराग्य उत्पन्न होते ही संसारकी सारी पीड़ा सट टल जानेके लिये कई बार मेरी पुत्रीसे भी कहा था कि तूं मुझसे 'हां' कह है तो में अभी चला कार्ज और त्याग धारण करूं, मुझे संसारमे पढ़ा रहना अच्छा नहीं लगता. बह नित्य इस प्रकार कहता, 'कि वू मुझे 'हां' कहे तो में निर्णमन करूं.

इस कन्याने गुरमपनेसे हँसते 'हां' कह दी. क्सी दिन वाशी रातक समय उसको शय्या पर सोती छोड वह चल गया है. कितने हि महिने पीछे यह बमाचार मिला कि उसने तो बाशींपरीमें त्याग धारण किया है, यह सनकर में तो केवल निराश होगया और यह पुत्री तथा इसकी माता तो अविसय विलाप करने लगी और मेरे बन्त:करणमें तो वश्रकीसी चोट लगीं: क्योंकि में अपुत्र हूं, अकेली यह लड़की हैं, इसका भी जनम व्यर्थ होगया. अब में अपना जीवन केसे पूरा करूं इस चिन्तामें पढा. हम बुद्ध इंपती. इस सुझील पुत्री और योग्य विद्वान जामाताको देख कर उसको पुत्ररूप ही गिन संतीय पाते थे और अवसानकी मार्गप्रतीक्षा करते थे, इतनेम यह दुःखरूप वजका प्रहार हमारे ऊपर होनेसे इम केवल निराधार वन गर्मे हैं. मैंने 'बलीयमी केवलभीइवरेच्छा' सब बातोंसे केवल ईश्वरेच्छा बलवती है ऐसा समझ कर मनको वेर्य दिया. स्त्री और प्रत्रीको भी अनेक मांति समझाया और अंतर्मे पुत्रीके संतोषार्थ तथा कालक्रमणार्थ (समय सरलतासे बीते इस दिये ) मैंने उसको अस्वत्य रेषुजन प्रतिदिन करनेका प्रयोग बतलाया. मैंने कहा कि बेटा! तु प्रतिदिन नियमसे अइनत्थसेवन कर, इससे प्रस् स्व कल्याण करेंगे, कियोंके संबंधमें अद्यत्यसेवा बहुत सीभारय देनेवाली है. इससे उसने यह प्रयोग आरंभ किया है जो आज पर्यन्त अस्तिलिंड इएसे साधती आयी है, अब श्रीमगवान जो करेंगे सो ठीक.' यतीइवर बोबा. 'प्रमु करेगा सो ही ठीक, पर इसके संबंधमें अब क्या करूं यह इक विचारमें नहीं आता, यह तो परम धर्मसंकट आ पढ़ा !' ऐसा कह कितनी देरतक बढ़ा उद्विम होकर यति बैठा रहा. फिर गंभीर श्वास केकर उसने कहा - 'वस्तु ! चलो; हरि हरि ! वपनी यात्रा में यहांही पूर्ण करता हूं. तुम मावा पिता और पुत्री तीनों जन मेरे साथ चळनेको तैयार होजाओ बीर कल ही प्रावःकाल काशीपुरीका मार्ग लें.' बुट्टेने कहा - ' कृपानाय ! नाप श्रीरामेश्वरकी यात्राका संकल्प करके निकले हैं, इस कारण सापका बह संकल्प भन्न होनेसे इसको बहुत भय लगता है, आप अच्छी तरहसे

क अर्वत्यः — अ नहीं, रवः आगामी कल, स्थ रहनेवाला, अर्थात् जिसकी स्थिति दृष्ठरे दिन नहीं ऐसा अस्वत्यका अर्थ है. इसका दृष्ठरा लाखणिक अर्थ देह अथवा खंदार होता है, कारण कि उसकी स्थिति नित्य विकारको पाती रहती है. अग-वश्मीताके १५ — हवें अध्यावमें ईस्वरकी विमृतिहर जगतको अर्वत्यहप दर्शाया है. वहां अर्वत्थका अर्थ पीपल होता है तथा (सुका पूजन इस किये करना कि इसने बदा देवताओं का निवास है. और जीयों के सीवें अवस्थपूजन वका करवाणकारी मांगे है.

एकतार थात्रा पूर्ण की जिये. वहांसे छोट कर यहां अवद्य पधारियेगां, तव हम आपके साथ काशीपुरी चलेंगे.' यतीदवर वोले — 'द्विजवर! ऐसा करती ठीक मही. तुम जानते हो कि 'यह शरीर' तो अनित्य है, क्षणमर पीछे क्या होगा इसका कुछ निश्चय नहीं, तो पीछे आकर इस भारी अपराथसे कैसे छुटुंगा ? सेकड़ों मन रहेके बड़े भारी हर क्प मेरी यात्राके पुण्यपुष्त — उस पुण्यके हरको, तुम्हारी पुत्रीके पितिवियोगका दुःखरूप 'महाप्रज्वलित अग्नि क्षणभरमें मस्म करनेको समर्थ है. इस कारण अव तो 'इस शरीरका प्रारच्ध होगा तो रामेश्वरयात्राको फिर जाऊंगा, पर अव तो पीछे ही छोटता हूं.'

"वूसरे दिन प्रातःकाल काशीपुरी प्रति चारों जनोंने प्रयाण करनेका तिश्चय किया. पिता पुत्रीके साथ यतीइतर उनके घर पधारे, वहां भिक्षा करके किर धर्मशालामे गये. बुंहुने स्वेरे चलनेकी तैयारी करना आरंभ किया. घर बार संबंधी व्यवस्था करके प्रातःकाल होते ही वे तीनों जन वससे चल कर यतीइतरके पास आये. यतीइवर उनकी बाट ही देख रहे थे. वे तुरंत दंड कमंड्लु लेकर नारायणका स्मरण करते र खड़े हो गये और जिस मार्गसे आये थे उसी मार्ग पर आरूढ़ हो गये. प्रति दिन मार्गमें चलते तथा प्रभुचरित्र, धर्मकथाएं और मिक्त ज्ञान वैराग्यादिके दृष्टान्त सिद्धान्तोंका कथन महात्मा यतीइवरके मुखसे अवण करते करते और अपनेको इस सत्समागमसे छतार्थे मानते हुए तीनों जने, तन मन धर्नसे इन महात्माकी परिचर्या करते लगभग एक डेढ़ महिने पीछे काशीपुरी जा पहुँचे.

"यतीश्वर इन तीनों आहमियोंको श्रीगंगाजीमें स्नानादि कराकर घाटपर वने हुए एक शिवालयमें विठा कर और मैं बुलाऊं तब आजाना, ऐसा कह आप अकेले ही किसीको कुछ खबर दिये विना एकाएक अपने सटमें जा पहुँचे "

छल किया । मेरे आगे असेत्य कहातक निवह ! तेरे पापने ही तेरा असत्य प्रकट किया है कीर मुझ शीघ जायंत किया हैं। आर्ममें ही जिस कार्यकी जह असत्य या कंपटसे जमाई हो, इसका परिणाम प्रण्यक्त कैसे होगा ? जिसके पाससे कल्याणपा प्रिकी इच्छा हो उन पुरुजनोंसे ही छल करनेवाले मनुष्यके समान दुसरा पापी कौन है ? ऐसे दुष्टको तो निश्चितक पसे नरककी ही 'शिक्षा होती है.' इस तरह कहते थे हितनेहीमें उनके किये हुए संकेतके अनुसार वे बुद्ध माता पिता अपनी पुत्री सहित वहां आ पहुने, उनकी और डंगली कर, यतीश्वर बोले - 'मूढ! तू कहतां था कि, मेरं न खी है न कुटुंब. र्जरा अपने चर्मचक्षु खोलकर देख, ये सब कौन हैं ?' चैतन्याश्रम तो पूर्व ही अपने गुरुकों देख कर आध्य ये तथा भयसे स्तब्ध वन गया था, उसपर भी यह सद्कि छिये त्याग की हुई मंडली अकरमात् अपनी दृष्टिके सामने **जायी लडी देख अत्यन्त विस्मित और लक्कित हो गया. अपने श्रशुर** सास तथा सहधमेचारिणी पत्नी! जिनके आगे वह सदा वस उपवस्त और उपवीत अलंकारादिकयुक्त पूर्ण कमेनिष्ठ, ब्राह्मणोत्तमरूप रहता था, उनके जागे केवल वस्तविहीन काषाय (भगवी) लंगोटी मात्र ही धारण किये तथा शिखा सूत्र ( यज्ञीपनीत ) मादिको त्याग, भवधूत वेप दिखाना इसको मरणसे भी अधिक दु:खप्रद और छन्जास्पद हो गया. ऐसा नम वेप इनको दिखानेकी अपेक्षा 'भूदेवी जो मार्ग देवे तो इसमे समा जाऊं तो अच्छा,' ऐसा मतमें विचार हुआ, वह अपने गुरुवर्यके चरणोंमें प्रणाम कर पृथ्वीमें मुंह छिपा कर पृथ्वी पर ही गिर पडा. उनके किये हुए तिर-स्कारके उत्तरमें एक अक्षर भी नहीं बोल सका इसकी ऐसी स्थिति और वेष देख वह नूतन मंड़ली भी अति आश्चर्य तथा खेंद्र पाकर अनिवाय अश्चपात करने लगी!

यह कप्टमंच प्रसंग, देखनेवाळोंका चित्तको भी नत्काल करणास द्रवी भूत कर देनेवाला था. कितनी ही देर तक शान्त रह कर गुरु यवींघर पीछे वाले — 'क्यों रे चैत्यन्य! चैतन्य होकर जडकी तरह कैसे पड़ा है ! मुमुसुके समान आचरणवाला होते हुए भी तृ क्यां इतना भी नहीं जानता कि गुरुके साथ छंल करनेवाला तथा लसत्य बोलनेवाला मनुष्य धीर नरककी शिक्षाका पात्र होता है ! एक सामान्य वातके छलके लिये ऐसी शिक्षा है, परन्तुं तूने तो ऐसा भारी छंलें किया है कि जिसं छलके कारण मुझें भी कठिण यातना भोगनी पड़ेगी, ऐसा तेरा कमें घोर पायरूप हैं. ये बिचारे सन्दर्गील निर्दोष मनुष्य भी केवल दुः सके समुद्रमें हुवे हैं. उनको

तया इनमेंसे विशेष करके इस तरण कीका पराकाष्टाका दुःख देख सुक्ससे सहन न होनेसे में अपनी रामेश्वरकी यात्राका संकल्प भी मिण्या करके यहां आया हूं और तेरे अपराधकी भी तुसे अब संपूर्ण शिक्षा करना चाहता हूं.' यह सुन कर पृथ्वीपर पड़ा हुआ यति चेतन्याश्रम कि जो अवतक आयी हुई मंडलीके कारण अश्रुपात ही करता या, वह गदगद कंछसे बोला—'श्रम्यताम श्रम्यताम कुपासिंघो! ममापराघं श्रम्यताम ! अवद्यमंत्र यह शरीर महा अपराधी है, आप जैसी करना चाहते हैं, वैसी ही महती शिक्षाका पात्र में हूं. इतना ही नहीं बल्कि वह अपराघ श्रमा न होकर भी उसके योग्य शिक्षा हो यही श्रेयस्कर है, पुण्य देनेवाला है. इतनेपर भी श्रमा इस लिये मांगता हूं कि जिस सहुदेशसे यह चतुर्या-श्रम आपके हारा श्रहण करनेमें आया है वह सहेश आपकी शिक्षा से लिक्क और श्रप्ट न हो जाय अर्थात भेरे मोश्रसाधनों विश्र न आवे, इतनी कुपा की लिये.'

गुरु यतीश्वर बोले - 'यह सब बात तो ठीक है, पर तू न जानता हो तो तुझे अवश्य जानना चाहिये कि शिष्यका कर्तन्य क्या है और उसका कस्याण किस कार्यमे है ! गुरुकी आक्राका उर्ह्मचन करनेमें या गुदके आगे असत्य बोल कर चनकी वंचना करनेमें शिष्यका कल्याण नहीं, उसी प्रकार सिर्फ वेदान्त वाक्योंको तोतेकी तरह श्रवण वा पठन करनेमें भी कल्याण नहीं बल्कि उन वाक्योंके अनुसार यथार्थ आचरण करनेमें गुक-सेवामें तथा वैसे ही गुरु - बाज्ञा - पालन विषे तत्पर रहनेमे ही शिष्यका कल्याण होता है. 'शिष्यस्तु को यो गुरुभक्त एव ' अच्छा शिष्य कीन है !' जो गुरुका भक्त हो. तेश कल्याण अब तेरे अपराधके योग्य शिक्षा होनेके लिये जो आज्ञा मैं तुशे देता हूं उसके पालनमे ही समाया दुवा है. चल , बैठ जा और मैं कहुं उस प्रकार कर ! इतना कह कर छन्होंने एक वस लाकर उसके शरीरपर लाला और हाथ पकलकर उसे बैठाया. उसने कटि मादि मंगोंको उस वससे आच्छादित कर लिया और दोनों हाय जोड. गुरुचरणोंकी वंदना कर कहा - 'हे कृपानाथ! इस मपार तथा केवल दुःसरूप अगाध जलसे भरे हुए भवसागरमें दूवते और वके खाते ऐसे मुसको निर्भय होकर पार उतारनेवाळा, इढ नौकारूप आप सन्गुरु ही हो. मैं भलीमांति, समझता हूं कि आपके श्रीमुखसे निकले हुए वचनोका यथार्थ परिपालन करना, इस देहका मुख्य कर्तन्य है. प्रथम तो मैंने जान बूझ कर जो आपकी वंचनारूप बढा अपराभ किया, इसके चकूर फळसे,

नापके शापसे मुक्त हो जानेके विचारमे हूं. वह अलभ्य लाभ भी आपकी बाज्ञामात्रके परिपाछनरूपे मेरी गुरुभक्तिपर ही (आधार रखता है.) निर्मर है नहीं देव ! देवोंके भी देव ! कृपा करके इस दुष्ट शरारको, अपराधीको, गुरुवंचकको - गुझको इन सब अपराधींसे गुक्त कीजिये.' इस प्रकार कह, चैतन्य यति गद्गद कंठ हो गुरुवर्यके चरणोंमें पढ़ते ही गुरु यतीइवर बीके - वत्स ! जो कि मेरी आज्ञा प्रथम तो तुझे तथा छन्य जनोंको भी बहुत कुढंगी, दु:खद, अपवादक्रपे और अत्यन्त शासविरुद्ध क्नोगी, पर तुम्हारा कल्याण तो उन सब बातोंको गूंगे बहरेकी तरह सहन कर कैनेमे ही गर्भित है. जो तुम्हारा अन्तः करण जैसा निर्मल है वैसा ही बना चित्र रहेगा, तो लोकापवादको तु कुछ भी नहीं विचारेगाः हे शिष्य! त् अपने शुद्ध अन्तःकरणसं, आत्मकल्याण मात्रके करनेवाले हेतुओंके पूर्ण करनेको ही जनन्य भावसे मेरे शरण हुआ है, शास्त्रविधिपूर्वक त्यागदीसा केकर मुझमें गुरुत्व भारण किया है, इस कारण मेरी आज्ञा ही तेरे लिवे शासकी बाह्यरूप है. इस कारण जैसी आहा पहते किसी यतीने वपने अिष्यको नहीं की ऐसी आहा में तुझे देता हूं बह सुन! शिखा, सुन और ब्रह्मसुत्रका त्याग कर काषाय (भगवा) वस्त्र घारण कर भिक्षान भोजन करना इसीका नाम संन्यास नहीं, वित्क अपने अन्तः करणको सब कामनाओंसे - सव न्यवदार कर्मोंसे - संसारके सब नाशवान् पदार्थोंसे -विरक तथा बसंग रखना, जगतमे संसारीकी भांति विचरते हुए भी उससे विल्कुल बलिप्त रहना, संसारहींमें रहते हुए भी हर समय उस परम पुरुष दुष्पोत्तममं दिन रात एकनिष्ठ हो रहना, अन्यका चिन्तन नहीं, सेवन नहीं, प्रेम नहीं, बल्कि 'पद्मपत्रमिवांभसा' असे अलमें कमल रहता है तो भी जलसे अलिप रहता है, ऐसे संसारमें रहना, इसका नाम दी सवा सं यास है. एक सत्पुरुषका वचन है कि जो वैराग्य दिसानेको किया माता है वह तो मनके उपहास (खिलवाड़ - हॅसी )के लिये होता है, इस लिये तुम अब इस देपरूप संन्यासको छोड़ दो और विशुद्ध भान्तरिक तीत्रवर संन्यास घारण करो !

ऐसी बाझा गुरुवर्यके मुखसे होते हीं चैतन्य यति तो अचैतन्यसा हां गया, मानों, इसके प्राण-पर्लेक ही उड़ गये; मुख सूख गया; रोम बढ़े हों गये; स्तन्त्रकी मांति इसके उत्तरमें कुछ भी नहीं बोल सका. पुनः गुरु बोके कि, 'धर्मझासकी वचनमर्याद्यका लोप न हो, इसलिये में उत्तम विद्वान धर्मझासक माझणोंको एकत्र करता हुं; उसके द्वारा तु प्रायश्चित्र कर्क पुनः संस्कारपूर्वक बहारव धारण कर और इस अपनी पूर्वाश्रमकी सहधर्मचारिणीके निः व्यासामिकी शानत कर महत्पापसे मुक्त हो ! यह आजा' इस विलक्षण आज्ञासे मानों चैतन्यके ऊपर ब्रह्माण्ड ट्ट पड़ा हो ऐसा नाल्य हुआ, पर अब उपाय ही क्या ?!

तिकाल गुरुवर्यने विद्वान ब्राह्मणोंको बुला कर उनके द्वारा शास्त्र-विधित्रमाण चैतन्यको प्रायश्चित्तपूर्वक गृहस्थाश्रम प्रहण कराया, जो चैत-न्यार्श्वम केवल निर्मल अन्तःकरणवाला संसारसे उपरित पाया हुआ महान विरागी तथा मुक्तिद्वारम वृस जानेकी संधि देख रहा था, चीरवेषधारी मात्र नहीं विक्क वह सच्चे गुणीवाला सन्यासी था, वह आज फिर एक सत्पात्र सदाचारी ब्राह्मण होके गुरुवर्यके चरणोपर गिर गया! यह देख प्रसन्न हो गुरुवर्यने कहा - 'अब तुम्हारा कल्याण हो! तुम्हारा गृहस्थाश्रम संन्यास्त्रप ही हों। तुम्हारी पित्रज्ञता स्त्री तुम्हारे योग्य है! देवी अन-स्याकी भाति है इससे ईंप्ररांगरूप सत्युत्र उत्पन्न हों.'

्रेसे विल्रमण वनावसे, वहुतेरोंको आश्चर्य हुआ. शास्त्रविरुद्ध कह कर बहुतेरे विद्वज्ञनोंने शंकाएँ की, तथापि गुरु यतीश्वरकी महान विद्वता और बहानिष्ठा सर्वत्र बहुत प्रसिद्ध थी. उन महानुभावने जो कुल किया होगा, वह योग्य ही होगा और उसका परिणाम शास्त्रविरुद्ध होगा ही नहीं. ऐसे निश्चयसे सवको आनद्द हुआ!

उस पतिव्रताको अञ्बद्ध सगवानके पूजनसे पूर्ण फल मिला माता पिता सहित उन तीनों जनोंका सदाके लिये जलता रहनेवाला अन्तःकरण परम शान्तिसहित हर्षकों प्राप्त हुआ. कितने ही दिनतक वे वहा रह कर; विधिपूर्वक काशीपुरीकी पवित्र यात्रा करके, फिर गुरु यतीश्वरसे आज्ञा लेकर अपने देशकी और सिधारे. घर जानेपर चैतन्य यति संन्यस्ताश्रममें गृहस्थाश्रममें आये. आये स्थानपर उनकी हँसी और पराकाष्टाकी निन्दा होने लगी. बहुतेरे अल्प बुद्धिके कुटिल जन तो, इस लांकनके लिये यहां तक तंग करने लगे कि जिससे "इस दु:लमय जीवनकी अपेक्षा मृत्युवश होना उनको योग्य लगने लगा" मर नहीं, सत्युरुष चाहे जैसे प्राणान्त संकटमें भी अपने कर्तव्य तथा प्रतिज्ञासे अष्ट नहीं होते, उन्होंने तो निश्चय हो कर लिया था कि गुरुवर्यकी पवित्र आज्ञाका यथार्थ पालन करना, यही सेरा धर्म है, तो फिर प्राणान्तमें भी वह अपने निश्चयसे कैसे डिगते ? हे अपानाथ सला है, वो फिर प्राणान्तमें भी वह अपने निश्चयसे कैसे डिगते ? हे अपानाथ सला है, वन कि प्राणान्तमें भी वह अपने निश्चयसे कैसे डिगते ? हे अपानाथ सला है, वन कि प्राणान्तमें भी वह अपने निश्चयसे कैसे डिगते ? हे अपानाथ सला है, वन है इनको तथा इनकी गुरुभिक्तको, कि जिन्होंने

अपनेको विलक्कल अरुचिकर हो जानेवाला संसार, जिसको एक वार अन्तःकरणपूर्वक त्याग दिया था, वहीं दुःखमय संसार, अपनी रुचि व होने पर भी महाने अपकीर्ति और अपार लोकनिंदाका विषम भार सहन करके, एक मात्र गुरुकी आज्ञाका ही अवलंबन कर फिर प्रहण किया! संत्यासमें गृहस्थाश्रममे आनेके समान निद्धित कर्म एक भी नहीं परंतु उसका उन्होंने प्रेमसे सेवन किया, इस कारण उनकी जातिके ब्राह्मणोंने उनको विहिन्कृत किया. (विगटरीसे अलग कर दिया.) ऐसा होनेपर भी वह किंचिन भी न हरे और डिगे भी नहीं. निन्दा भी इतनी अथिक वढी कि उससे बास पाकर वे ब्रामसे निकल नदीके किनार एकान्तमे निवास करने लगे. इतनेपर भी उनकी अपनी आन्तिक ब्रह्मनिष्टा किंचित भी शिथिल नहीं हुई. यह ब्रह्मनिष्टाका माहात्म्य तो आपके गुरु महाराजने कहा ही है:—' यिमनिस्थतो न दुःखेन गुरुणापि विचाल्यते' इस निष्टामे स्थित अन्तःकरणवाला मनुष्य चाहे जैसे असहा दुःखसे भी चलायमान नहीं होता!!

इस प्रकार कितने ही वर्ष पर्यन्त उनका पवित्र गृहस्थाश्रम चला कौर उसके फल्लप उनके चार संतान हुए. पूर्व कहे हुए गुरुवर्यके आशी-वांडके अनुसार सच सुच ईश्वरासक्त हुए वे दोनों पति पत्नी इन वालकोंको लघु वयमे छोड कर ही परम पदको प्राप्त हुए, पर उन ब्रह्मारूप संतानोंने मी अनक ईश्वरी चमत्कार संसारमे दिखा कर और अज्ञात मनुष्योंको ब्रह्मस्वोपडेश करके संसारभयसे मुक्त किया था यह वात\* जगत्प्रसिद्ध है.'

यह इतिहास सुनाकर छन्नछिंगने कहा — "कहो क्रपानाय ! गुरु-वेचनका फल क्या है सो जाना ? गुरुकी पवित्र माजा पालन करनेहर जिष्यवर्मकी महत्ता कितना और निरपराधिनी अवलाको अपनी ज्ञाननिष्ठासे

<sup>\*</sup> यह क्या जानंदन(ज्ञानेश्वर) जीकी हे - इन महाराजका जन्म शके १९८७ ( मंनत् १३३२ ) में हुआ. इनके पिता विद्वलपंत ( विश्वान्तर्वर्ती ) अत्यन्त वेराग्यशील ये। उन्होंने अनेक बार अपनी पत्नीसे संन्यासदीक्षा लेनेकी आहा मागी, पर उनके उस समयतक कोई पुत्र न था, इस कारण उन्होंने आज्ञा नहीं दी। एक समय जन उनकी लीं दुश्चित यी तन उन्होंने कहा कि मैं गंगास्तानको जाता हूं। श्लीके मुखें 'जाइये' जान्य निकल गया. उसको आजा समझ कर विद्वल्पंत ठेट काशीको चले गये और वहा संन्यासदीक्षा ले श्रीरामानन्द स्वामी काशीमें विख्यान थे. संत कशीर उन्होंके शिष्य समझे जाते हैं. अस्तु. एक्वार श्रीरामानन्द स्वामीन रामेश्वरको जाते हुए आलंदीमें मुकाम किया, वहा और-

स्याग करनेका परिणाम कैसा, यह सब भापन अब यथार्थरूपसे जाना है. आप अब समझे होंगे कि, पहले निराधार छोडी हुई जापकी चरणदासीको अकाल स्याग करनेका जो आपका निश्चय, वह सचा धर्मरूप नहीं; बिस्क एक मात्र निर्वेल वैराग्यका आवेशरूप ही है. चैतन्याश्रमकी निरपराधिनी

~ ख्रियोंके समान विद्वलपंतकी श्रीनेभी उन्हे नमस्कार किया और स्वामीजीने उसे " पुत्रवती भव '' ऐसा आशीर्वाद दिया. यह सुन कर विद्रलपन्तकी सी हँसी. स्वामी -नीनें कारण पूछा तव उसने अपनी कथा कही. उसका वर्णन सुन कर स्वामीजीन निषय किया कि इसका पति विद्वलपन्त है. स्त्री रहते हुए पुत्र संतान न होते हुए और स्नीकी संमति न रहते हुए संन्यास लेना योग्य नहीं है, इस प्रकार समझ कर स्वामीजीने विद्रक्यन्तक्रो फिर ग्रहस्थाश्रम लेनेकी आज्ञा दी. गुरुकी आज्ञा मान उन्होंने ग्रहस्थाश्रम एवीकार किया. अनन्तर उन्हें चार संतान हुए, प्रथम निवृत्तिनाथ (शक ११८५) फिर हानेश्वर महाराज (१९८७) फिर सोपानदेव और मुक्ताबाई नामक एक कन्या हुई. व सव वालक अपनी वाल्यावस्थासे ही ज्ञानयोग और भक्तिके निवास ही जान पढते थे. एक बार रोस्ता भूल कर निवृत्तिनाथ भटकते हुए अंजनी पर्वतपर एक ग्रहामें चले गये. वहां श्रीगैनीनाथ तप करते हुए वैठे थे. निश्तिनाथ उनके चरणोंपर गिर पहे और श्रीगैनिनाथको भी उस को मल वालकको देख आनन्द हुआ अविकारी देख उन्होंने इसे ब्रह्मोपदेश किया, तदनन्तर निरुत्तिनाथने वही बान ज्ञानेश्वर, स्रोपानदेव, और मुक्ताबाईको दे उन्हें इतार्थ किया इस प्रकार उन बाठकोंको इस छोटीसी अवस्थामें सप्रदायदीक्षा भी प्राप्त होंगई. विदृष्ठपन्त संन्यासीसे गृहस्य हुए ये, यह ज्ञास्त्रविहित करी न था; इस कारण इन वालकोंकी उपनयनविधिके लिये ब्राह्मण अनुकुक न हो. विद्लपन्तने जो चाहे सो प्रायश्चित छेना स्वीकृत किया, पर महाणोंने निर्णय किया कि इस दोषके लिये कोई प्रायिक्षत्त है। नहीं, केवल देहान्त प्रायिक्षत्त है. यह सन कर विश्वलपन्तने प्रयागको जा त्रिवेणीमें लपना देह अपण कर गृहस्थाश्रम लेनेके समय केसी गुरुकी आजा शिरसे मान्य की थी वैसी ही ब्राह्मणोंके प्रति भी अपनी पुज्यती वयक्त की. उस समय निवृत्तिनाथ केवल दस वर्षके थे. प्रयागसे लोटे तो उनके भाई इंटोंने उन्हें अपने घर न आने दिया और उनकी संपत्तिका भी हिस्सा उनको न दिया. एक्स उन्हें भिक्षावृत्ति स्त्रीकारनी पढी. उपनयनके विषयमें भी निवृत्तिनाथ अधिक उत्सक न थे वे विरक्त थे, केवल ब्रह्मलप थे. परंतु ज्ञानेश्वर महाराजको संमति यह थी कि वर्णाश्रमकी रक्षा होनी चाहिये. इसिलये चारों भाई वहिन पैठन गये, पर ब्राह्मणोंने यह निर्णय किया कि संन्यासीके उड़कोंका उपनयन सालासुकूल नहीं है. परंत तदनंतर ज्ञानेखर महाराजने योगसिदिके छई चमत्कार दिखाये, वर ब्राह्मणोंने उनका लोकोत्तर सामर्थ्य देखकर उन्हें एक शुद्धिपत्र लिख दिया कि ये चारों शलक अवतारी पुरुष है. इन्हें प्रायश्चितकी आवश्यकता नहीं है. श्रीज्ञानेश्वरके पैठणके चम-तकारों में से में से मुखसे वेदोचार करवाना और श्राहेक लिये मृतिमान पितरों को बुल-वाता संस्थेत प्रसिद्ध हैं। तदनंतर चारों गाई बहिन आलंदी गये. वहां भी कई- कीकी बहार जैसे उसक कुपालु गुरुवर्यने की थी, वैसा ही में जानता हूं कि आपकी स्रीकी बहार (इच्लापूर्ति) भी जो आप पहलेसे अपना कर्तव्य नहीं समझो तो आपके ये अन्तर्यामी गुद्ध ही करेगे; पर कदाचित् आप किसी अनिच्छित कोधका कारण न हो जाओ इसका मुझे भय लगता है. आप परम झानी हो, मेरे पुज्यस्थान हो इस विचारसे में अधिक क्या कहूं? आपको खेचे सो ठीक."

यह सुन सुविचार बोला — "प्रिय सखा ! प्यारे छदा ! अव बहुत हुआ, तुम्हारे कहे हुए इतिहासने सुझे बहुत शिक्षा दी है. मेरे हृदयकी वक्त प्रैयि तोड़ हाली है और मुझको ज्ञानमार्गका अच्छा प्रकाश दिखाया है. आज तो अब समय हो गया, यदि अवकाश मिला तो कल इस सम्बन्धमें फिर वातचीत करेंगे."

दूसरे दिन अपने २ नित्य नियमसे निष्टत हो दोनों शिष्य गुरुवर्यको समाधित्य देख फिर एक दूसके नीचे बैठे. क्षणमर दोनों ईश्वरी लीला देखते रहे, आकाशकी और दृष्टि लगाये हुए, आकाशके नये नये रंग देखते थे. वायु मन्द मन्द वह रहा था. 'बन्य प्रभु' ऐसा कह सुविचार आमत् हुआ हो बैसे बोला — "प्रिय छद्म! तेरी कही हुई कथासे तो मेरा सन बड़े चक्करमें पड़ गया. विचार करनेसे मुसे निश्चय होता है कि 'चाहे जो कुछ हो' पर चैतन्य यितके बराबर अपराधी तो में नहीं हूं. गुरुदेवकी

-चमत्कार हुए, वहा उनका काल निरन्तर वेदान्तचर्ना, कीर्तन, पुराण, भजन हत्यादि सत्कर्मोमें जाता था। वे भागवत, योगवाधिष्ठ, गीता इत्यादि सन्यात्म प्रत्योंका निरूपण करते जौर संवारको परमार्थमार्गका उपदेश करते थे। इसी कालमें शके १२१२ में उन्होंने गीतापर भाष्य निरूपण किया। हानेश्वर महाराजकी स्वस्था केवल १५ वर्षकी श्री। सन्य सब चमत्कार छोड दी अथे. केवल इसी एक वातका विचार की जिथे कि जिस स्वस्थामें प्राय. सत्यन्त दुद्धिमान् लड़का किमी साधारण विषयपर भी ठीक २ विचार नहीं कर सकता, उस सबस्थामें सन्यारमविषयपर ऐसा प्रत्य लिखना कि लो नाज छन्नी वर्षोके घाद भी शिरोवार्य है, कितना चमरकार है।

एक वार चांगदेवनामक योगी उनसे मिलनेके लिये बाषार सवार हो आ रहे य। झांनेश्वर महाराज उनको देखनेके लिये अपने माई बहिन सहित दीवारपर बा बैठे और चागदेवका गर्व हरनेके उद्देशसे उस दीवारको चलनेको खाहा की। दीवार चलने लगी। चागदेव यह देख कर लज्जित हो गया। ऐसे उनके कई चमत्कार प्रसिद्ध हैं. अस्तु। शके १९९८ में श्रीहानेदवर स्दाराज समाविस्य हुए। यह दिप्पणी श्री झांनेश्वरी गीताकी मुम्लिमें हैं। वंचना मेंने नहीं की और न उसकी तरह पत्नीको छलसे सौती छोड़कर में भाग आया. में तो उलटा उसका प्रिय करनेके लिये चल निकला था और ऐसा करनेले प्रमुक्तपासे सदृह समागम हो गया तथा अब चित्तवृत्ति शान्त हो गयी है! मेरे मनकी सब लहरें जान्त हो गयी हैं. अतः घर द्वार सब मैंने श्रींगुरुदेवके चरणोंमे ही माना है तथा गुरुदेव भी अब मुझे घर जानेकी आज्ञा करे ऐसा सम्भव नहीं. मुझे घरसे निकले बहुत दिन हो गये हैं, अब तक द्रव्यकी स्नतिशय लालसावाली वह स्नी द्रव्यका और पतिका दोनोंका इकट्ठा वियोग सहन न कर सकी होगी. मेरे विचारमे तो उस क्षेत्रिनीका शरीर पंचत्वको प्राप्त हो गया होगा."

"कपानाथ! ऐसा हो तो भी आप अभी भारी वन्धनमे हो" छन्। बोला - "क्योंकि आपके पत्र न होनेसे उसकी अवसानिकया वैसे ही शास्त्रोक्त उत्तरकार्य करके उसको प्रेतत्वसे मुक्त कर अर्ध्व गति प्राप्त कराना इत्यादि सारा वोझ आपके ही ऊपर है. इस कारण भी दयाल अन्तर्यामी गुरुदेव उसकी शोधके लिये आपको घर जानेकी आज्ञा करें तो इसमें भी मझे कुछ आश्चर्य नहीं मालूम होता. पर इतना विचार किस लिये ? क्योंकि जाप जैसा कहते हो उस प्रकार मृत्युको प्राप्त होना भी सम्भव नहीं कारण चाहे जैसी द्रव्यकी इच्छा होनेपर भी पतित्रता तो थी ही कि नहीं ? पतित्रताकी द्रव्येच्छा कहांतक ठहर सकती है ? पतिके समागम होनेतक ही ! पतिका वियोग होते ही द्रव्यादिक सब सुखेच्छाएँ नष्ट हो करके वृह पतिके संयोग मात्रके लिये ही सदा आतुर और प्रयत्नवान हो जाती है. यहा तक कि पतिके लिये आत्मार्पण, अर्थात् देहान्तसंकट झेलनेमे भी नहीं चुकती. इससे हे ब्रह्मपुत्र ! वह आपकी अधींगिनी भी आपके दंशीनमात्रके छिये ही जीवन घारण कर रही होंगीं, आपकी प्राप्तिक अर्थ ही अहोरात्र प्रयत्न कर रही होगीं, सर्वत्र आपको ही खोजती होगी, भजती होगी, निहारती होगी, हृदयके मानसिक नेत्रोंसे आपको ही देखती होगी, आपको • ही सुमिरती होगी और स्वप्नमें भी आपकी ही सेवा करती होगी, ऐसी मेरी मनोदेवता कहती है. क्योंकि उसका सर्वस्व आपही हो. आज तो आपके आगे की हुई द्रव्यलालसाके लिये वह वार्वार वहत पछताती होगी और अब प्रसुक्तपांसे आपका संयोग फिर हो तो वैसा कोई प्राकृत भाव भथवा **लालसाका किंचित् भी उद्भव न होने देने**के लिये उसने दृढ़ संकल्प भी किया होगा. ऐसा होनेपर आप कुछ भी खेद न करते हुए उलटा निज्ञय करते हैं कि जिसको देख कर मुझे खेद होता है. आपम वैराग्य और

निर्दयता साथ बसती है. वैराग्यरूप महासत्ताधीशके पास द्यारूप द्रव्यका भण्डार भरा होता है, ऐसा मैंने आपसरीखे महात्माके पाससे सुना है."

यह सुन द्विजपुत्र सुविचारशर्मा बोला — "प्याने छदा! यह क्या तृ सच कहता है ? क्या वह जब तक जीती होगी ? और इतनी वड़ी एका-प्रतामें आगयी होगी ? ऐसा हो तो उसका त्याग करना, यह ईश्वरका अपराध करना है, पर अब उसका समागम होना दुर्लभ है; क्यों कि गुरु-देनकी आज्ञा होतेही में घर जार्ऊ, पर वह तो मुझे ढूंढ़ने ( तलाश करने )-के लिये तुम्हारे फथनानुसार न जाने कहां फिरती होगी."

" मिन्नवर्य ! अधिक क्या कहूं !" छन्नने कहा — " जैसी उसके मनमें आपकी चिन्ता होगी, वैसी एकामता जो उसके छिये आपकी हो तो ईश्वरकी सत्ता ऐसी वछवती है कि आपके यहांसे उसे तलाश करने जानेकी भी अरूरत न पड़े, वह यहां ही आपसे आ मिलेगी!

जाको जापर सत्य सनेहू। ताको ताहि मिलै नहिं कल्ल सन्देहू॥ (द्व. रामायण.)

किसी महात्माके मुखसे मैंने सुना है कि जो मनकी एकामता समान कश्चीमें हो तो जैसे छोहको चुम्बक अपने पास बसीट छाता है, वैसे ही एक चैतन्य दूसरे जीवको भी खींच छेता है. चैतन्य इतना वछवान है कि वह अपनी शक्तिसे ही जड़ पदार्थको भी खींच सकता है तो चैतन्यको क्यों न खींच सके ?"

"ना, ना, यह वात तो अशक्य है." सुनिचार बोला—" यदि ऐसा ही हो तो वह स्त्री अवला ही काहेकी! इस अति दूरके दुर्गम स्थानमें उसका आगमन होना तो दुर्लम ही है! मैं आप ही यहां कितने वड़े कष्ट तथा परिणाममें श्रीगुरु महाराजकी पूर्ण छपा हुई, तब ही आ सका हुं, तो उसका क्या आसरा (भरोसा)." "यह वात ठीक," छद्मलिंगने कहा—" पर क्या आप पतित्रताओं पातित्रत्यवलका महत्यभाव नहीं जानते? पहले समयमें पतित्रताओं अपने पातित्रत्यवलके वड़े २ अद्भुत कार्य किये हैं और उसीके वलसे उन्होंने परमात्माको भी प्रसन्न कियां है. उसी प्रकार आपकी अनुगाभिनी पतित्रता भी आपको यहीं आ मिले, इसमें मुझे तो इन्छ भी आश्चर्य नहीं लगता."

सुविचार चुप हो रहा. फिर कहा — "कदाचित यहीं आ पहुँची तो भी पहलेकी अपेक्षा वित्कुल बदल गया हुआ मेरा यह जटावल्कलबारी तपरवी वेप देख कर यह क्या सुक्षे पहचान सकेगी? छद्यालिंगने उत्तर दिया " मुझे भापकी बातें सुनकर हैंसी आती है. अरे ! भाप तो इस समय प्रत्यक्ष तथा चिरंजीव हो, पर पतिव्रता खियें तो अपने स्वामीका एक केश भी कहीं छूट पड़ा हो तो उसे भी अच्छीतरह पहचान सकती है! पर छपानाथ! मुझे तो ऐसी उल्टी शंका आप ही पर होती है कि कदाचित वह आवे और आपके भागे खड़ी रहे तो क्या आप उसे पहचान सको ? में समझता हूं कि आप नहीं पहचान सको, अधिक तो क्या विल्क मुझे लगता है कि उसने कई वार आपके सामने होकर प्रणाम भी किया होगा और आपके साथ किवत वार्तालाप भी किया होगा, तिस पर भी आप उसको नहीं पहचान सके हो! क्योंकि आपके मेरे आगे कह कर वताये हुए उसके स्वभावानुसार तो वह अवस्य क्षण क्षण आसपास ही होगी!"

"प्यारे छदा! तू जो कहता है वह सब वाते क्या मानने योग्य हैं ?"
तब सुविचारने कुछ मुसुका कर कहा - "मेरी अवांगिनी कि जिसके वरावर
किसी दूसरेका सहवास नहीं रहा, उसे प्रत्यक्ष देखता हुआभी में न पहचान
सक्तं यह केवल हॅंभीकीसी वात है. प्रथम तो इस विकट भूमिमें आया हुआ
यह अत्यन्त गुप्त और दुर्गम स्थान कि जहां मनुष्य तो क्या, बिक वनवासी पशु पक्षी आदिक भी सरल रीतिसे (आरामसे) नहीं आ सकते,
वहां कोमल अंगवाली और घरमेंसे निकल कर कभी बाहर न जानेवाली
ऐसी अवला अकेली कैसे आ सकतीं हैं ? यह बात कभी बनने योग्य नहीं.
अब बहुत क्या कहूं ? इस बातको छोड़ दे. अपने अवकाशका समय ब्रह्मवार्ता छोड़ कर तुमने केवल सांसारिक वार्तोमें ही नित्य खो देना नियत
कर लिया है, यह ठीक नहीं."

"कुपानाय! मुझे क्षमा करोगे. छद्म नम्न होकर हाथ जोड़कर बोला -पर क्या ब्रह्म, ब्रह्म मात्र किया करना (कहा करना) इसका नाम ही ब्रह्मवार्ता कही जाती है क्या ? तथा ब्रह्मप्राप्तिमें साधनभूत वार्ते, वैसे ही अन्तराय डालनेके लिये ब्रह्मप्राप्तिमें निन्न करनेवाली वात मुमुक्कुको क्या नहीं जाननी चाहिये? इन वार्तोक्षे ब्रह्मानी (अज्ञान) मनुष्य ऐसे विन्नोंसे किस रीतिसे बचे और साधन किस रीतिसे करे ? मिन्नवर्थ! यह वार्ता — आपके गृहत्यागकी वार्ता — आप सरींखे मुमुक्कुको ब्रह्मप्राप्तिमे बडा अन्तराय डालनेवाली मुझे मालुम होती है. क्योंकि आपके गुरुदेवने आपसे कहा या कि संसारके सब अपराध, सब अन्याय, सारी दुष्टताएँ, सर्व पाप, सर्व दुर्गुण और सर्व दुर्वीसनाओंसे दुर रहनेवाला मनुष्य ही, मुमुक्कुपनेका अधिकारी होता है, दूसरा नहीं. '''कुशेला ब्रह्मवार्तार्या वृत्तिहीनाः ' सुरागिणः । : तेऽप्यज्ञानतया नृनं पुनरायान्ति यान्ति च॥"

ब्रह्मसम्बन्धी वार्तामें क्रुशल होनेपर भी वैसी करनी न करनेवाला रागी मनुष्य अपनी अज्ञानतासे बार्यार जन्म मरणको प्राप्त होता रहता है. इसिलये यह सांसारिक वार्ता नहीं, पर ब्रह्मवार्ता ही है और उस चैतन्य यतिके चरित्रपरसे भापको भी अनुभव हुआ ही है. इस छिये हे क्रपानाय! में केवल समय खोने मात्र किंवा चित्तविनोदार्थ ही आपसे नहीं कहता: पर उस पतिवियोगिनी अवलाकी दयाके लिये और आपके उपर उसकी अतल्य प्रीति तथा प्रज्यताके लिये ही यह न्यायवार्ता, - ब्रह्मवार्ता मैंने आपसे निवेदन की है. आपको मेरा कहना उपहासवत लगता है, पर वैसा नहीं. कदाचित् वह सत्य हो जाय और ईश्वरक्रपासे आपकी अनुवायिनी पत्नी ऐसे अगम्य स्थानमें आपके जरणोंके समीप आ पहुँचे, तो आप मुझें क्या कहेंगे ? क्या आप मुझे वचन देते हैं कि ऐसा हो वो आप उसपर कपा करेंगे और इसे अंगीकार करेंगे ?"

" प्रिय सखा! यह सुन, सुविचार प्रसन्न होके वोला, - इतना में त्रस्तारी अद्भुत वार्ताधे प्रसन्न नहीं हुआ, जितनी प्रसन्नता तुम्हारी वाकचात्ररीसे सुझे हुई है. वारंवार और प्रसंग प्रसंगमें चठती हुई मेरी सब लहरोंको तुमने अपनी मंजुल और न्याययुक्त वाणीसे शान्त कर दिया है. तुम्हारी वाणी धर्मयुक्त और शास्त्रसमत है, इसलिये प्रसन्नतापूर्वक में कहता हूं कि तुन्हारे कहनेके अनुसार हो तो अवश्य में उपको धर्मपूर्वक अंगीकार करूंगा.",

यह पिछले शब्द सुनते ही, छन्म बहुत हर्षित होगया. वह बोला-"कुपानाय ! यह चमरकार तो आप आज ही प्रत्यक्ष देखिये। आप मेरा कहना मानते नहीं थे, पर वह अवञा आपके इस एकान्त अरण्यमें ही है और नित्यप्रति आपके दर्शन बंदन करती है, पर आप उसे पहचान नहीं सकते."

''अहा | छदा ! यह सुन सुविचारने विश्मिन होकर कहा - 'त् ऐसा कोमल और बाल्यवयस्क होनेपरभी, ऐसा चमत्कार जानता है और ऐसी अद्भुत वातें करता है इससे मेरी समझमें तू कोई योगी है! ठीक! वह अबला कहां है ? मुझे बतादे !"

" अच्छा, चलो, छदाने कहा-आश्रमके बाहर उस अरण्यमें है. वहां जाते ही वह सम्मुख होकर आपके चरणोंमें पदेगी. फिर देखेगा कि भढ़ा आप इसे पहचान सरेंगे कि नहीं !"

इतना सुनते ही सुविचार खड़ा हुआ. दोनों जने आश्रमकी पूर्व ओर आकर अति रमणीय बुक्षघटामें गये. वहां फिरते फिरते एक सुन्दर नव-पड़्य आमके नीचे खड़े होते ही चतुर छदार्छिंग अकस्मात् सुविचारशमिक चरणोंमे जा पड़ा और प्रेमाश्रुओंसे चरणोंको मिगोता हुआ, अति गद्गद् कठसे बोछ — हे प्रभो ! हे स्वामिन ! हे मम प्राणाधार ! आपको ही अपना सर्वत्व मानती, ऐसी आपकी यह चरणदासी कि जिसको आपने चिर-कालसे छोड दिया ई, वह आपके त्याग देनेपर वियोगमें भी भगवत्कुपासे आज इस निर्जन वनमे आपके चरणारविद्की शरणमें आ पड़ी हूं उसकों यदि पहचानते हो तो पहचानो और द्याई वाणीसे अपनी तरह कुतार्थ करो."

ब्रह्मचारी – विद्यार्थीकी दशामे रहे हुए छद्मिलंगको चरणो पर पडा कोर इस प्रकार बोलता हुआ देख सुविचारशर्मा आश्चर्यसे भ्रमित सरीसा होगया – कुछ भी उसको नहीं सूझा. फिर उसका हाथ पकड अरे रे छदा! छद्म! सुझे भ्रमित करनेके लिये तु यह क्या करता है ? चल उठ, खडा हो, गुरुदेव जान लेगे तो वडी आफत पडेगी.'

ऐसे कह कर उसको बैठाया तब फिर वह गलेसे लिंपट कर बोला-"प्राणिय! क्यो ? पहचान लिया ? अब क्षमा करो, यह तो 'छग्नलिङ्ग (छग्न=छुपाया हुआ, लिंग चिह्न=अर्थात अपना सबा जातिचिह्न छिपा कर दूसरे वेषसे रहनेवाला इससे छग्नालिंग) नहीं पर आपकी अनन्यदासीं आपकी अपराधिनी अवला प्रकटप्रज्ञा (शुद्धबुद्धि – आत्मबुद्धि उसकी स्रीका नाम है) है. आपने नहीं पहचानी हो तो अब पहचान होना ?

इतना कह कर उसने अपने माथेपर बंधा हुआ जटाओंका जूट खील डाला, तो उसमेंसे एक दिन्य गुटिका निकल कर पृथ्वीपर गिर पड़ी. गिरते ही उसका कंठस्वर, जो पुरुषके सहश था वह बदल कर अति मधुर और नव युवतीके समान होगया! सुविचारने तुरन्त पहचान लिया कि यह अलन्त परिचित अपनी पत्नीका शब्द है! तत्काल उसने अपने सुख परसे भरम पोंल डाली, कंठमेसे रुद्राक्षका कंठा निकाल डाला और शरीर-परसे लंबी उनकी कंथा (गुदद्री) उतारते ही सुविचारने मली भांति पह-चान लिया कि यही मेरी अधींगिनी है. फिर आइचर्यसे चिकत हुआ वह बोला — "अहा! प्रिया प्रकटप्रज्ञा! क्या तुम सुझसे ठींक यहीं आ मिली ?"

"हां प्राणवछम ! हां मेरे सुखसागर !" वह बोली – " आपकी ओर वहतीं हुई में आपकी वियोगिनी प्रेमसिरता, अमोच प्रेमप्रवाहका वेग सहन स करनेसे आपके विषे आ मिली हूं और आपमें ही लीन होना चाहती हूं." फिर तो बाकी ही क्या रहा ! दोनों पति पत्नी बढ़े आनंदाबेशसे परस्पर शुजा भर कर लिपट गये और प्रेमाश्रुसे एक दूसरेके अंगको भिगोने क्यो. संयोगसुखसे प्रेमसागरमें हूबे हुए वे दोनों दंपती गद्गदित अवस्थामें बड़ी देर तक एक दूसरेसे कुछ भी न बोल सके तथा दोनोंकी इकटक दृष्टि हो रही. 'इकटक लोचन टर्सह न टारे!'

प्रियनाचक! चस समय इस दंपतीका हृदय कैसी स्थितिमें होगा उसका यथार्थ वर्णन करना मेरी शक्तिसे वाहर है. जो कुछ लिला है वह केवल दिग्दर्शन करने मात्र है. उरास्थित छपालु प्रभु मुझे जैसी प्ररणा करते हें वैसा ही में आपसे कहता हूं. इस बातके रहस्य विवेकशून्य, दंमी, कर, स्वार्थी, कपटी, पेटार्थू, अभिमानी, द्वेषी, दुष्ट और पापी हृदयके मतुष्य स्वप्रमें भी नहीं जान सकते, जान सकनेवाले नहीं, जान भी नहीं सकेंगे; ऐसा भाग्य कहां – जो जान सकें! निष्पाप तथा सरल शुद्ध अन्तः-करणके मतुष्य कि जिनमें भगवत्छपासे प्रेमरसका अंश भी हो, ऐसे रिक्षक ही (ब्रह्मवेत्ता ही) इस रसका ममें समझते हैं! प्रेम ही सर्वरस—सर्व ब्रह्म जाननेका, पूर्ण ब्रह्मके जाननेका साधन है. आपमें भी वैसी किंचित् रिस-कता होगी तो आप भी समझनेंमें बहुत आनंद पाओगे. रिसकता ही मोक्षका साधन है, क्यों कि अन्तःकरण शुद्ध सरल हुए विना रिसकता हमान नहीं और हान विना प्रेम नहीं, प्रेम विना सक्ति नहीं, भिक्त दिना हमान नहीं और हान विना मोक्ष नहीं. मोक्ष विना जन्म मरणका चक्त ज्योंका त्यों बलता रहता है, इस कारण रिसक जनोंकी बलिहारी है.

प्रममं ही ब्रह्म है. प्रेममें सब रहता है, यह अद्वेत है, ऐक्यका तत्त्व है. ऐक्यमें सुख और जुदेपनमें दुःख है. इसी छिये सर्वत्र जुदापन छोड़ कर एकता करनेका प्रयत्न किया जाता है. वैसी अप्रतिम एकता बहुत समय और बहुत परिश्रमके अन्तमे पाये हुए उन पति पत्नीका शरीर नास्तविक जुदा होनेपर भी बड़ी देस्तक एकरूप हो रहा और उनको अपनेपनका भान भी नहीं रहा. जान पड़ता है कि उनका मन भी बहुवा एक ही होगया था. जब मन एक होगया तब आत्मा एक होते क्या देर ? इस भी नहीं. बींचमें थोड़ा अन्तर रह जाता था. चमेदेहकी चाहे जैसी एकता हो पर अन्तर रहे ही! एकता कहनेमें आती है पर यह एकता छोकिक और मायिक है. पर वही एकता बदल कर अस्तिकिक्यनसे मायापितके साथ जोड़ी जाय तो इसका आनंद पराकाष्ट्राको प्राप्त होजाय. आत्मा

लौकिक एकता भी कोई सामान्य वस्तु नहीं, इसीसे अलौकिक एकताकी पात्रता आती है. लौकिकसे ही अलौकिककी प्राप्ति है. इस लिये वैसी स्तत्य एकतामें गुथा हुआ, वह रसीछा जोड़ा वड़ी देरतक निःसंज्ञ ही था. 'जनक समान अपान विसारे और यह भी नहीं कह सकते कि उनको कितनी देरमें अपने आप संज्ञा (चैतन्य) आती, पर इतनेमे वहां समीप ही एक भारी सिंहगर्जनाने उन्हें चैतन्य कर दिया. उनका परिचित सिंहका शब्द कानपर टकराते ही वह दोनों चौंक कर जायत हो गये और " अहा ! चलो चलो. समय होगया और कदाचित् गुरु महाराजकी समावि भी उतरी होगी, इसी लिये यह अपना आश्रमरक्षक सिंह हमको यह सचना करता है." ऐसे कहते कहते, वे दोनों शीव्रतासे आश्रमकी ओर चछे. चळते समय उस द्विजपत्नीने अपना मंजलपन, तपश्चर्याके कारण ऋछ पीळे पह गये सुन्दर केश पीछे जटारूपसे वाध लिये और उनमेंसे निकाली हुई मांत्रिक गुटिका फिर उनमें स्थापित करते ही उसका स्वर पुरुषवत जैसा पहले या फिर हो गया! भस्म, रुद्राक्ष तथा कंबल कंथादि भी शरीर-पर भारण कर लिया, तब तो वह पहला ब्रह्मचारी छग्नलिंग ही बन गया. इस सव बनाव ( सजावट )से आख्रर्यसमुद्रमे हुवा हुआ सुविचारशर्मी उसे फिर एकवार गाढ प्रेमालिंगन करके फिर शीवतासे आश्रममे आ पहुंचा, पर वहां क्रुछ चिन्ताकी बात नहीं थी. श्रीगुरुद्देवकी अभी र्समाधि नहीं उत्री थी. पर आश्रमपरिचर्याका समय होजानेपर उन दोनोंमेसे एक जनको भी आश्रममें देखा नहीं और अपनेको भी जाना था इससे उस सिंहने सुचनारूप अन्द किया था. तत्काल दोनों शिष्य चळ दिये और अपने २ नित्यकार्यमें प्रवृत्त होगये.



- सूक्ष्म बिन्दु तीसरा — वह बालयोगी कौन ? साध्वी शीलवती दयावसुमती दक्षिण्यलजावती, . तन्त्री पापपराङ्मुखी स्मितवती मुग्धा प्रियालापिनी। देवब्राह्मणवन्युसज्जनरता यस्यास्ति भार्या गृहे, तस्यार्थागमकाममोक्षफलदाः कुर्वन्ति पुण्यप्रियाः॥ १॥ पतिहिं देवो नारीणां पतिर्वन्धुः पतिर्गतिः। पत्युगितिसमा नास्ति देवतं वा यथा पतिः॥

जिस पुरुषके घरमे स्त्री पतिवता, शीलबती, दथास्य धनवाली, शुभगुणयुक्त, लज्जावाली, नाजुक पापसे दूर रहनेवाली, प्रसन्त्रमुखनाली, देखनेमें सुंदर, प्रिय बोलनेवाली, देव ब्राह्मण कुटुम्बियों तथा सज्जन पुरुषोंपर प्रीति रखनेवाली होती है उस पुरुषके पुण्यपर प्रीति रह्मनेवाला देव धर्म सर्थ काम तथा मोक्ष सफल करता है॥ १॥

पति ही क्रियोंका देव व बन्धु तथा उत्तम गति माना काता है. स्त्रियोंको पतिके समान दूसरे किसी देवताका आश्रय नहीं, उनंकी गति पति ही तक है ॥ २ ॥

विवारक समागमसे उन दोनोंके मन जामत हो गये थे, इस कारण क्षेत्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्र निहा भी नहीं आयी थी. प्रातःकाल होनेपर लानसन्ध्यादि नित्य कर्ममे भी चित्त वरावर स्थिर नहीं रहता था. छद्मने तो प्रमुक्तपास्त व्यय मनोरथ सिद्ध किया था इस लिये ससके तो आनन्द हुए उपरान्त यह प्रथक् प्रवास मिट कर सहवास कव प्राप्त हो, इसकी लहरें उठ रहीं थीं. पर सुविचारके मनमें दूसरा ही विचार था. एसने ज्यो त्यों करके अपने प्रेमसे आविष्ट हो जानेवाले मनको कुछ मार्गकीं और झुकाया; पर यह खीजाति होनेपर यहां कैसे किस प्रकार आयी होगी, उसने आज पर्यन्त क्या २ किया होगा, कहां २ रही होगी, और इस छद्यावस्थामें किस प्रकार रहा गया होगा, यह सब आश्चर्य जानेकी जोर उसकी मनोवृत्ति बहुत आतुर हो गयी. आज भी गुरुवर्यकी समाधि नहीं उतरी की, इससे समय मिलते ही वे दोनों

नित्यके वार्तास्थानपर का बैठे. छदाके वंदन करते ही सुविचार छछ हँसकर बोला — "त्यारे छदा! तेरे कार्य तथा तेरी बुद्धिने तो मुझे बढे आश्रठमें हाल दिया है! जन्म पर्यतके सहवासमें भी तेरी इतनी प्रक्का मैंने कभी
नहीं देखी थी. द्रव्य संबंधी तेरी लाख्सा तथा अपने गृहस्थाष्ट्रममें आवठयक धनकी खींचतानके लिये तेरे चित्तका असंतोष देख, में तुझसे ऊव
( इकता ) गया था और तू कोई प्राक्तत पामर खी है ऐसा आब कर मेग
मन तुझसे विल्क्कल विरक्त हो गया था; पर अब तेरी इस अद्भुत प्रझाके
लिये तुझे धन्यवाद दिये विना मुझसे रहा नहीं जाता. उसी प्रकार तेरे
सुबुद्धिमान पिता कि जिन्होंने तेरा नामकरण संस्कार करते समय तेरे
भविष्यके अनुसार जान कर तेरा नाम प्रकटप्रज्ञा रक्खा था, उनको भी
पुरा धन्यवाद है. पर अब यह बताओं कि जब में घरसे चला आया तबसे
आजतक तुमने क्या र किया ? यह जाननेकी मुझे वढी उत्कंठा हुई है,
इस लिये अपना उससे पीछेका सविस्तर ग्रुतान्त मुझे सुनाहे."

यह सुन कर छत्राने अपना इतिवृत्त कहना आरंभ किया. वह बोला -" कुपानाथ | पति ही स्त्रीका सर्वस्व है, उसका वियोग होना और वह भी जकारण और अकस्मात होना साध्वी खीको कितना संकटप्रद होता है, चसका ययार्थ वर्णन में कर ही नहीं सकती. आप मुझसे हँसते हँसते ऐसा कह कर आये वे कि 'में तेरे लिये कटूट द्रव्य लेने जाता हूं.' उस समय तो मुझे कुछ संदेह नहीं हुआ था, पर उत्तरीत्तर वर्यो व्यों आपके आनेम विलंब होता गया त्यों त्यों मेरे मनमें खटका होता गया कि हो न हो मेरे स्वामिनाथ सुझसे दुः खित होकर मेरा त्याग कर गये! में तो बैठी २ आपकी राह ही देखती रही. पर जब सांझतक आप नहीं आये, तब दुसरे दिन सर्वत्र भापकी तलाश कराई. जब आपके दर्शन हों तब ही भोजन करना, इस निश्चयसे रपवास किया भीर वहुत शोध करने पर भी आपका पता न चला तव फड़ाहार मात्र पर ही देहको निर्वाह करना निर्धारण कर भैंने अपने आप ही सर्वत्र देशाटन कर आपकी शोध करनेका निश्चय किया; पर उस वातमें मुहे एक भारी अडचन माछूम हुई कि एक तो मैं स्त्री अवला तिसपर भी अकेली, बिना मस्तककी पगडीके समान हो रही हूं. इस कारण मुझसे देशाटन कैसे हो सके ? मेरा शीख (सदाचार) किस प्रकार रक्षित रहे ? मैंने पहले ही कहा है कि, जवान ( युवती ) खीका शरीर तो रॅंथे हुए मोजन (दाल भात) के समान है कि यदि उसकी संभाल (रक्षा) न की जाय तो उसे छूत होते और विगडते दें। नहीं लगती, इसलिये क्रपाल प्रभुसे प्रार्थना करके तथा क्षमा मांग कर मैंने अपना खीरूप राप्त रखनेका निश्चय किया. पुरुषवेषमें भी कदाचित मुझे कोई पहचान छै, इस हरसे. किसीसे भी न पहचाना जाय ऐसा यह छदावेष योगिवेष धारण करनेका सामान साथ लेकर में घरमसे निकली. घरमेसे निकलते समय सब मामके छोगोंको देखते समय तक मैं स्नीवेषमेंही थी, पर पीछे एकांवमें माकर भैंने यह वेष धारण कर हिया कि जिससे सारे शरीरका हृदया-दिकका कोई भी अवयव स्पष्ट रूपसे दिखाई न दे इस लिये यह मोटा कंबल तथा गेरूसे रंगी गृदडी पहन ली: केओंपर भरम लगा कर उन्हें जटारूपमें बांध लिया. गुदहीके अंदर कमरमें कच्छ [ धोती लंगीट ] बांधा-हायके कंकन, कंठका मंगलसूत्र और मस्तकका केशमूषण आदि सौमाग्य-चिन्होंके बदले सब स्थानोंमें रुद्राक्ष धारण किये; कुंकुमके बदले खलाटा हि सब स्थानोंपर भरम चर्चली; जलके साधनके लिये यह श्रीफलपात्र (नारियल) जिसे प्रायः संन्यासी रखते हैं और आसनके किये मृगचर्म बगलमे हे लिया. आपके दुर्शन हों, इस लिये ही यह वैष बनाया. कदाचित आपके दुर्शन न हों तो इसी वेषमें जरीरका त्याग कर देना, उस समय यह दह प्रतिज्ञा की. इस रीतिसे में भापको जोधनेके लिये एक गृहस्य ब्राह्मणीसे अर्ण्यवासिनी -बोगिनी हुई. बाहरसे देखतेबाळे मनुष्य तो मुझे एक वाल ब्रह्मचारी-वाल्योगीरूप ही समझते थे. इतना होनेपर भी मैंने जैसे बने वैस मनुष्यसि वावचीत करना तथा सहवास करना बहुत ही कम रक्ता था. अन्नका भी मैंने त्याग किया था. इस कारण भिक्षा (भोजन)के लिये भी मुझे गांव सथवा शहरमें नहीं जाना पडता था. केवल वनके फल तथा जलसे ही में संतोष मानती. समय पर अरण्यसे दर काये हुए किसी तीर्थ अथवा शहरमें आपकी शोधके लिये जाना होता तो वहां फलादिक न मिलनेके कारण कई वार उपवास भी करना पडता था। इस प्रकार घरसे निकल कर मैंने अरतसंहके प्रत्येक तीर्थ, क्षेत्र, महात्माओंके स्थान, ऋषि मुनियोंके आश्रम और पर्वतोंसे आये हुए अरण्य तथा गृहाओंसें फिर कर बहुत ही सुक्षमपनेस भावकी जीव की. किसी २ नगर तया तीर्थम पर्वके अवसरपर जहां २ मनुष्योंका समृह एकत्र हो वहां २ में अवश्य जाती और सर्वत्र घूम फिर कर में आपको शोधती, पर अब वहां आपका दर्शन न होता तब में अत्यंत निराश हो जाती; वाग्वार हृदय भर आता और एकांतमें जाकर बहुत रदन करती. ऐसे अवसर पर किसीकी दृष्टि सुप्तपर न पडे, कोई रोतीं हुई सुक्ते न देखे, इस भयसे हृदयको अनेक प्रकारसे दावने (रोकने )का प्रयत्न

करती, पर उसमें निष्फल हो जाती. लोग मुझे इसका कारण पूछते तव उनके समाधानके लिये यह कह देती कि 'मेरे गुरुवर्य मुझे छोड कर चले गये हैं, वे अब कहीं मिलते नहीं, इस लिये मुझे दुःख होता हैं ' ऐसा कहनेमें में कुछ झूट नहीं समझती थी; क्योंकि "पतिरेव गुरु: स्त्रीणां पति-रेव गति: शुभा" पति हो स्त्रीका गुरु और पति ही स्त्रीकी उत्तम गति है, इस शास्त्रीक वचनके अनुसार छाप मेरे गुरु तथा पूज्य हैं ही. इस प्रकार ठौर ठौर अपनी युक्तिपूर्वक असत्यको बचाना पडता था. जनसमूहमे फिरते २ जहां कहीं पतिपत्नीको जोडीसे आनन्दपूर्वक टहलते फिरते देखती, वहां २ आपके विरहसे मेरी बहुत ही दुर्दशा हो जाती. एक बार काशी क्षेत्रमें मेरी ऐसी दुर्दशा हुई थी कि वहां भागीरथीके घाटपर मेरे ही समान एक दुखिया पतिवियोगिनीका मुझे समागम हो गया. ठीर ठीर छोग अद्भतः योगिवेष देख कर इसे देखनेको बहुत इकट्ठे हो जाते थे. उस समय आपकी शोध करता मुझे सहज ही मिळता था. यह तो महात्मा कोई अद्भुत बाल-योगी है ऐसा जान कर वह पतिवियोगिनी स्त्री अपने पतिके छिये प्रश्न करने आयी. इस समय अपने समान दु:खवाछी उस स्त्रीको देख मुझे। आपका अत्यन्त विरह हो आया, इस कारण मेरे मनकी जो दु:ख**द** अवस्था हो पडी वह भैं कह नहीं सकतीं. मेरी यह दशा देख उसने मुझसे इसका कारण पूछा तत्र उसके तथा अपने मनके समाधानके छिये मैंने अपना और आपका वियोगरूप कारण कह सुनाया उसमे भी असत्यसे बचनेके छिये मुझे अनेक युक्तियां रचनी पडी थी. 'मेरा एक प्राणवल्लभ मित्र कि जिसको मैं गुरुरूप मानता हूं, वह अपनी स्त्रीको एक सामान्य अपराधके छिये त्याग करके चला गया है और उसके शोधनेके अर्थ में योग भारण करके निकला हूं' ऐसा मैंने उस स्त्रीसे कहा था, कारण कि आप मेरे प्राणवहभ मित्र हैं तथा गुरु भी हैं."

इस बातचीतसे जिज्ञासुओं की समझमें आया ही होगा कि काशीपुरीमे भागीरथी के मणिकणिका — घाटपर देखा हुआ पहला बालयोगी वह
कोन था. वह योगी नहीं था, बिल्क महासाध्वी योगिनी प्रकटप्रज्ञा थी.
उसका बाक्चातुर्थ अद्भुत होनेपर भी कैसा सत्यमय था यह सबकी समझमें
आया ही होगा. गुप्त वेष धारण करके उस स्त्रीने असंख्य प्रसंगों में बोलते
हुएभी अपनी वाणीकों असत्यका स्पर्श भी होने दिया नहीं, अर्थात अपने
पुरुषवेषमें होनेपर किसीसे कुछ भी बातचीत करने में अपना स्त्रीख्प माल्यम
नहीं होने दिया, उसी प्रकार उसकी बातचीतसे किसीको स्त्री होनेका भी

संदेह नहीं हुआ! अस्तु: इसके पीछे फिर क्या हुआ ? वह भी उसीके-मुखसे आप सुनिये!

फिर छद्मिल्या बोला - "कृपानाथ! बहुत शोध करने पर भी किसी जगह आपका दर्शन नहीं हुआ तब तो में निराश हो गई. अति दु:खित होनेपर एक ही स्थानपर वैठ कर आपका स्मरण करते २ शरीर त्यागनेका मैंने निश्चय किया. फिर गंगाजीके उत्तर तटपर फिरते २ एक एकान्त स्थल बाया, वहां में गंगास्नान कर वैठी तथा आपकी प्राप्तिके लिये प्रभुका एकात्र मनसे घ्यान करने लगी; पर वहां भी मेरा मन बोडी देर विछे ऐसा विह्न तथा शोकाविष्ट हो जाता कि मुससे मुक्तकण्ठसे चढ्न किये विना रहा नहीं गया. ऐसी दशार्मे दो तीन दिन येन केन प्रकारेण व्यतीत किये (काटे ). यह स्थान विल्कुल उजाड तथा शून्य जंगल होनेपर भी मसे, अंघेरी रात्रिमें भी वाच, शेर बादिका भय नहीं लगता था और आपके वियोगसे तो मेरी भूल, प्यास, तृष्णा, निद्रा, शांति, भीति और सत्र पदार्थीके ऊपरकी प्रीति ससको त्याग कर चली गई थीं. अंतमें सुद्धे दु:ख हुआ कि ऐसा निरर्थक और दु:खमय जीवन कहांतक धारण कर रक्खं ? इसलिये अब फलाहार भी करना नहीं, वैसे ही यहासे उठना भी नहीं तया श्रीभागीरथीका पवित्र तट छोडना भी नहीं. व्या जीवन गॅवानेकी: अपेक्षा श्रीगंगाजीके तटपर प्राण गॅवाना यह श्रेयस्कर है. ऐसे निखयसे मैंने ३ दिन काटे और चौथे दिन पवित्र पर्व था, इसलिये उपःकाल होते ही असंख्य महात्माजन आसपासके अर्ण्योमेसे इस एकान्त तथा पुण्य-रूप तटपर स्नान करने आये. "जच जय गंगे. हर हर गंगे. पापहारिणि अवमोद्धारिणि," इत्यादि शन्दोंकी गर्जनाएं सन कर मुझे भी उमंग हुई--लगातार तीन उपवास होनेसे मुसमें उस समय शक्ति तो रही न थी. तो भी श्रद्धासे धीरे धीरे चठ कर मैंने प्रवाहमें गंगास्तान किया, और पतित-पावनीसे हाथ जोड कर प्रार्थना की कि "हे माता! आपका ऐसा विरद है कि 'सत्र प्राणियों के पाप हर्ण करनेवाली हो गतन में जो कि एक अपराधिनी अवला हूं, बाला हूं, और अत्यन्त पश्चात्ताप करनेवाली हूं, और अपने पापसे ही इस महादुःसका अनुभव कर रही हूं, तिस पर भी हे पतित-पावनी! मेरे दु:खका अंत क्यों नहीं आता १। में तुम्हारे शरण हूं! तुम नगजननी हो, तो इस दीन दुखियाकी रक्षा करो."

इतना कह कर छद्मलिंग किर बोटा - " क्रपानाय। मेरी यह प्रार्थना देवी भागीरयीने सफल करी. मैं ज्यों ही स्तान करके किनारेपर माई

स्थार उदासचित्त अपने आसतपर देठी, उसी समय उत्तर दिशाकी औरके -बनमेंसे एक अत्यन्त चृद्ध वयके महात्माको मैंने किनारेकी और आते देखा, इनकी आकृति, प्रभाव, श्री तथा तेज देख कर मुझे निश्चय हुआ कि यह कोई ईश्वरी पुरुष है. मैंन उठ कर उनके चरणोंमें वंदन कर -मस्तक नवाया. वह मुझे अपनी दिव्य दृष्टिसे पहचान कर बीले- वाले! -तेरा कल्याण हो! पुत्रि! तू क्षीजाति होने पर इस एकान्त और घनघोर अरण्यमें अकेली क्यों आयी है ?' स्वामिनाथ ! आजपर्यंत मुझे किसीनेमी पहचाना नहीं था, इससे इन महात्माका अन्तर्यामित्व तथा ईश्वरी भावं देख, मुझे बहुत आखर्य हुआ; ज्योंही इन्होने मुझे 'पुत्री' कहा, त्योंही मुझे सी उनके निषे पितृमान उत्पन्न हुआ। उनका प्रश्न सुनते ही, महादु खिया लडकीकी अपने प्रमाल पितास मिलने पर जैसी दशा हो नेसी ही दशा मेरी होगबी, मेरा हृद्य भर आया, गुंह सुख गया, फिर नेत्रोंने उच्य जलस चनके दोनों चरणोका प्रक्षालन किया; उनके पूछे हुए विषयमें मुझसे कुछ भी उत्तर नहीं दिया गया. थोडी देरमें वे आप ही अपने योगबलसे सब हाल जान कर बोले- 'पुत्रि! चिन्ता मत कर. भगवत्कुपासे तेरा संकट मैंने जान लिया है. परमात्मा उसे टालनेमें समर्थ है. अभी तू यही स्वरंथ-वित्त हो बैठ. इस पर्वका पुण्यकाल बीता जाता है, इससे पहले मुझे गंगास्तान कर होते है.

स्वामिनाथ! ये द्याल महात्मा स्नान करके पीछे लौटते समय मुझे अपने साथ एक अति गुप्त तथा दिन्य स्थानके प्रति लिना ले गये. नहांकी श्रुमि, तृणांकुर, सुक्ष, लता, बेलियां, जलाश्य और पश्ची आदिक सन अद्भुत और दिन्य थे. अपने आग्रमपर लिना जानके पीछे महात्माने मुझे अपने सम्मुल बिठा कर कहा — पुत्रि! तेरा पति बहुत सुपात्र और मुमुश्चु है, उसको इस संसारके सुलभोगोंकी लालसासे तुने त्रास दिया था, यह तूने अन्छा नहीं किया, इसीसे उसने तेरा त्याग किया है. अन उससे मिलाप होना तेरी मानुषी शक्तिसे वाहर है. संसारसे थिकत हो और विशेष कर तेरे छेशसे त्रास पाया हुआ वह अपने एक महासमर्थ गुरुकी शरणमें जा पड़ा है. वह स्थान ऐसा दुर्गम है, कि वहां योगीके निना दूसरा कोई जा नहीं सकता पर तेरी शुद्धवृत्ति, तेरा पातिष्रत्य तथा पति — प्राप्त्यर्थ सहा हुआ अपार कष्ट देख कर मुझे बहुत करणा हुई है, इस लिये में तुझे वहां जानेका एक साधन देता हूं. पर वहां आकर कोई ऐसा कार्य नहीं करना जि ससे तेरे स्वामीके मोक्समार्गमें अन्तर पड़े. फिर उन्होंने यह गुटिका

जो मेरे जुड़े (जटाजूट) में है, देकर कहा - 'ले यह एक दिव्य वस्तु में तुसको देता हूं इसे तु यत्नपूर्वक रखना, दिन रात ग्रप्त रीतीसे अपने शिरमें रखना इसमें भनेक अमृल्य सिद्धियां हैं. इससे तु जहां इच्छा करेगी उसी दुर्गम स्थानपर भी विना प्रयास जा सकेगी तक्षमें कुछ अपविश्वताका प्रवेश नहीं होगा, तुझे कोई पहचान नहीं सकेगा, वेरा कंठस्वर बदछ जायगा तथा तेरी बुद्धि बहु निर्मेल तथा भगवत्परायण रहेगी. इस गुटि-काको जब तू अपने पाससे अलग रक्खेगी, तब ही तेरा मूलक्प प्रकट हो सकेगा. इसे लेकर तू अपने स्वामीके पास जा. वहां एक पवित्र आश्रममें वह अपने गुरुवर्यकी सवामें रहता है और मोक्षप्रद ऐसे ज्ञानयोगका अवण करता-है. पर वहां जाकर अपने खोरनभावका अनुसरण नहीं करना, अपनी और उसकी पहचान करके उसके आत्मसाधनमें विम नहीं करना; किन्त चन महात्मा गुरुका शिष्यरूप होकर शुद्धचित्त अपने स्वामीके साथ इस-परम पावन ज्ञानयोगका श्रवण करना. वह महात्मा गुरु तो तुझे देखते ही पहचान छेंगे, पर तुम्हारा ज्ञानयोग पूरा होने तक कभी अपना संबंध प्रकट नहीं करना. जा! उन महात्माको वहे प्रेमसे मेरा प्रणाम कहेना. इस प्रकार कह कर वे आश्रमके वाहर तक मेरे साथ आये और मुझे मार्गस्य करके, 'इसी मार्गसे तू सीधी अपने स्वामीके पास जा पहुंचेगी' ऐसे कह कर थीछे लीट गये. उसी दिन में चमत्कारसे मरी हुई शीववासे मार्गमेंके अनेक चमत्कार देखती हुई, शोभा निरखती हुई छा पके चरणोंसें आ पहुँची और आपकी तथा समर्थ गुरुदेवकी सेवा करके भाग्यवती हुई हं" ऐसा कह कर वह स्त्री उसके चरणोंमें गिर पड़ी.

यह सब बृत्तान्त सुन, अति विस्मित तथा प्रसन्न हुआ हिजपुत्र स्विचारशर्मा एसकी रहता, पतिमक्ति और अप्रतिम प्रेम देख, उसकी बहुत धन्यवाद देने लगा. उसका एक २ कर्तव्य याद करके मनही मन आश्रयम और प्रेममे मम होने लगा. योड़ी देर पीछे शान्तिपूर्वक विचार करके बोला - " अच्छा, सति! तेरे अद्भुत कार्यको देख मेरा मन जैवा विस्मय पाता है, वैसे ही मुझे एक वात पूछनी है कि जो तुझे और मुझे वहुत विचार करने योग्य है. को साध्ती ! तेरे इतने बड़े परिश्रमके अन्तर्मे तुझे अव यथार्थ अनुभव हुआ है ही कि मनुष्य जिस संधारके लिये सदा तलफता व मरता रहता है उसमें कितना सुख है ?"

"कृपानाथ!" छन्प्रने कहा - " सुख कैसा ? संसारमें सुख वो कही दृष्टिगोचर होता नहीं, सब बातोंमें उलटा दु:ख, दु:ख तथा दु:ख ही दु:स्त दृष्टि पहता है. इस लोकका जीव, दुद्धिमान, पंडित, चतुर तथा अत्यन्त सुक्ष्म विषयका जाननेवाला होकर तथा अनेक प्रकारसे समझदार होने पर भी जहांतक संसारी विषयमें घिरा हुआ होता है, वहांतक सत्य समझ सक्ता नहीं, पर भ्रान्तिसे मानी हुई वातको सत्य गिनता है तथा उसके गुणोंसे लिपटा रहता है. यह वड़ी और प्रवल आवरणशक्ति दुःखकी—समोगुणकी है, पर यह दुःख, सुखाशारूप आवरणसे ढका हुआ है. अझ जन उसे प्राप्त करनेके लिये मिथ्या प्रयास करते गहते हैं. यह अपने गुरु महाराजने जैसा कहा था यह सब उस समर्थ मायापतिकी मायाका खेल हैं."

"ऐसा ही है" सुविचार वोला — "तेरे मनमें भी यह विचार योग्य रीतिसे स्थिर हुआ है, इससे अब इल विशेष कहनेकी आवश्यकता नहीं. पुनः कहना इतना ही है कि तेरा परिश्रम सफल हुआ, मेरी भ्रांति मिटी, हम दोनोंका वियोग दूर हुआ और मेंने तुझे अंगीकृत भी किया. बिक तूने और मेंने इस विविक्त स्थानमें साथ ही रह कर परम तत्त्वज्ञान 'यक ही गुरुवर्यके द्वारा श्रवण किया तथा उस श्रवणके अनुसार यथार्य अनुभव भी हम दोनोको गुरुकी कृपासे प्राप्त होकर विज्ञान भी हुआ. यह वडा अलभ्य लाभ हमको मिला है कि जिसकी प्राप्तिसे संसारमें कोई वढा लाम नहीं, तो फिर हम किस आशासे ऐसा पुण्यरूप स्थान तथा परमेश्वर-तुल्य गुरुदेवके चरणारविंदकी पवित्र सेवा छोड कर संसारमें वा स्वर्गमें भी जानेकी इच्छा क्यों करे ?"

"कृपानाय!" छद्मने कहा — "अब आशा क्या और तृष्णा क्या ? आपको तो आशा पहलेहीसे नहीं थीं और आपकी तथा गुरुदेवकी सेवासे मेरी आशा भी, मुझ त्याग कर सदाके लिये विदा होगयी है. मेरी इच्छा भी इस स्थानकों छोड अन्यत्र जानेकी नहीं तथा यहां आपके चरणों में रह कर विषयभोग करनेकी भी नहीं. मेरी सब मन:कामना पूण होगई है. मैं केवल शुद्ध निदींब प्रेममात्रसे सदा आपके चरणोंकी पुण्यत्प सेवा करके ही छतार्थ होना चाहती हूं. अरे! ऐसे परमानन्द्यन ब्रह्मसुखको छोड तुच्छ — नाशवन्त — परिणाममें दु:खप्रद ऐसे विषयसुखकी लालसा कीन करे ? पर कहे विना वनता नहीं, कि इस नीच जीवको यह ब्रह्मसुख प्राप्त करानेवाली तो मेरी यह विषयसुखकी लालसा ही है."

" विषयपुलकी लालसा ब्रह्मसुलको प्राप्त करावे, यह तो कहने योग्य नहीं,'' सुविचार बोला, - " पर तुम्हारे संबंधमें यह वात अपवादः रूप है. तुम्हारी विष यलालसा सम्य संबंधमें नहीं, पर अपने पतिके संबंधमें थीं और पतिके साथ मिल कर पत्नी, अपने सुखकी लाख्सा करे यह धर्म-विरुद्ध नहीं और न अपराध है. जो विषयपुत्तकी ही इच्छा हो और वह वर्मातुसार करनेम आवे तो उसका परिणाम भी कल्याणकारक ही होता है, इसी लिये विषयमेंसे मनुष्योंकी कामना दूर करने और परिणाम कल्याण-रूप वितानेके लिये भगवत्प्रेरणासे ज्ञानयोग रचा गया है. ईश्वरी आज्ञा है कि मनुष्य अवश्य धर्मशास्त्रकी आज्ञानुसार आचरण करे, जो धर्मशास्त्रकी आज्ञाको एहंचन\* कर अपनी इच्छानुसार वर्तते हैं, उनको इस लोक तथा परलोक्म मुख नहीं मिलता और सद्गति भी नहीं मिलती."

व इस प्रकार वातचीत कर रहे थे इतनेमें पर्णशालामेंसे 'नारायण, नारायण,' ऐसा ज्ञान्त और गम्भीर शब्द सुनाई दिया. "अहो क्या गुरुदेवकी समाधि डतरी ?" इस प्रकार कहते हुए आनन्द्पूर्वक, तत्काल दोनों शिष्य दौढ़ कर उनके पास गये और वंदन करके उनकी सेवामें तत्पर हो गये.

द्रुसरे दिन वे महात्मा योगीश्वर दोनों जिष्योंको पास विठा कर सुविचार प्रति बोछे-"पुत्र! तुन्हारी दोनोंकी स्थिति अनुसार जो ज्ञान त्रमसे कहना चाहिये, वह भले प्रकार तुमसे कह चुका हूं. तुमको यहां आये हुए भी बहुत दिन हो गये हैं, अब तुम दोनों जने सुखसे अपने आश्रमको जाओ. तुन्हारी धेवासे में वहुत प्रसन्न हुमा हूं और आजीर्वाट देता हूं कि तुम्हारा कल्याण हो. इस छद्मालिंगकी सहनजीलता, धेर्य और पराकाष्टाका प्रेमनिष्ठापन देखकर तो मुझे परम आनन्द हुआ है. क्यों सुवि-चार! तू इसे पहचानता है कि यह कौन है ?"

सुविचारममी इसका उत्तर देने जा रहा या कि इतनेमें गुरुवर्यने छनाको आजा दी कि "पुत्रि! अब तेर लिये छूट है. स्विक कालके अपने भीपण छद्मत्रतको समाप्त करके आज तू अपना मूल रूप प्रकट कर!"

आज्ञा होते ही उसने अपनी जटामोंका वंघन छोड डाला, उसमेंसे गुटिका लेकर गुरुजीके चरणारिवदींपर रख टी और उसके साथ ही वह छद्म मिट कर सुन्दरी वन गयी, फिर मंजुल सुत्वर कंठसे "पिताजी! पिताजी!!' करती उनके चरणारविंद्में जा पडी. उसकी आदवासनपूर्वक अनेक आशीर्वाद देकर गुरुदेव बोले - "पुत्री! तेरा अद्भुत प्रेम तथा तेरे दृढ पातित्रत्यके लिये तुझे धन्यवाद है, अवस्य धन्यवाद ही है. सीता, दम-यन्ती, ताग, अरुन्यती और अहल्याके जैसी ही तू भी सीता है! तेरे

<sup>\*</sup>य ग्राखिविधमुत्स्रच्य वर्तते कामकारतः । न म मिद्धिमवाप्नोति न मुखं न परां गतिम् ॥

विचित्र कार्यफे लिये तो बढा आश्चर्य होता है कि अबला जाति होकर अपने स्वामीके अर्थ अपार कष्ट सहन करके उसको मिलनेके लिये तुने असंख्य प्रयत्न किये हैं. यह तेरी शुद्ध पवित्र निष्ठाका श्रेष्ठ फल तुझे कृपालु प्रभुने दिया है. तुझ सरीखी पितत्रताओंका संसारमें दर्शन दुर्लभ है. पुत्रि! पातित्रत्यका वल तो सियोंको सबसे श्रेष्ठ है. पतित्रत यही सियोंको मोक्षका साधन है. स्वतः ही को क्या पर अपने स्वामीको भी पतिव्रताएं अपने व्रतके प्रभावसे उत्तम गतिको छे गयी हैं और छे जाती हैं. भक्त जनोंको जैसे भगवद्गक्ति है वैसे ही पतिव्रताओं के लिये पतिभक्ति है. तुने जो कुछ किया है वह सब लोकमें अनुकरणीय है. पतिकी पूर्ण भक्ति करनेवाली ऐसी जो तु - उसपर भक्तोंके पति भगवान प्रसन्न हुए हैं और उन्होंने तुझे तेरे स्वामी सिहत भवदुःखसे सदाके लिये मुक्त किया है. विय पुत्र सुविचारशर्मा! भगवत्क्रपासे में पूर्व ही जानता था कि तू सदाके लिये अपनी स्त्रीका त्याग करनेवाला है. पर अब तू समझ गया होगा कि पवित्रताओं में शिरोमणि ऐसी धर्मपत्नीका मूर्वतासे त्यांग करनेवाला पुरुष चौर नरकमेंसे किसी प्रकार निकल नहीं सकता! इस लिये पुत्र! तुम्हारी यह पवित्र जोडी अखण्डित रहे और तुम पुण्यरूप गृहस्थाश्रमका श्रेष्ठ सुख भोगो. धर्मवर्ती, निष्काम, अकाम, शुद्ध बने रह कर परम पदको प्राप्त हो !"

"तिय देखे जबै पियुको दुःखमें, दुःखमें है आपन गात कंपावे। आनन्दमें चित्त रुखे निज स्वामिहि, कामिनी मीद प्रमोद बढावे॥ प्राणप्रिया परदेश गये निशि वासर कामिनि काम घटावे। अन्तह साथ चर्छ पियके यहिभांति पतिवत धर्म कहावे॥

नानुक्त्वा यहान्निर्गच्छेत, न पर पुरुषं भाषेतान्यत्र वणिक् प्रविज्ञतः ब्रह्केन्यः। न नाभिं दर्शयेत, आगुल्फाद्वासः परिद्रध्यात, न स्तनौ विवृतौ कुर्यात्, न हसेदप्रावृता, भर्तारं तद्वन्युन्वा न द्विष्यास्। न गणिका धूर्ताभिसारिणी प्रविज्ञता प्रेक्षणिका मायामल-कुक्क्छारिका दुःशीलादिभिः सहैकत्र तिष्ठेस, संसर्गण हि चारित्रं दुष्यतीति ॥

'विना कहे घरसे वाहर न जाय, विना हुपटे भोडे न जाय, शीध न चके, पर युक्वके संग न बोके परंतु न्यापारी, बैंग्य, संन्यासी, बृद्ध इनसे बोलनेमें दोष नहीं है. नामिको न दिखावे, घुटनों तक वस्नोंको पहेरे, स्तनोंको न खोले, न हंसे, न नम हो. पति और पतिके वन्धुओं से वैर न करे, गणिका, धूर्व, क्रुटिनी, संन्यासिनी, प्रेक्षणिका, मायासे कपट करनेवाली, दुष्ट स्वभाववाली इनके संग न बैठे क्यों कि ससर्गसेमी चरित्र दृषित हो जाता है.

<sup>\*</sup>मार्तातें मुद्तिता हुष्टे प्रोपिते मिलना कृशा। मृते म्रियेत या पत्यौ सा स्त्री ज्ञेया पितृता।।
किसी भाषा कविने वर्णन किया है कि:—

गुरुवर्यके ये वचन सुन, सुविचार हाथ जोड कर बोला — "कुपानाथ! आपके शरण लाकर अब फिर तुच्छ गृहस्थाश्रममें जाऊं? क्या कोई समृ- तका समुद्र छोड कर कटोरीभर छाछको पसंद करता है? स्थवा पारस पत्थरको छोड कर काचके दुकहेको कोई पसंद करता है? सगवन्! कुपा कर लव तो अपने पवित्र चरणोंमेंसे हमे अलग न कीजिये. आप इस झीके वियोगपरिहारके लिये मुझे गृहस्थाश्रमकी आज्ञा करते होंगे, पर उसे भी अब आपकी छापाके प्रसादसे संसारस्यकों किंचिन्मात्र भी कामना रही नहीं. आपकी शरण छोड कर जाना या इस स्थानको छोड कर जाना अब उसको भी इन्द्रासन छोड कर धूरेकी और जानेके स्थान माल्यम पहता है."

इतनेमं हाथ जोड कर प्रकटप्रज्ञाने भी ऐसी ही प्रार्थना की कि, "भा-कन! आप तो अन्तर्यामी हैं, इस फारण आपसे छुछ फह कर बतलानेकी आवश्यकता नहीं, पर यहांसे जानेकी आज्ञा जो आपने की वह मुझे भी कचिका नहीं इस लिये प्रणामपूर्वक प्रार्थना है कि अब हमे — अपने शरणा-गत वालकोंको यहांसे हटायं नहीं. हम अब संसारसुखसे स्वया भयभीत हुए हूँ. मुझेंम पहले जो प्राकृत भाव था वह मेरे न्यून पुण्यके कारण था, वह भली भांति पिस जानेस और आपके पवित्र दर्शनसे समूल नष्ट हो गया है. अब हमको यहां रह कर अपने भवसागर तरणरूप पवित्र चरणार-विन्हीं असंड सेवा ही करने वीजिये."

दोनों पति पत्नीका ऐसा गुद्ध अंतः करण, गुद्ध गुरुभक्ति सथा संसान्ने गुद्ध देरान्य देख वे छुपाछ महात्मा बहुत प्रसन्न हो करके वोले — "मेरे विय पुत्रो। संदानो! संसारस विरक्त हो कर असंग रहने की इच्छासे ही में यहां इस एकांत स्थानमे आ पड़ा हूं. यहां भी आपके प्रेमी जोडेका संग मुझे लिपट गया है; पर यह संग पित्र प्रेममय होनेसे मुझे खेद हुआ हो, अर्थात तुम गृहस्थाश्रम करते हुए यहां रहो तो तुमको अथवा मुझको छुछ हानि नहीं, तो भी आपहपूर्वक तुमको संसारमें जाकर गृहस्थाश्रम करनेकी में आज्ञा देता हूं, उसका हेतु यह है कि गृहस्थाश्रम होप तीन आश्रमोंकी रक्षा करता है. अन्नदान तथा ज्ञानदानका आधार गृहस्थाश्रम सबसे श्रेष्ट है; प्रत्येक शालीको उससे जितना हो सके उत्तना सामध्यानुसार छुछ भी परोपकार करना चाहिये. परमात्माको परोपकारके समान दूसरा छुछ प्रिय नहीं. प्राणीको प्राणोंकी रक्षा करना यह सब परोपकारोंसे उत्तम है, अर्थात

प्राणीका नाश न होने देना, यह बहुत वडा उपकार ह और देहका नाश होनेसे कोई प्राणी नष्ट तो होता नहीं और आत्माका नाश किसीसे हो नहीं सकता, तो फिर उसका वचाना क्या १ पर ऐसा नहीं, आत्मा सत्कर्म कर भक्तिप्रपृरित तथा ज्ञानी होनेसे आपमे और परब्रह्ममे भेड नहीं - ऐसा समझ तथा अनुभव करके उध्वें गति - मोक्षको पाता है, इसीका नाम सचा जीवन तथा अमर होना है. कुकम करके उत्तरोत्तर अधीगति-\* नरकों पड़ना कि जहांसे फिर उद्घार होनेका समय ही न आवे उसका नाम नाज्ञ है. ज्ञानद्वारा ऐसे नाज्ञसे प्राणीको वचाना, यह सबसे वडा परो-पकार है. अनिवकारी आसुरी प्राणी तो अपने आप ही नाश पाता है, इससे उनकी वचानेवाला अंतमे धक कर निष्फल होता है. पांतु, देवी अधिकारी जीवको ऊर्ध्व गति जानेका सन्मार्ग वता कर नाश पानेस रोका जा सकता है. ऐसे परीपकारसे पूर्ण परमात्मा बहुत प्रसन्न होता है; इस लिये पूर्व उन्होंने स्वयं श्रीमुखसे कहा है कि " जो मनुष्य मेरे ज्ञानरूप परम तर्वको जान कर मुझमे प्रीतिवाले अधिकारी मनुष्योंको जनाते हैं, वे मेरी परा भिक्तको पाकर निश्चय मुझमेही या मिलते हैं. तथा उस परोप-कारी मनुष्यकी अपेक्षा इस छोकमें मेरा प्रिय दूसरा कोई नहीं, वैसे ही चसकीं अपेक्षा अधिक पिय मुझे दूसरा कोई होनेवाला भी नहीं."†

व्यानहं द्विषतः कूरान्संसारेषु नराधमान् । क्षिपाम्यज्ञसमग्रुभानासुरीव्वेव योनिषु ॥ आसुरीं योनिमापन्ना मुढा जन्मनि जन्मनि । मामश्राप्येव कोंतेय ! ततो यांत्यधर्मा नितिम्॥

ं य इदं परमं गुह्यं मद्धकेष्वभिधास्यति। भक्ति मयि परां कृत्वा मामेवैष्यत्यसंशयः॥ न च तस्मान्मनुष्येषु कश्चिन्मे प्रियकत्तमः।

भविता न च में तस्माद्द्यः प्रियतरों भुवि ॥ गींता १८-६८,६९ जो इस परम गुप्त गोताको मेरे भर्जोंसे कहेगा अर्थात् गीताका अर्थ भर्छ प्रकारसे प्रेमपूर्वक विना लोग जो भगवद्भर्जोंको समझावेगा सो मुझेम परा भक्ति करके मुझकोही प्राप्त होगा, इसमें संशय नहीं. इस गीताको भर्जोंमें प्रसिद्धि करनेवालेसे स्रियक मेरा प्रियकारक पृथ्वीमें दूसरा मनुष्य कोई भी नहीं है और न उसके वरावर और कोई मुझे प्रिय होगा ॥ मनुष्याधिकारत्वाच्छाख्रस्य मुवि मनुष्ये- बिन्तर्युक्तम् । दिवि देवेषु च नास्त्येव तत्प्रसिक्तिरित्यर्थः । एवं च काळ्त्रयवर्तिनिखिलभ-काजन।तिज्ञायिप्रियाय तह्मे भक्तमात्रसाधारणं मत्प्राप्तिहपं मोक्ष दिश्वत्रहं तदीयनिरित्रशायित्वायुणं फलं दानुमपत्यत्रधमणे एव तस्य भवामि इति भगवतोऽभिप्रायः ॥ अर्थात् पृथ्वी पर शास्त्राधिकार मनुष्योंकोही है इससे छोकमें "मनुष्येषु" ऐसा कहा है. सारांश यह कि स्वर्गस्य देवोंमें तो शास्त्रका प्रसंग ही नहीं है, इस प्रकार प्रैकालिक समस्त

" प्रिय बत्सी ! तुमको मेरा दिया हुआ ज्ञान, तुम्हारे अकेलेहीका कल्याणकारक नहीं; किंतु संसारमेंके सर्व अधिकारी जीवोंके कल्याणार्थ है. इससे गृहस्यात्रमके निमित्तसे संसारमें जाकर तुम्हे इस ज्ञानका सर्वत्र प्रकाश करना है. संसारमे रह कर आत्मकल्याण कैसे हो सकता है और इसके लिये प्रत्येक मनुष्यको कैसा पुरुषार्थ अथवा कैसा आचरण करना चाहिये, यह सब तुमको करके दिखाना है. केवल ज्ञान अथवा सदाचरणका उपदेश ही करनेसे मनुष्य ज्ञानी अथवा सदाचारी नहीं होता; वल्कि उसके अनुसार यथार्थ आचरण कर दिखानेसे, जीव सन्मार्गी हो जाता है. इसी हिये उस परमात्माने पूर्व अपने एक प्रियतम सेवकसे कहा भी है, कि, है तात! त यद्यपि केवल निराश तथा निष्कर्म हुआ है तो भी लोगोंको धन्छे मार्गपर हे जानेके हिये भी तुझे सत्कर्म करना चाहिये. " होक-संग्रहभेवापि संपन्न्यन कर्तुमहीस ! " इसी लिये में तुन्हे मुक्तिके द्वार पर जा पहुँचतेपर भी फिर संसारमें गृहस्याश्रम भोगनेको कहता हूं. ऐसा करतेसे अनेक मनुष्योंका करणण होगा. तुम जाओ, सुखी होओ, फुलो, फलो और दृद्धि पाओ ! समर्थ प्रभु तुमको अपने समीपम ही चुला छेवे; चिन्ता मत करो, अपनी अवर्ण्य गुरुमक्तिके लिये जब २ तुमको मेरे दर्श-नोंकी इच्छा हो, तब तब महात्मा धर्मार्थपूर्णकी दी हुई इस गुटिकाके प्रमावसे तुम यहीं आ सकोगे."

यह कह कर उन्होंने वह गुटिका तथा एक दिन्य मणि देकर सुविचारसे कहा—" पुत्र! यह तेरा पहला शिवजींका दिया हुआ स्पर्शमणि है. इसको भी तू अपने साथ ही छेठा जा! इसके हारा तुम अनेक सत्कर्म तथा परोपकार कर सकोंगे, गृहस्थाश्रममे यह तुमको वहुत सहायभूत होगा. चैठन्यरूप स्पर्शमणि कि जो तुम्हारी चिद्रगुहामे गुप्त था, वह तो पूर्व ही तुमको स्पष्ट रूपसे दिखा दिया है. उसके स्पर्शन घर्षणादिककी रीति भी आजप्यन्त भेंने अनेक प्रकारसे तुमको वताई है, इसिटिये इससे भी तुम संसारके अनेक प्राणियोंके कोई (जंग) [मोर्चा] लगे हुए लोहरूपी अन्तःकरणको धिस २ कर सुवर्णमय कर सकोंगे. तुमको संसारसे डर नहीं. जिन २ वस्तुओंसे संसारमे तुमको डर या उन सबसे अयको दूर कर, सब तरहसे निर्मय रहनेका साधन तुमने प्राप्त किया है.

<sup>-</sup>भक्तजनाधिरप्रिय उस भक्तको सर्व साधारण भक्त मात्र शुलभ आत्मप्राप्तिस्य मोक्षको देता हुमा में उसके निरतिशयत्वातुक्ल फलको न देकर दसका ऋणी रहता हूँ, यह भगवानका अभिप्राय है।

संसारमें सबसे बड़ा भय मायाका है. वह चाहे जिसको, चाहे जिस प्रकारसे भी भुला कर अपने फंदेमें फसा लेती है, उसके आगे किसीका भी बल नहीं चलता; तथापि वह स्वतंत्र नहीं, वह अपने छपालु प्रभुकी दासी है, इस कारण वह प्रभुके शरणागतोंसे कुछ उपद्रव नहीं कर सकती. परम पुरुषने पूर्व ही अपने श्रीमुखसे कहा है कि, जो मेरी शरण रहता है वह मेरी प्रवल मायाको पार कर जाता है. "मामेव ये प्रपद्यन्ते मायामेतां नरित ते" इससे तुम दोनों जो कि अपने महाराज सर्वसमर्थ मायापितंके शरण ही हो, इसिलये वह तुमको कुछ पीड़ा नहीं कर सकती. प्रिय पुत्र सुविचार! जैसा तुझको महात्मा धर्मार्थपूर्णवाली गुटिकाका साधन मिला है, वैसा ही किंवा उससे अधिक चमत्कृतिवाला एक दूसरा अद्भुत साधन में तुझे देता हूं, वह इस वनमें तेरे ऊरर उदाया हुआ व्याचान्वर है. इसको शी तुम अवस्य अपने साथ ले जाओ!"

इतना कह कर थोडी देर शान्त होकर गुरुवर्य फिर बोल-"प्रिय वत्सो! चलो, तत्पर हो जाओ, में तुमको शिव्र भूमिपर उतर जानेका एक गुप्त मार्ग वताता हूं." यह सुन गद्गद कंठ हो गये हुए वे दोनों पित पत्नों अपने २ नेत्रोंसे आंसुओंकी धारा वहाने लगे और वे जड तथा गूंगोंकी तरह, प्रेमसे वँथे हुए सूडकी तरह हो गये. क्षणभर पीले हाय जोड़ नम्रतापूर्वक खड़े रहे, वे और कुछ भी वोल न सके. गुरुवर्यने जान लिया कि भेरा वियोग इनको दुःखलप है, उसे ये सहन नहीं कर सकते, क्यों कि इनके अन्तःकरण शुद्ध हैं, चल कर इनको समझाऊं. यह मनमें विचार उनको समझाते हुए कहा कि "अपने हृदयके अपार प्रेमके लिये तुम कहीं भी चले जाओ, पर मुझसे दूर ही नहीं हो सकते. में सदा तुम्हारे पास बौर तुम सदा मेरे पास ही हो. दूरता तो केवल अज्ञानियोंमें है. हम लोग तो चिन्मणि ऐसे समर्थ मायापितके चरणोंमे हैं और मायापित सर्वत्र व्यापक है, तो हम भी सर्वत्र उसके चरणोंमे ही हैं, फिर, हमारा वियोग कहां? जहां मेद हो, हैत हो, 'मुझको मेरा, तुझको तेरा हो,' वहां वियोग है, पर जहां अमेदातमाझा अनुभव किया जाता है, समान वृत्ति से योगका सेवन है, में नहीं, और तु भी नहीं, अहैत ही है, वहां वियोग ही नहीं. सर्वत्र अमुसंबान है. यह तुम दोनों जानते हो, इससे खेद छोड़ कर तुम घरको जाओ.'

यह सुन सुविचार कुछ कहना चाहता था कि इतनेमें गुरु उसके मनका भाव जान, फिर बोलें - "पुत्र! मैंने समझ लिया कि तु सुझसे गुरुदक्षिणा लेनेके विषयमें कहना चाहता है, पर मैं तो इतनी ही दक्षिणा चाहता हूं कि मैंने तुमको जो परमात्मतत्त्वसंत्रंगी अनमोल चंद्रकान्त मणि दिया है, उसका संसारमें सर्वत्र प्रचार करनेके लिये अहर्निश तन -

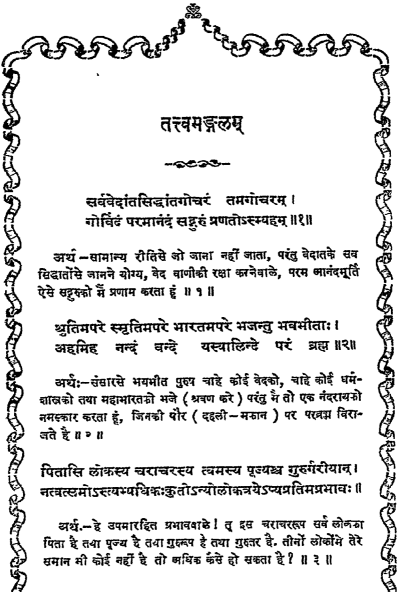
यह कह हाथ पकड़ कर दोनोंको खड़ा किया और हृदयसे लगा कर मस्तक सुंघ धनेक आशीर्वचन कह कर अपने साथ ले चले. आश्रमरक्षक सिंह भी उदासमुख उनके साथ २ चला. आश्रमसे थोड़ी दूर आनेपर, कभी नहीं देखा ऐसा सुन्दर मार्ग उनको दिखा कर गुरुदेव बोले—"प्रिय बस्सो! इस मार्गसे सुखपूर्वक तुम अपने आश्रमस्थान पर जा पहुँचोगे, जाओ! प्रमुका रमरण करते हुए निश्चितपनेसे चले जाओ."

अपार प्रेमसे उनके चरणारविन्दमे प्रणाम कर दोनों शिष्य पादा-रविन्दमे पडे, प्रेमाश्रुसे दोनों चरण प्रक्षालित कर अचेतके समान होगये: फिर गुरुवर्यने बहुत आश्वासन दे कर उनको हृदयसे लगाया और ग्रामाजीप-पूर्वक मार्गस्य करके पीछे छोटे. उनको तथा वन्धुसमान वर्ताववाले उस सिंहको भी नमस्कार करके वे पति पत्नी थीरे २ चल पडे, थोडे ही समयमें विना परिश्रमके हिमगिरि परसे नीचे उतर कर अपने प्राममें जा पहुँचे. यहां इन दंपतीको चिरकाल पीछे घर आया देख गांववालोंको वडा आनंद हुआ, और वे उनके मिले हुए गुरुप्रसादका वहे प्रेमसे लाभ हेने लगे. गृहस्यात्रममें मानेके पीछे उन्होंने कई एक दुःखी जनोंका दुःख तथा भज्ञानियोंका अज्ञान दृर किया. सुविचारने सर्वत्र सुविचार सारा-सार - विचारका विस्तार कर दिया. प्रकटप्रज्ञाने सर्वेत्र प्रज्ञा - तत्त्वप्रज्ञाको प्रकट कर दिया. अहर्निश वे गुरुमहाराजका स्मरण करते तथा विरह न्यापता वो गरुजीके स्थानपर दर्शन करने चले जाते थे. इस प्रकारसे अपना पुण्य-रूप जीवन पूरा होनेतक अर्थात् जीवन पर्यंत अक्षंख्य आत्माओंका उद्धार करके परिणाममे परम पदारूढ हो गये और पीछे अपने ही समान अपना एक पुत्र वे छोड गये. उसने धापने 'निजवीध' नामके अनुसार सर्वत्र आत्मतत्त्वका ही प्रकाश किया है.

> श्रद्धावाँ छभते श्रान तत्परः संयतेन्द्रियः। श्रानं लब्बा परां शांति मचिरेणाधिगच्छति॥ गींता ४-३८ समत्वं योग उच्यते॥

श्रद्धावान्, तत्पर तथा इन्द्रियोंका संयमन करने वाला झानको पाता है. हानको पाकर थोले ही समयमें परा शान्ति अर्थात् मोक्षको श्राप्त कर लेता है. समान वृत्तिको ही योग व्हते है. इति श्रीनन्दनन्दनपादारिवन्दिमिलिन्देन देशाई दुलोत्पन्नेन सूर्यराम्युतेन इच्छारामेण गुर्जरमापायां विरचितस्य चन्द्रकान्तस्य हिंदी भाषानुवादे पणेकुटी रहस्यनाम्नि चतुर्थश्रवाहे गुरुणा शिष्यस्य स्ववर्णाश्रमधर्मे योजनं नाम तृतीयभागस्य प्रथमः खण्डः॥

॥ हरिः ॐ तत्सत् ॥ (निजबोध) तत्त्वानुसंधान



## तत्त्वमङ्गलम्

सर्ववेदांतसिद्धांतगोचरं तमगोचरम्। गोविंदं परमानंदं सद्घुरुं प्रणतोऽस्म्यहम् ॥१॥

अर्थ -सामान्य रीतिसे जो जाना नहीं जाता, परंतु वेदातके सव धिद्वातों से जानने योग्य, वेद वाणीकी रक्षा करनेवाले, परम मानंदम् ति ऐसे सहस्को में प्रणाम करता हूं ॥ १ ॥

श्रुतिमपरे स्मृतिमपरे भारतमपरे भजन्तु भवभीताः। अहमिह नन्दं वन्दे यस्यालिन्दे परं ब्रह्म ॥२॥

文文的对话。 文文的对话, 文文的对话, 文文的对话, 文文的对话, 文文的对话, 文文的对话, 文文的对话, 文文的对话, 文文的对话, 文文的, 文文的,

अर्थ:- संसारसे भयभीत पुरुष चाहे कोई वेदको, चाहे कोई धम-शास्त्रको तथा महाभारतको भने (श्रवण करे ) परंतु मे तो एक नंदरायको नमस्कार करता हूं, जिनकी पीर ( दहली - मकान ) पर परवज्ञ विरा-जते हैं ॥ २ ॥

पितासि लोकस्य चराचरस्य त्वमस्य पूल्यश्च गुरुर्गरीयात्। नत्वत्स्मोऽस्त्यभ्यधिकःकुतोऽन्योलोकत्रयेऽप्यप्रतिमप्रभावः॥

द्यर्थ.-हे उपमारहित प्रभाववाछे! त् इस चराचरस्य सर्व लोजका पिता है तथा पुज्य है तथा गुरूप है तथा गुस्तर है. तीनों लोकोंने तेरे समान भी कोई नहीं है तो अधिक केंसे हो सकता है। ॥ ३॥

आयुः कल्लोललोलं कतिपयदिवसस्थायिनी यौवनश्री-रर्थाः संकल्पकल्पा घनसमयतिङ्किभ्रमा भोगप्रराः॥ कण्डाऋषोपगृढ तदिष च न चिरं यित्रयाभि प्रणीतं ब्रह्मण्यासक्तिचत्ता भवत भवभयाम्भोधिपारं तरीतुम् ॥ ४॥

अर्थ - आयुष्य जलतरंगती चंचल है, यौवन अवस्थाकी श्रीभा अरप काल रहनेवाली है, धन मनके संकल्पसे भी क्षणिक है, भोगके समृह वर्षाकालके मेघकी विजलीसे भी चंचल है और प्यारी खीको गलेसे लगाना वहुत दिन स्थिर नहीं रहता, इसलिये संसारके भयरूपी समुद्रसे पार हुआ चाहो तो ब्रग्नमें चिन छीन करो॥ ४॥

> अद्येव हसितं गीतं पिटतं यैः शरीरिभिः। अधैव तेन दृश्यन्ते कष्टंकालस्य चेष्टितम्॥ ५॥

Labranda de la labranda de lab

अर्थ-जो देहधारी आज अपने साय हॅसते है, गीत गाते हैं, पढते हैं, वातचीत करते हैं वे आज ही मरण पाते है, दिखाई भी नहीं देते, कालका चरित्र सचमुच दु:खदायक है. ॥ ५ ॥

हितमिद्मुपदेशमाद्रियन्तां विहितनिरस्तसमस्तचित्तदोषाः। भवसुखविहताः प्रशांतचित्ताःश्रुतिरसिका यतयो मुमुक्षवो ये ॥६॥

अर्थ-जिन्होंने बाल्रोक्त कर्मसे चित्तके सारे दोष दूर किये हों, संसार-छखसे विराम कृतिवाळे हों, प्रशान्त चित्त हों, श्रुतिके छपर प्रेमवाळे हों, सुसु हो, तथा इन्द्रियोंका संयम करनेवाले हों, वें इन हितकारी उपदेशों-पर ज्यान धरें - त्रेम करें ॥ ६ ॥

जन्माद्यस्य यतोऽन्वयादितरतश्चार्थेप्वभिकः स्वराट्र तेने ब्रह्म हदा य क्षादिकवये मुह्यन्ति यत्स्र्रयः। तेजोवारिमृदां यथा विनिमयो यत्र त्रिसगीऽमृषा धाम्ना स्वेन सदा निरस्तकुहकं सत्यं परं धीमहि॥७॥

अर्थ - जिस परमेश्वरसे जगदकी उत्पत्ति, स्थिति तथा लय होता है, जो परमेश्वर घडेमे उपादानकारणरूप जैसे मिट्टी ज्यास रहती है तथा कडा कुंडल मादिमें कारणसप जैसे सुवर्ण क्याप्त रहता है वैसे ही कार्यसप इस प्रपचमें कारणलपे ज्यास हो रहा है, जो मिध्या कार्यसे खुदा है, जो परमेश्वर झानस्य तथा स्वयंप्रकाश है तथा बड़े बढ़े विद्वान भी जिस नेदका रहस्य जाननेभे सुग्व हो जाते हैं ठसी नेदको परमात्मा मादिकवि ब्रह्माके मनमें अन्तर्यामीपनसे विस्तार करते हैं; विक्कि सूर्यकी किरणोंसे जैसे मस्स्थलमे जलकी आन्ति होती हैं वह मिध्या होनेपर भी सुर्यकी विरणोंकी सत्तासे बत्य जान पढती है, फिर जलमें झान्तिसे जैसे यह काच है ऐसा मान होता है. वह मिध्या होनेप(भी जलको सत्तासे सत्य माल्म होता है तया काचमें जैसे भातिसे जल जान पड़े, ऐसा मान होता है वह मिथ्या होनेपर भी काचकी सत्तासे सत्य सत्य जान पडता है वैसे ही भिष्ठानस्य परमारमामें तमोगुणके कार्यस्य पंचमहामृतकी सृष्टि, रजोगुणके कार्यरूप इन्द्रियों की छछि तथा तत्त्वगुणके कार्यरूप देवताओं की छछि भी किल्पत तथा असत्य है, तथापि परमात्माकी सत्तासे सत्यसी जान पडती है. बल्कि जिस परमारमाने अपने ज्ञानरूपी प्रकाशसे मायाका नाश किया है, जो मृत, मविज्य तथा वर्तमान कालमे विद्यमान है ऐसे सर्वश्रेष्ट परमात्माका हम व्यान करते है ॥ ७॥

ĬĬŖŖĸŖIJĸŖŖĸŖŖĸŖŖĸŖŖĸĸŖŖĸĸŖŖĸĠĸĸĠŖĸĠŖĸŖŖĸŖŖĸĸŖŖĸĸĠŖĸŖŖĸĸŖŖĸĸŖ

# तत्त्वानुसंधान

#### पीठिका

संसारदावपावकसंतप्तः

सकलसाधनोपेतः।

स्वात्मनिरूपणनिपुणैर्वाक्यैः शिष्यः प्रचोद्यते गुरुणा ॥

अर्थ:- संसारहपी दानानलसे संतप्त, सर्व साधनों सहित स्विधकारी शिष्यको न्यहानिष्ठ श्रीसद्गुरद्वारा आत्मनिह्यण विषे श्रेष्ठ नाक्यों पर्यात् जीननहाकी एकताके अतिपादन करनेवाले उपनिषद् नाक्योंसे उपदेश किया जाता है।

प्रिय वाचक! यहांसे आगे इस दंपतीका पवित्र इतिहास पुरा होता के चित्र परसे तुमने बहुत कुछ होन प्राप्त किया जिता है तथापि गुरुवर्यके पाससे इनको जो अनमोल मणि-वह स्पर्शमात्रसे सुवर्ण कर देनेवाला स्पर्शमणि – चन्द्रकान्तमणि प्राप्त हुआ था, उसका चमत्कार तो तुमको देखना अभी बाकी ही है. यह चैतन्यस्प चन्द्रकान्त मणि बताकर उसका गुणवर्णन करनेके साथ, उसका कब और किस रीतिसे उपयोग करना, यह सब बातें गुरुमहाराजने उनकों वतायीं थी। उसका स्पर्श तथा घर्षण होनेसे वह जिस प्रकार सम्मुखस्य पदार्थको सुवर्णरूप कर देवा है, इन सब वातोंका पूर्ण अनुभव भी कराया था. उसके वारंबार स्पर्श करनेसे ही, वे सुवर्णरूप तो क्या विलक्ष स्पर्शमणिरूप हो गये थे. वाचक! चलो, सावधान हो, हम लोग भी उस उमर्थ तथा उदार गुरू-वर्यका स्मरण करे और उनके द्वारा ध्वाप सबके कल्याणार्थ प्रकट किये हुए उस चैतन्य चिन्तामणिसे, कि जो आपकी चिद्गुहामें ही अति एकांत विराजमान है, लास चठायें. इन छपाल गुरुवर्यने अपने उन दोनों शिष्योंको जिस २ प्रसंग पर जैसे और जितनी वार, उस मणिका स्पर्श घर्षगादि करना वताया है, उसीके अनुसार [ मै भी ] आपसे कहता जाऊंगा. प्रथम तो हम लोग उस चिन्मणिरूप सर्वेसमर्थ सर्वेश्वर मायापतिका वहे प्रेमसे जय बोले. वोलो मायापित भगवानकी जय, सर्वेश्वर भगवानकी जय, मंग-लमय भगवानकी जय।!!

हिमगिरिकी एकांत राहामें विधाने हुए महात्माकी शरणमें चलो. जारंभनें श्रीमान् प्रसु मायापतिके मंगलमय चरणारविंदका स्मरण वंदन क्त, यवार्थ अधिकारी ऐसे अपने दोनों शिष्योंको साववान करते हुए दे चोगीखर बोछे-"बचो! तुम्हारे हृदयहूप अंतर्गृहामें जो तमने उस चेत-न्यस्य महामणिका दर्शन किया वह प्राणीको प्रत्यक्ष प्राप्त हो सके और दिर कभी खोवे नहीं, इसका चपाय तम सनो." ऐसा कहका कित उनमेंसे जो मुख्य सविचारमर्ग इसे संबोधन कर मणिका ब्रुतांत कहना आरंभ किया. वे बोर्छ-"विय पुत्र सुविचार! हमको जिस वस्तके प्राप्त करनेकी इच्छा हो उसे प्रयम तो अच्छी तरह जानना चाहिये, कि वह वस्त ऐसी, इतनी वड़ी तथा इस गुणवाली हैं: फिर उसकी यथार्थ पड़चानना चाहिये कि अमुक र प्रकारकी हमने सुनी थी, वह वस्तु यह है तथा इस प्रकार निद्धय पहचान कर तव दसके प्राप्त करनेका प्रयास किया जाय तो सफल हो. उसी तरह परम चैउन्य मणिरूप सर्वेश्वर सर्वान्तर्यामी भगवानकी प्राप्ति मी कमपूर्वक उसी प्रकारसे प्रयत्न करनेसे ही होनी हैं. भगवान् कौन ? कंसा ? किनना बडा ? कहां है ? संसारमें है वा और कहीं है ? वह ययार्थ जानना दथा इस प्रकार जानकर फिर वह जहां जहां और जैसा जैसा हो वहां २ से उसकी ययार्थ रीतिसे पहचानना, कि यही मगवान परमात्मा प्रमु-प्रत्य-सचिदानंद है. ऐसा पहचानने हे बाद उसकी प्राप्त करनेका प्रयक्त सफ्छ होता है. संसारमें जन्म छेकर मन यका जीवनसाफरय भग-वानत्री प्राप्ति मात्रमें ही है. इसी पहचानके छिपे सब जास्त्र तथा विद्याएँ प्रकट की गयी हैं वर्यात उपकी प्राप्ति केंस्रे कर सके. इसी लिये सर्वे शास्त्रोंका बरत है, और वे शास्त्र कार बनाने हुए तीन प्रकारोंमें बटे हुए हैं, किननेही-शास मावान कैसा है?! क्या है!! इत्यादि जाननेमें-इसका गुण प्रकट करनेमें, कितनेही इसे वयार्थ रीतिसे पहचान करानेने द्या कितनेही उसे प्राप्त करा देनेमें सायनमृत हैं. में भी तुपसे वैसे ही अनुक्रवसे मावःसंवंशी तस्य कडना ह. उसे चिन देकर सुनी "



# प्रथम बिंह

## में कौन हं?

महता पुण्यपण्येन क्रीतंयं कायनौस्त्वया। पारं दु खोद्धेर्गन्तुं तर यावक्र भिद्यते॥१॥ नोत्पद्यते विना क्रानं विचारेणान्यसाधनैः। यथा पदार्थक्षानं हि प्रकाशेन विना कचित्॥२॥

अर्थ:- महापुण्यस्पी धनके वदलेमें त्ने यह कायासपी नान, दुःस्तस्पी अव-सागरसे पार होनेके लिये खरीदी है, यह जनतक दृटे नहीं तनतक इसके द्वारा पार उत्तर जा ॥ १॥

विचार विना अन्य विसी साधनसे ज्ञान उत्पन्न नहीं होता है, जेसे प्रकाशके विना कभी भी पदार्थज्ञान नहीं होता ॥ २॥

# भगवद्गुणवैचित्रय

राजाने कहा - "तुम ही बताओं ये किसने बनाये होंगे ?"
राजपुत्र - "भें समझता हूं कि ये अपने मालीने ही बनाये होंगे,
क्योंकि वह उस दिन इस क्यारीमें कुछ खोदता और द्वाता था."

राजा – "कुंबरजी! ऐसा नहीं, इसका बनानेवाला तो दूसरा ही है. माली विचारा तो जमीन खोद जाने, बीज बोना जाने और बहुतसा पानी देना जाने, इससे अधिक और क्या कर सकता है ?"

राजपुत्र - "तत्र ये सुंदर अंकुर तथा फुनगे कौन बना गया होगा ?" राजा - "इसके बनानेवालेको तुम पहचान नहीं सकते. ये फुनगे को क्या - यह सारी दाडी और उसमें जो सारे वृक्ष लगे हुए हैं वह सब उसीने बनाये हैं."

राजपुत्र - "आपके दरवारमें प्रवानसे छेकर सब अहलकारों और नौकर चाकरोंको में पहचानता हूं, तो फिर इस बनानेवालेको क्यों नहीं पहचान सकूंगा? क्या वह आपके दरवारमें सब अहलकारोंकी तरह आपको लसस्कार [बंदन] करने सांझ सधेर नहीं आता?"

राजा किंचित हँसा और फिर कुँबरसे वोला — 'पुत्र! यह पुत्रशेत्तम हमारे द्रवारमें ही है, पर सांझ खबेरे, दोपहर उलटा में ही उसको नमस्कार-प्रणाम करता हूं. यह हमारा नोकर नहीं, चाकर नहीं, प्रधान नहीं और चज़ीर भी नहीं, वर्ली इम सब उसके नौकर चाकर और वाल बचे हैं.''

राजपुत्र वोला - "ये क्या हमारे दादाजी हैं ? हमारे दादाजी तो स्वर्गवासी हो गये हैं."

राजा - "वे दादाजी स्वर्गवासी हो गये, पर ये दादाजी तो अमर हैं, अजर हैं, विश्वव्यापी अनन्त अपार हैं. हमारे सबके मर जानेपर भी वे कभी मरनेवाले नहीं."

पुत्र आश्चर्य पाकर बोला:-"पिताजी ! तब क्या वह आपके दरवार्में हैं ? चलो, तब तो मुझे दिखाओ."

राजा - "भाई! में तुम्हें कैसे दिखाऊं? उसे वो कोई देखता नहीं, क्योंकि वह वहुत गुप्त रहता है."

राजपुत्र-"चाहे जो कुछ हो, पर वह ये फ़ुनगे वनाने तो आता है कि बहीं ? वह यहां किस समय आता है ? उत समय भली भांति उसे देखेंगा."

राजा – "वह कहीं आता भी नहीं और जाता भी नहीं, वह सर्दत्र है, इसके विना कोई स्थान खाली नहीं.\* वह परिपूर्ण है, विश्वव्यापी है, देखनेवाले उसे देखते हैं, नहीं देखनेवाले नहीं जानते."

<sup>•</sup> हरएक चीजमें हे समाया वोही, नहीं उसकी कािक्स खाली कोई.

राजपुत्र - "आपही कहते हैं कि वह अपने दरवारमें है और कहीं आता जाता नहीं, तब यहां आये विना ये फुन्गे किस प्रकार उसने बनाये?"

राजा - "इस वागमें भी वह है तब उसे आना जाना न्यों पडे ?"

राजपुत्र — " अहो ! यदि यहीं है तो मुझे जिस प्रकार हो सके ध्रमी दिखाओ ! चलो हम उसके पास चलें."

राजा -'' पर भाई क्या तू भूळ गया ? मैने तुझसे पहले ही ऋहा है कि यह किसीसे देखा जाता नहीं."

राजपुत्र — ''तव साप उसे प्रणाम कैसे करते हैं ? क्या सापको भी वह नहीं दिखाई देता ?''

राजा — '' ना; इन वाहरकी छांखोंसे तो वह दिखता नहीं, पर हृद्यमें रहनेवाली दूसरी आखोंसे में उसको देख सकता हूं और प्रेमसे उसको प्रणाम करता हूं.''

राजपुत्र - "क्या इस हृदयमें भी दूसरी आंखें हैं ? उन हियेकी आंखोंसे वाहरको आप कैसे देख सकते हैं ?"

राजा — "वेटा! इन हृद्यकी आंखोंसे वाहरकाभी देखा जा सकता है, पर इन फूनगों और वागका व नानेवाला दादाजी तो मुझे वाहर दिखाई नहीं पड़ता. यह तो मुझको अपनेमें ही दिखाई पड़ता है."

राजपुत्र — "कैसी बाद्यर्यकी वात ? घडी भरमें तो आप कहते हैं कि वह दरवारमें है, घडी भरमें कहते हो वागमें है और अब कहते हो कि वह हमारे हृदयही में दिखाई देता है. वह एक ही जन अनेक स्थान-पर कैसे हो सकता है ? हम तुम जब इस समय वागमें हैं तो दरवारमें कहांसे होंगे ? हे पिताजी! यह तो आप मुझसे छळ करते हैं, भुळाते हैं!"

राजा — "वेटा ! ऐसा नहीं, में तुझसे सच कहता हूं यह महात्मा — पुरुषोत्तम दरवारमें भी है, वागमे भी है, मुझमें भी है और यहां तक कहता हूं कि तुझमें भी है."

राजपुत्र — "क्या मेरे हृदयमें भी है ? तो में उसको क्यों नहीं देख सकता ? मुझे तो खबर भी नहीं, कि कोई मेरे हृदयमें है. तो आपकी तरह मेरे हृदयमें दूसरी आंखें क्यों नहीं ?"

राजा - "तुम्हारे भी वैसी आंखें तो हैं, पर वे मिची हुई हैं. जब' वे खुटोंगी तब तुम देख सकोगे कि तुम्हारेमें भी तुम्हारा और सबका दादाजी विराजमान हैं."

राजपुत्र — " पिताजी ! भाज तो आप मुझसे कुछ अपूर्व [ अवनवी ] वात कहते हैं. दादाजी कान और वहभी एकही समयमे दरवारमें, वागमें और मुझमें और आपमें सबमें हो सके यह तो में कुछ समझ नहीं सकता. आप छुपा कर मुझसे कहिंचे कि ऐसा वह कोन है ?"

राजा - " पुत्र ! हम नित्य स्नान करके प्रात:काल और सार्यकाल संच्यावंदन कर हाय जोड जिसकी प्रमु, भगवान, ईश्वर, सविता देव, परमेश्वर, परंमात्मा, ब्रह्म इत्यादि नामोंसे प्रार्थना करते हैं, दोनों समय अग्निकंडमें होम करके जिसकी प्रार्थना तथा जिसको प्रणाम करते है, वही यह आपका तथा सबका दादाजी है. यह कोई मनुष्य नहीं, हमारी तरह नहीं परंतु वह अवयवी तथा निरवयवी है, घटघटन्यापी है, सर्वत्र उसका विस्तार है. इसका सत्य स्वरूप क्या है यह तो कोई नहीं जानता पर यह ऐसा है कि एकही समयमें दरवारमें, वार्गन, मुझनें, तुझने, फ़नगेंसे, वीटेमें. झाडमे, पक्षीमे, धरोवरके जलमें, उसमेके फमलमें, कमलके परागम तथा इसी प्रकार संसारके जो जो पदार्थ तुमने देखे सुने हैं उन सब्भें है. वेटा ! यह फ़नो तो आज तुमने नवीन देखे हैं, इधीसे आज आश्चर्य चहित प्रश्न किया है कि यह किसने वनाया होगा, पर जिस वागको तम तित्य देखते हो, इसमेंके अनेक वृक्ष लवाओंसे भरा हुआ सारा वाग, तुम, में तथा दुसरे जो सव दीखते हैं, मतुष्य, पश्च पक्षी, यह सामने दिखाई देता है, वह पहाड, जिनके प्रकाशमें तुम सब कुछ देखते हो, यह सूर्धदेव, रातमें दिखाई देनेवाला चन्द्रमा तथा असंख्य चमकते हुए तारे, आप जिस पर रहते सहते हैं, चलते फिरते हैं, वह पृथ्वी, आपको पीने के लिये और स्तानादिके लिये मिछनेवाला जल, कुंडमें जिसमें हवन करते हैं तथा जिसके सहारेसे भोजन तैयार होता है वह अग्नि, आप जिससे सांस हेते हैं तथा जारीरको जो स्पर्श करता है वह वाय, यह ऊपर तथा आसपास सर्वत्र खला दिखाई देनेवाला शून्य आकाश यह सव इस फ़नगे बनानेवालेडीने बताये हैं. इसी कारण वह सबका पिता, पितामह तथा दादा, परदादा और प्रिवतामह कहा जाता है और इन सबको रचकर इनका पोषण भी वह आपही करता है इससे सनकी माता भी वही है ! "

इतना कहकर गुरुवर्य वोळे — "सुविचार! राजाका व्यपने पुत्रसे यह कहना यथार्थ है. यद्यपि इसके वाक्य तो वालक समझ सकें, ऐसे साधारण हैं तथापि इनके सिद्धांत वड़े २ सुमुक्ष जनोंको भी उपयोगी हैं. प्रभुने बाप सापने प्रियतमसे कहा है कि; 'पिताऽइमस्य जगतो माता थाता पिता- महः (गीवा ९।१७) इस जगतका पिता, माता, धाता कहिये पोषणहारा पितामह (दादा) भी मैं ही हूं."

पिताके ये वचन सुन राजकुमारने पुनः पूछा कि, — "पिताजी! सहो! इन सबको इन नामाभिधानवाले प्रभुने ही क्या अकेले बनाया है — उत्पन्न किया है? हम सब लोग तो एक एक कामको एक जन कर सकते हैं आपके दरवारमें भी प्रत्येक सहलकार नौकर चाकरके लिये एक २ काम ही नियत है. पर आप कहते हैं कि ये सब काम अकेले परमेश्वरने ही किये, यह बात तो बड़ी आश्चर्यकारक लगती है. अहो! यह ससने किस प्रकार किया होगा?"

राजाने कहा - "पुत्र! यह उसने कैसे बनाया, इसके कह सकने द्या जान सकने योग्य विचारशक्ति हम लोगोंमे नहीं. यह उसकी अर्भुत शक्ति है. प्रथम तो हम सबको यही खबर नहीं है कि हम कब और किस प्रकार उत्पन्न हुए हैं. जब हम छोगोंको यही माछम नहीं तो फिर दूधरी जात हम छोग क्या जाने ? और हम छोग कैसे वहते हैं, खाया, पिया अन्न जल कैसे पचाते हैं और भूख प्यास कैसे छगती हैं; यह भी उसके अद्भुत कार्यका समस्कार है। इसी प्रकार यह फ़ुनगा प्रति दिन बड़ा होगा, उसमें कळियां आवेगी, पत्ते आवेगे, डाहियां धावेगी, फूछ खिलेंगे और फछ भी वावेंगे, यह सब उस कृपालु प्रभुकी विचित्र शक्तिसे ही वनता है. इसी प्रकार सारा संसार जो जो हम देखते हैं, सुनते है वह सब उस छवाछ प्रभुकी विचित्र शक्तिसेही उत्पन्न हुआ है, उसीसे पछता है. उसके सब कार्योंने वड़ी विचित्रता भरी हुई है. हम छोग जो २ परार्थ नित्य देखते है ना अनुभव करते है, उनमें हमको यद्यपि कुछ आखर्य नहीं छगता, तथापि इन सबमें इतना आखर्य भरा है कि जिसका में वर्णन कर नहीं सकता. अधिक सो क्या, पर हमारे शरीरका एक रोम [ वाल ] देखकर ही हुमे आश्चर्यका पार न रहेगा. अहा! वह क्या है, किंसका है, कैसे बना है, केंसे बढ़ता है और कैसे नष्ट होता है, इसनें कुछ भी हम होग वास्तविक रीतिसे न जान सकते हैं, न कह सकते है; तो फिर दूसरी वस्तुओंका क्या ही पूछना ? हे पुत्र! ऐसा हम सबका समर्थ पिता, कि जिसके प्रत्येक गुण विचित्रतासे परिपूर्ण हैं, वह सदा सर्वदा तुमपर प्रसन्न रहे, इसके लिये तुमको प्रयत्न करना चाहिये; क्योंकि हम सब तो इसीके अन्तर्गत है. डसीसे उत्पन्न हुए हैं, इसीसे जीवित हैं, इसकी प्रसन्तासे ही सुली रहते हैं और इसकी प्रसन्नतासे ही सबैत्र निर्भयतासे विचर सकते हैं."

अपने पिताके द्वारा ऐसे मद्भुत परमात्माके गुणवर्णन सुन राजपुत्र बहुत भाश्वर्थ पाकर बोला: - " भहो पिताजी! 'दादाजी, दादाजी,' कह- कर आपने जिसका वर्णन किया, वह प्रमु क्या सवमें एक साथ रहनेवाला और सवका उत्पन्न करनेवाला है ? अहा ! तव वह कैसा होगा, कितना वड़ा होगा, कि जिससे सवमें रह सकता होगा ? मुझे तो आप अब किसी प्रकार उसका देशेन कराइये. अहुत और अप्रतिम प्रमुको वह जहां हो तहांसे किस रीतिसे पहचान कर देख सकूं, सो मुझपर छपा कर किहेंथे! इसके लिये अब तो मेरे मनमें ऐसी भारी उत्कण्ठा है, कि उस छपालुको में कब देखूं और उसके इस विचित्र रूपका अनुभव कब करूं। आप अपने दरवारमें कभी २ प्रधानजीसे जब कोई बात करते हैं जिसे में समझ नहीं सकता, तो फिर जो आपसे पूछता हूं तो आप कहते हैं, 'भाइ! तू जब पढ़ गुनकर बढ़ा होगा तब सब वातें समझमें आवेगी. अब तो यहा आपकी वह बात काम न देगी. आप इस बातको टालिये नहीं. आप जो आझा करेंगे उसका बरावर पालन करके में अपने प्रमुक्ते दर्शन करूंगा.'

गजकुमारके ऐसे वचन सुन, गजा वहुत प्रसन्न होकर बोला—
"बहो! प्रिय पुत्र! धन्य है तुहको और तेरे साय मुझको भी. जिस प्राणीको
प्रमुक्ते दर्शनकी किंचिनमात्र भी इच्छा होती है वह वड़े देवताओंसे भी
भाग्यवान तथा उत्तमोत्तम छोकोंमें जाकर बसनेका अधिकारी होता है.
ऐसी पुण्यात्मा जिसको सन्तान हो उसके भाग्यका तो कहना ही क्या ?
ऐसा प्राणी तो जिस कुटुंबमें हो वह सारा कुटुंब और जिस प्राम तथा
देशमें हो वए प्राम तथा देश भी महाभाग्यशाली समझना. पुत्र! तुझे
भगवहर्शनकी ऐसी दप्र कामना हुई है, यह देख कर में अत्यन्त ही प्रसन्न
हूं. अब तुझे तेरे अधिकारके अनुसार उस कृपालुका खरे! उस कृपासागरका—उस प्रेमस्प यहापति सर्वातमा सर्वेश्वरका सहज रीतिसे दर्शन
होनेका मार्ग वताऊंगा."

यह सुन राजकुमार फिर बोला - "अहा! पिताजी! इन प्रसुको आपने कृपाल कहकर फिर कृपासागर कहा तथा इसी प्रकार और भी धनेक नाम कहे, वह किस प्रकारसे?"

गजा — ''पुत्र! यह प्रसु कुपालु है, पर इतनेहींसे सुझे संतोप नहीं हुआ, क्यों कि उसकी कृपाका पार नहीं तथा उसके समान कृपा करनेवाला दूसरा कोई है भी नहीं इससे कृपासागर कहा. सागर\* जैसे अपार है,' वैसे ही उस कृपालुकी कृपा भी अपार है. इसका यह अवर्णनीय, अद्वितीय

ᅔ गगन गगनाकार सागर: सागरीपम: । रामरावणयोर्युद्धं रामरावणयोरिव ॥

गुण याद करते ही मेरे मनमें अत्यन्त प्रेम उत्पन्न हुआ, इससे मुसे उस कृपालुका अपने हृद्यच्छुसे दर्शन भी हुआ। उस आनन्दके आवेशमें उसको प्रेमक्प कहा, पर हम लोग जो प्रभुके उद्देशसे नित्य यहसेवा अग्निहोम करते हैं उसका स्वामी भी यही है; इस कारण इसको यहपित, सक्का आत्मा होनेसे सर्वात्मा और सर्व चराचर जगतका ईश्वर – प्रभु होनेसे सर्वेश्वर कहकर वर्णन किया। चलो, समय होगया है। तुमको भूख भी लगी होगी, इस लिये शेष वात फिर करेंगे." इतनेही में संकेष पाकर सूतर्ण (सारथी) ने घोडे जुडा हुआ रथ उसके आगे खड़ा कर दिया। दोनों पिता पुत्र उसपर सवार होकर नगरको चले गये।

# प्रभुको पहचाननेकी कुंजी

दूसरे दिन संव्यावंदनसे निवृत्त हो राजकुमार अपने पिताके पास गया. विधिवत दण्डवत् प्रणाम करके प्रार्थना करने लगा कि —"पितार्जा! अव मुझे कल कहते थे उस प्रकार छपालु प्रभुके दर्शन कराइये."

राजाने थोड़ी देर विचार कर कहा — "ठीक; पर वेटा! आज पर्व (त्योहार) दिन होनेके कारण उस कुपालु प्रभुका हमको भानन्दोत्सव करना चाहिये और उसके निभित्त अपने महलमें, यज्ञशालामें, दरवारमें, और अन्य देवालयादिकोंमें उत्तम प्रकारकी शोभा करनेमें आती है, वैसे ही तुमको भी उत्तमोत्तम बस्नालंकार धारण करने चाहिये. प्रभुके उत्सवमें जिसको उमंग नहीं होती, वह मनुष्य पापी है, इस लिये तुम अपने भंड़ा। रमेंसे उत्सवका शूंगार पहन लो."

यह सुन राजपुरने कहा-"पिताजी! मैं तो अभी मंडारके आगे होकर आया हूं. वह तो वंद है और उसके दरवाजेमें वड़ासा ताला लगा है."

राजा बोला-"इसंस क्या हुआ ? खोल कर ले आओ."

राजपुत्रने कहा - "पर पिताजी! यह मुझसे किस प्रकार खुछे? इसकी ताली मेरे पास कहां है ?"

राजाने तुरन्त पास खडे हुए एक सेवककी और देखा. वह कुँबरको लिंबाकर भन्डार खोलकर जो जो बखालंकार चाहिये उनको लेकर कुँबरके साथ राजाके पास आया. फिर पूजन अर्चन कर दोनों पिता पुत्र यह- शिष्टान्नरूप\* अमृतका (यहासे शेष वचा अन्न पवित्र होता है इससे अमृत

<sup>\*</sup> प्रत्येक घरमें गृहस्याश्रमी मनुष्यको अपने लिये नहीं पर यहके उद्देशसे अत्र बनवाना चाहिये. उस अन्नमेंसे पंचमहायहत्तप वैश्वदेव कर्मद्वारा देवादिकोंका यज्ञ करके --

कहा, क्यों कि वह पापरहित है ) भोजन करने वैठे. आरंभमें आपोशन-किया के छिये राजा हाथमें जल ले मन्त्र बोला:-

### "ॐ अमृतोपस्तरणमसि स्वाहा"

फिर आपोशन किया कर पंचप्राणाहुति दीं. उसे देख राजपुत्रने पूछा — "पिताजी! आप प्रतिदिन भोजनके समय यह आपोशन मंत्र बोलते हैं, उसमें क्या हेतु हैं १''

यह सुन राजाने कहा — "पुत्र ! इसमें वहुत गहन हेतु है, अधिकार होनेपर तुम इसे जानोगे, परंतु जब तुम पुठते हो तो तुमको जानना चाहिये कि जिस सर्वेश्वर परमात्माके विषयम तुम कल वात करते थे, उस अनन्त शिक्तान्त प्रभुका सर्वत्र व्यापकपना इस मंत्रमें दिखाया है. इसमें यह कहा है कि, जो पवित्र अन्न हमारे आगे भोजनार्थ तथा देहपोषणार्थ प्राप्त हुआ है वह तथा जीमनेवाला यह सब नहारूप है. परमात्माके विषे सृष्टिके आरंभमें रज, सत्त्व और तम यह तीन गुणमय तीन स्वरूप उत्पन्न हुए हैं — रजोगुणमय नहा, सन्त्वगुणमय विष्णु और तमोगुणका शिव. रजोगुणका उत्पन्ति करनेका स्वभाव है, सन्त्वगुणका पोपण कर वृद्धि करनेका स्वभाव है, इस प्रमाणसे रजोगुणरूप यह सन्न है, वह त्रहारूप है, इसमें मिले हुए मधुर, क्षार, तिक्त तथा जल आदिक रस यह विष्णुरूप तथा भोजन करने-वाला इस सन्नके भक्षणरूप संहारक होनेसे शिवरूप है. इसी प्रकार सन्त्र परत्रहामय है. यह सदा स्मरण रहनेसे वह परमात्मा कभी विस्मृत नहीं होता और उसका सर्वव्यापीपन सदा अनुभवमें आया करे इसके लिये ऐसे मंत्र हमारे प्रत्येक कमों के अंगोमें शास्त्रकारोंने लिखे हैं!"

यह सुनकर बहुत प्रसन्न होता हुआ राजपुत्र बोला — "प्रिय पिताजी! क्या वह प्रसारमा ऐसा सर्वव्यापक है! आप मुझे उसकी पहचान कव करावेंगे ?"

राजाने कहा - "वत्त ! सर्वव्यापी प्रभु जैसा सर्वत्र है वैसाही तुम्हारे में भी है तथा इसको पहचानने के लिये कहीं अन्यत्र जाना नहीं पड़ेगा, यह मैंने तुझसे कलही कहा था."

<sup>—</sup> फिर वाकी वचा हुआ कन्न, पिनन्न अर्थात् जीमने योग्य होता है. ऐसा पिनन्न यज्ञ-जिल्लान नित्य जीमनेवाला मनुष्य परम गितको पाता है. गीतामें श्रीभगवाननें कहा है — ' यज्ञशिष्टामृतभुजो यान्ति नहा सनातनम्" पर जो अपने ही लिये भोजन बनाता है; अर्थात् भगवत्कृपासे प्राप्त हुए अन्नसे जो प्रभुकी प्रसन्नताके अर्थ यज्ञादिक आवश्यक कर्म नहीं करता, केवल अपने उदरका ही पोषण करता है वह पापी केवल पापका ही भोजन करताहै; "भुन्नते ते स्वधं पापा ये पनन्त्यात्मकारणात्"

राजपुत्र बोला - "वह मैं समझा वह मेरे अपने ही में है, पर मुझे दिखता नहीं, तब उसको मैं किस रीतिसे देखूं या पहचानूं ? हे तात ! वह मुझपर कुपा कर कहो."

राजा - "बेटा! यह ऐसे तो नहीं दिखाई देता क्योंकि वह तुम्हारे हृदयह्म मंड़ार की गहरी गुहामें गुप्तसे गुप्त स्थानमें एकान्तमें विराजता है. उसके देखनेकी कुंजी चाहिये. पर ठहरो. मुझे यह वतलाओं कि कल मेरे कहनेके अनुसार अपने हाथके रक्खे हुए अलंकार तुम भड़ारमेंसे क्यों नहीं ला सके थे ?"

राजपुत्र — " उस भंड़ारमें तो बड़ा ठाला लगा था और उसकी वाली मेरे पास नहीं थी, तो उसे मैं कैसे खोल सकता ? सेवक ताली है आया तब तुरन्त ही खोलकर आवश्यक भूषण वहा है आया !"

राजा - " ठींक, इसी तरह इस तेरे हृद्यक्षप मंडारकी भी जो ताछी तुझे मिछ जावे, तो तुरंत उसमेंसे तू सर्वेश्वर ऐसे परमात्माको देख सके !" राजपुत्रेन - कहा - " ऐसा है ! तो वह कुंजी मुझे कव दीजियेगा ?"

राजा कुछ मुसक्या बोले — "प्रिय पुत्र! यह ताली कुछ लोहकी अथवा सुवर्णकी नहीं और न इसे लेनेको कही जाना पडता है. यह तो तुम्हारे पासही है. तुम अच्छो तरह ध्यान दो कि अपने आपको पहिचानना यही परमात्माके पहचाननेकी कुंजी है."

यह सुन बहुत आश्चर्यचिकत हो धित जिज्ञासुपनसे वह राजपुत्र फिर बोला — " पिताजी! यह क्या ? अपने आपको पहचानना इसका क्या मतलब ? अपने आपको तो सब कोई पहचानता है, पर इस प्रकार प्रभुको भी सब किसीको पहचानना चाहिये. में स्वयम् अपनेको तो भली भांति पहचानता हूं. इतने पर भी प्रभुको अभी में क्यों नहीं पहचानता ? यह तो मुझे बढा आश्चर्य लगता है. क्या ऐसा भी कोई होगा, कि जो अपने को न पहचानता हो ?"

पुत्रके इस बालभाषणपर राजाने कुल हॅंस कर कहा — '' संसारमें ऐसे बहुतेरे पढ़े हैं. असंख्य जीव ऐसे हैं कि जो अपने आपको नहीं पह-चानते. सत्य कहता हूं कि तुम भी अपनेको नहीं पहचानते. अपने आपको भली भांति पहचाननेवाले पुरुष तो इस संसारमें विरले ही है, वे महात्मा हैं और वे सब वंदनीय है. ऐसे महापुरुषोंके दर्शन भी वहे भाग्यसे ही होते हैं!''

यह वचन सुनकर तो राजपुत्र मूर्तिवत् स्तव्य होगया और गंभीर विचार मंत्ररमें पड़ गया सथा वातके समाधानके लिये अपने पिताजीसे कुछ प्रश्न करना चाहता था कि इससे पूर्व ही राजा बोला — " प्रिय पुत्र ! अत्र बहुत होगया. तुम्हारे मनमें जो शंका हुई है उसे में समझ गया हूं. पर यह कोई छोटी और ऐसी वैसी साधारण बात नहीं, कि जिसे झट समझ सको. संक्षिप्तमें ही तिश्चयपूर्वक समझो कि तुम अपने आपको पहचानते नहीं. अत्र प्राणाहुति देनेको बहुत विलम्ब होगया इस लिये एकामतास भोजन करो! भोजनके समय प्रसंगानुरूप कुछ २ वार्तिविनोद करना यह सुखप्रद है; पर अति वार्तालाप, अति हास्य, क्रोध, मय, चिन्ता इत्यादि चहु हानिकारक हैं." फिर दोनों जन मौनपूर्वक भोजन करने लगे.

## आत्मपरिचयकी जिज्ञासा-मैं कौन हूं?

इस राजाका नाम आत्मसिंह था. वह सदा आत्मिविचारमें लीन बहता था. वह आत्मदर्शनमें मम — मस्त था. दूसरे दिन आत्मिविचारमें लीन बहता था. वह आत्मदर्शनमें मम — मस्त था. दूसरे दिन आत्मिविचार उपंची कुछ काम आ पड़ा. उस कामसे कितने ही दिन तक उसे अवकाश न मिला. इतने दिन तक राजपुत्रका अन्तःकरण तो आद्मर्थ और विचार के चक्रमें पड़ा हुआ ही रहा. उसे तो रात दिन प्रतिक्षण यही विचार आने लगा और वारंवार यही प्रश्न होने लगा कि क्या में अपने आपको नहीं पहचानता? औं:!!! यह उन्होंने क्यों कहा ? में अपनेको तो स्वप्नमें भी कभी नहीं मूल सकता? नहीं, नहीं; यह कोई मानने योग्य वात नहीं पर इस वातका निर्णय में किससे पूछुं? पिताजी तो उस दिनके बाद सुझे मिले भी नहीं. भोजनके समय भी साथ बैठनेका प्रसंग नहीं भाता, तो किससे पूछुं? क्या अपनी प्यारी मातासे पूछुं? वह कदाचित इस बातको जानती हों, ऐसा विचार कर वह अंतःपुरमे गया. उसकी माता सैकडों दासियोंके बीच वैठी थी, उसको वैदन कर हाथ जोड कुँवर सम्मुख खड़ा रहा.

रानीने उसे प्रेमपूर्वक अपनी गोद्में विठाकर हृद्यसे लगाया और कहा - ''कुमार! तुम कैसे आये? तुम्हारे पिताजी क्या करते हैं ? तुम घवराये हुएसे क्यों लगते हो ?''

राजपुत्र वोळा — "मातुश्री! मेरे पिताजी तो मुझे कई दिनसे मिले भी नहीं, वे तो राजदरवारमें बिराजते होंगे. मैं गुरुजीके पाससे पाठ पढ-कर सीधा चळा आया हूं."

माताजीने पूछा कि "क्या गुरुजीने तुम्हें धमकाया है ? अथवा तुम्हारे किसी सहपाठीसे हुछ खटपट होगई है ?"

कुँवर बोला — "नहीं, मातुश्री! यह तो कुछ नहीं हुआ, विक् आजसे कई दिन पहले पिताजीने मुझसे एक आश्र्यजनक बात कहीं है. में उससे भ्रममें पड गया हूं इसीसे मुझे चैन नहीं पडता. और इसीसे में तुमको घवराया हुआ माळ्म पडता हूं. इस वातका निर्णय में अपने गुरु- जीके आगे तो कैसे पूछ सकता और यदि साथियोंसे पूछता तो वे सब मुझे पागळ ही समझते. इस वातके विचारसे ही में वेचैनीही की दशामें तुन्हारे पास आया हूं."

रानीने पूछा — "पुत्र! ऐसी वह क्या बात है कि जिससे तू ऐसा घवरा गया है ?"

राजपुत्र हाथ जोडकर बोला - "मातुश्री! मनुष्य क्या ध्रपने आपको नहीं पहचान सकता? मेरे पिताजीने कहा कि तू ध्रापको अभी पहचान नहीं सका है, यह कहकर मुझे शंकामें ड्राल दिया है. में बहुत २ विचार करते २ थक गया पर मेरा यह संदेह मिटा नहीं. क्यों आपको यह बात सबी माल्यम होती है कि कोई अपनेको मूल जाय और न पहचान सके ?"

यह सुनकर वह राजपत्नी कि जो वहे धार्मिक तथा यहारवी कुलकी बेटी थी और जिसके माता पिता महान् योगीश्वरकी कृपासे आत्मतत्त्वका अनुभव कर कैवल्यपदको प्राप्त हुए थे, उसने विचार किया कि इसके पिताने जो कुछ कहा है वह विना कारण तो होगा ही नहीं. पर यह बालक हैं इससे इसको कुछ अनुभव नहीं, इससे अपनी वालबुद्धिके अनुसार यह अपने आत्मतत्त्वके शोधन करनेका यत्न कर सके, इस लिये स्वामीजीने इसे यह आत्मतत्त्वमेदके मन्हारकी कुंजी कह कर वतलादी है.

फिर उसे प्रेमपूर्वक पुचकारकर तथा "प्रिय पुत्र! तुझे उस क्रपालुकी कुपासे परम तत्त्व प्राप्त हो!" यह आशीर्वाद देकर कहा—"तेरे पिताजीने जो कहा है सो सब बिल्कुल ठीक है. मुझे बता दे कि हे कुँवर! क्या तु अपनेको पहचानता है ?"

राजपुत्र बोला — "हां! क्यों नहीं? में तो में ही हूं. में आपही यह तुम्हारी गोदमें बैठा हूं, वही में हूं! क्या मैं अपने आपको न पहचानूं, यह हो सकता है?"

रानी बोली:- "नहीं, बेटा! नहीं, तू अपनेको नहीं पहचानता, यह में सत्य कहती हूं. जो पहचानता हो तो मुझे बता कि तू कौन है ?"

तन कुँवर व्यति उत्साहपूर्वक बोला — "माता! क्या में वन इतना छोटा हूं कि मुझे कुछ खबर ही नहीं कि मैं कौन हूं?! अधिक तो क्या, पर जबसे मेरा गुरुद्वारा यहोपवीत संस्कार हुआ है और संध्योपासना सीसा है तबसे प्रतिदिन सांझ, सवेरे तथा दोपहरकी संध्या समाप्तिक सम-यमें में तुमको वंदन करने आता हूं. तब में अपनी पूरी पूरी पहचान दे कर ही प्रणाम करता हूं, वह क्या तुमको याद नहीं! में भारतवर्षान्तर्गत सप्तसंग<sup>\*</sup> देशस्थ चैतन्य कुछका वंशक आत्मसिंह राजर्षिका औरस पुत्र हूं. जीवन-सिंह मेरा नाम है!"

यह सुन कर रानी वोली — "पुत्र! यह तो ठीक है, पर तेरी यह पहचान भी जैसी चाहिये वैसी नहीं. अच्छा! तुम मुझे बतादों कि यह जीवनसिंह कीनसा ?"

राजपुत्र अपने हाथसे छाती ठोक कर बोला — "क्यों ? यह में आप जीवनसिंह नहीं ?"

जीवनसिंहकी छातीकी ओर उंगली करके रानी वोली - "पुत्र! ठीक तो इसीका नाम जीवनसिंह हैं ?" फिर रानीने पुत्रका वह हाथ (जिससे छाती ठोकी थीं) पकड़ कर पूछा कि "अच्छा वेटा! तो यह क्या है ?"

राजपुत्र वोला - "मा । यह तो मेरा हाथ हैं !"

रानीने फिर दूसरा हाथ पकड़ कर पूछा: - " भाई तो यह क्या है ?' पुत्रने कहा - " यह मेरा दूसरा हाथ है."

इसी प्रकार रानीने क्रमसे एकके पीछे एक उसके शरीरका कान, नाक, मुख, कंठ, बाहु, उदर आदिक प्रत्येक अवयव दिखाकर उसीके मुखसे अलग २ सबका नाम कहलवाया.

फिर कुछ हँसकर वह बोछी — "वत्स! इस सारे शरीरमें जीवनसिंह तो मुझे कहीं भी दिखाई नहीं पड़ा! इनमें कौनसा जीवनसिंह है, मुझे वता ?"

फिर भी छातीपर हाथ रसकर राजपुत्र वोला — " में यह हूं स्वयं जीवनसिंह! तुम्होरे सामने खडा हूं!"

रानी बोली - " पुत्र! यह तो तेरा हृदय है, ये तेरे दोनों हाथ हैं, यह तेरा मुख है, यह तेरा मस्तक है, ये तेरे नेत्र हैं, ये तेरे दोनों कान हैं,

<sup>\*</sup> सप्तसंग देशस्य अर्थात् सप्तसंग देशमं रहनेवाला. सप्तसंग सर्थात सात वस्तुः स्वांका इक्हा मिला हुआ समूह, पंचज्ञानेन्द्रिय, छठा मन, सातवां जीवात्मा. इन सातांके मिलनेसे बना हुआ को सूक्ष्म शरीर उसे सप्तसंग नामक देशका रूपक दिया है. इससे चैतन्य कुल, आत्मसिंह राजर्षि और जीवनसिंग आदि सब नामोंका अर्थ समझ लीजिये.

यह तेरा पेट है, यह तेरी किट है, यह तेरी पीठ, ये तेरे घुटने, ये तेरे पग, और इसमें भी जैसा २ तुम शोधते जाओगे नेसे २ एक २ संगर्में दूसरे सनेक अंगोंकी तुझे प्रतीति होगी. पर इनमेंसे जीवनिर्धिह नामक कोई वस्तु तो मुझे दीखती ही नहीं है, इस छिये इनमें जीवनिर्धिह यह मुझे साफ २ दिखा."

राजपुत्र कुछ विचारमें पड गया, फिर योडी देर पीछे बोल चठा - "माता! यह सारा शरीर मेरा है कि नहीं ? इस लिये इय सबके मिले हुएका नाम है जीवनसिंह!"

रानी हँसकर वोली—"यह भी ठीक कहा. पर यह कैसे हो? यह सब मिलकर तेरा है यह बात तो ठीक; पर यह सब मिलकर त्रा है यह बात तो ठीक; पर यह सब मिलकर त्रा है वह बात तो ठीक; पर यह सब मिलकर त्रा है, जसे बर सकता है? जो जिसकी वस्तु होती है वह उससे अलग होती है, उसी प्रकार तुझे भी तेरी वस्तुसे भिन्न होना चाहिये. जो कि तू मेरा पुत्र है. देख इसीसे तू मुझसे जुदा है, जो तू है, वहीं में हूं यह कहा नहीं जाता. वैसेही में तेरी गाता हूं इस लिये में अपनेको तू कभी नहीं कह सकती; उसी तरह तेरे सिरपर जो मुक्तर है वह तरा है पर इस किरीटको कभी तेरे नामसे नहीं बुलाया जाता, अर्थात् यह किरीट कुछ जीवनसिंह नहीं; इसी प्रकार यह तेरा जामा, कटिवस्न, दुपट्टा, कटिमेखला, सुवर्णका तोडा, मोदीकी माला, कुण्डल, हाथका कंकण, कत्रच इत्यादि सब वस्नालंकार तेरे हैं पर ये सब अलग एकत्र करके रख दिये जायें तो क्या वह कुँवर थोडे ही हो जायेंगे, न उन्हें कोई राजकुमार कहेगा; इसी तरह यह तेरा सारा शरीर जिसको तू अपना कहता है वह तू खुद नहीं. इससे विचार कर कि इसमें तू कीनसा लीर कहां है ?"

यह वचन सुनकर कुँवर थोड़ी देरतक स्तव्य वनकर चुरचार बैठा रहा, कुछ उत्तर न दे सका.

तव रानी बोली — "क्या विचार करता है ? तरे मनको निश्चय हुआ कि त् अपनेको पहचानता नहीं ? वत्स! अपने आपको पहचानना वहुत कठिन है. अपने आपको पहचानता, जानना, इसका नाम आत्मज्ञान कहा जाता है तथा वह आत्मज्ञान परम छपाल परमात्माकी छपासे प्राप्त होता है. परमात्माकी छपा सर्वेश्वर विषे अनन्य भक्ति होने से होती है. परमात्माकी अनन्य भक्ति महात्मा सहुक्षके समागम तथा सेवनद्वारा होती है, इस लिये हे पुत्र! ऐसा सूक्ष्मसे सूक्ष्म जो आत्मज्ञान — अपनी यथार्थ पहचान, वह

तुझ वालकको एकाएक कैसे प्राप्त हो ? पर अत्र तुझे उसके प्राप्त करनेको मिलाषा - जिल्लासा हुई है. इतनाही नहीं विषक्र अति प्रवल जिल्लासा थोड़ी ही अवस्थामें हुई है. इस कारण तू उस अमूल्य तथा अलभ्य वस्तुका अधिकारी हो चुका है. आत्मज्ञान - परम तत्त्वज्ञान - परमात्माकी पहि-चानमें जिज्ञासा हुई, यह असंख्य जन्मों के सुकृतका फल उर्य हुआ है. जब देहधारी सेंकडों जन्मोंके सुकृतका फल उदय होता है, सेंकड़ों जन्मोंके किये पुण्यका उद्य होता है, तब उसकी आत्रहान - सप्राप्तिको जिज्ञासा उत्पन्न होती है; तुं वैधाही पुण्यशन् होनेसे तुझे ऐनी जिज्ञासा हुई है. तुं ग्रुद्ध, संस्कारी और अधिकारी है. अधिकारीको वस्त भिलनेमें विलंब नहीं होता है. प्रिय पुत्र! अब तेरा अन्तः करण शुद्ध होते ही जैसे अंधेरे घरमें दीपकका प्रकाश होता है और झकझकाहट हो जाती है. उसी प्रकार तेरे हृदयाकाश्में पवित्र ज्ञानका प्राहुर्भाव होगा. तू जिस २ से अपनी शंकाका समाधान पूछता या वह तुहै पागल बनाता पर अब तो तेरी भी समझमें आया होगा कि तूही नहीं विक अपने आपको पहचाननेका दावा रखनेवाछे तेरे समान अनेक भ्रान्त पुरुष इस जगतमें हैं. वे भी अपने आपको नहीं पहचानते ! तथा अज्ञान से अपने शरीर को ही "में आप करके मानते हैं. इसी अज्ञानके कारण कर्मानुसार आवर्जन विसर्जन हुआ करता है. पर जिन्होंने अपने आपको और परमात्माको जाना है वह जीव किसी शभाश्यम कर्मके वंधनमें नहीं पड़ते, इस लिये उस शुभाशुभ कर्मोंसे छडानेवाळे वात्मज्ञानकी तुझे जो ग्रुम जिज्ञासा हुई है, वह परम कृपाल परमारमाकी कृपासे पूर्ण हो!" यह सब सुनकर राजकुँवर फिर कुछ कहना चाहता था इतनेमें पाठशाला में जानेका समय होनेसे राजसेवक छेने आगया और सात्रश्रीको वन्दन करके कुँबर वहांसे चल दिया.

पर 'में कोन ?' यह प्रश्न उसके हृद्यमे स्त्रामानिक रीतिसे ही उत्तर आवेशपूर्वक उछछने छगा. उसके मनमेंही उसका अन्तःकरण परिपूर्ण ज्याम हो गया. पाठशालामें जाकर वह दिस्मूढ सहश वैठा रहा. 'पढ़े क्या ? परन्तु इस समय उसके हृद्यमें हर्ष विषाद दोनों ही ज्याम थे. हर्ष इस कारण कि 'अपने जापको पहचानना है ?' यह प्रश्न और विद्यार्थी सुनकर इसको पागल गिनते थे, क्योंकि वे अभी विर्कुल अज्ञानी हैं — पागल हैं, इस प्रकार अपने मनको स्पष्ट समझाया तथा विपाद इस कारण कि 'में कोन हूं ?' इस प्रश्नका उत्तर उसे कुल नहीं मिल सका पाठ-शालामें सब लड़के पढ़ रहे थे और यह उन समय अपने मनोगत प्रश्नमे

निमम होनेसे स्तब्धकी तरह बैठा रहा. बड़ी देर तक इसकी ऐसी ही स्थित देख, उसके गुरु जो ऋषिधमें पालनेवाले पवित्र माझण थे, उन्होंने उसे अपने पास बुलाकर पूला—" प्रिय पुत्र जीवनसिंह! तू माझ क्यों उदासीनकी तरह बैठ रहा है? क्या आज तेरे शरीरमें कुल पीड़ा है? अथवा किसी विशार्थी अथवा दूसरेने तेरा कुल अपमान किया है? आजकी तरह उदास मन तरा मैंने कभी नहीं देखा."

यह सुत राजपुत्र खड़ा २ हाथ जोड़कर वोळा — '' कृपानाय ! ऐसा तो कुछ नहीं बल्कि मेरे उदासीन होनेका कुछ दूसरा ही कारण है, उसे संकोचवश आपसे कह नहीं सकता.''

यह सुनकर गुरु बोले — " विद्यार्थीको गुरुकी लज्जा दुराचरणमें, अविनयमें, अयोग्य वाणी उद्यारण करने आदिमें करनी उचित है, परंतु जो बात अपने हितकी हो, विवेक्युक्त हो, उसके लिये कुछ भी ग्लानि कर-नेकी आवश्यकता नहीं."

इसपर राजपुत्र वोला — "प्रभो । ग्लानि इस कारण कि सब कोई जिस बातको सामान्य रीतिसे जानता हो और ऐसी वातको कोई आदमी इससे उल्ली रीतिसे अपने मनमें समझ रहा हो और दूसरोंसे पूछे तो कोई उसे मूर्ख कहे, ऐसे अयसे में कुछ कह नहीं सकता; परन्तु अब आपके आशीर्वाद्से ग्लानिका कोई कारण माल्कम नहीं होता; क्योंकि मुझे बहुत कुछ निश्चय हुआ कि जो वात सब कोई सामान्य रीतिसे जानते हैं, इसमें उनकी अंधपरंपरा ही है, वे भूले हैं, ठगे — अममें पडे हुए हैं. इनसे उल्ला करनेमें में कुछ ठगाता नहीं. अभीतक में भी सबकी तरह सामान्य विचारवाला ही या पर एक दिन अपने पिताजीके साथ वार्तालाप करते समय मुझे अपना सामान्य विचार वदलनेका समय आया, अपनी भूल जाननेमें आई तथा भैंने उनसे पूछा कि 'मुझे सबके पिता तथा प्रभु ऐसे परमारमाको दिखाइये.' उन्होंने समझाया कि 'पहले तु अपने आपको देख, पहचान, तब उस प्रभुके पहचाननेका मार्ग सरल हो.'

"इस प्रसंगतक तो मुझे कुछ शंका ही न थी कि में अपने आपकी नहीं पहचानता. परन्तु पीछे मेरी माताजीने मुझे उदाहरणक्षहित स्पष्ट करके समझाया कि अभी तू अपने आपको नहीं पहचानता तथा दूसरे बहुतसे मनुष्य भी ऐसे हैं जो अपने आपको नहीं पहचानते और अपनेकी वहा विचारवान् मानते हैं. हे कुपाछ! इतना तो मैंने भछी भांति जाना कि में अपने आपको नहीं पहचानता, पर इस कारण मेरे मनको संदेह होता है

कि 'में कोन ?' इस लिये मेरा मन वह चक्करमें पढा है, पर मुझे छुछ समझ नहीं पडता और उसीके विचारमें में उदास हो गया हूं."

गुरुजी प्रसन्न होकर वोले—"प्रिय शिष्य! तुझे घन्य है! इस छोटीसी अवस्थामें तुझे ऐसी जिज्ञासा हुई, यह वड़े आश्चर्यकी तथा बड़े भाग्यकी वात है. इतनी अवस्थामे तो वालकोंको ज्यवहारका भी पूरा ज्ञान नहीं होता, उसके वदले तुझे आत्मदर्शनकी ग्रुम इच्छा हुई है. यह कुछ सहज्ञ वात नहीं तथा एक रीतीसे यह कुछ वहे आश्चर्यकी वात नहीं, क्योंकि ग्रामकी खानिमेंसे रत्न ही उपजता है. तेरे भाता पिता जैसे धर्मात्मा हैं वैसी ही धार्मिक सन्तान होनी ही चाहिये!"

गुरु शिष्यकी यह वातचीत सुनकर पाठशालाके अन्य विद्यार्थी शान्त वन गये. चनके सुनते २ गुरुजी फिर वोछे - "अरे प्रिय जीवन ! तने तो इस संसारका सचा २ जीवन सचमुच ढूंढ निकालनेका प्रयत्न किया है ( तलास करनेका उद्योग किया है ) और वह तुझे भगत्क्रवासे प्राप्त होगा. जीवन! सारे जगतका, प्रत्युत ऐसे असंख्य जगतोंका जीवन तुझे ढूंढ निकालना है. अही ! वह तो तेरे शरीरहीमें है, इसकी शोधनेके लिये कहीं वाहर दौड़ लगानेकी आवश्यकता नहीं. कुमार! तेरे पिताने तुझसे कहा कि 'समय विश्वका जीवन जो भगवान परमातमा, उसे पहचाननेकी कुंजी अपने आपको पहचानना, यहीं है. इसका कारण यह है कि वह परमात्मा, प्राणी मात्रके शरीरमें ही है, प्राणीके साथ ही विराजमान है, उसे जच्छी तरह देखो परन्त यह जगतका जीवन देहघारी जीवके समान नहीं है विलक वह बहुत गृह रीतिसे वसता है, इस कारण वह दूसरोंको तो क्या विक स्त्रयम् उस जीवको भी देखने अथवा जाननेम नहीं आता है. परन्तु जब वहत परिश्रमसे वह प्राणी अपनेको पहचानता है तब फिर अपने समीपमें रहनेवाळ व्यापक परमात्माको पहचाननेमं उसे देर नहीं लगती. पर भाई! प्रथम तो अपने आपको पहचानना इसके समान महान दुष्कर कोई दूसरा एक भी कार्य नहीं."

## एक ऋषिपुत्रकी कथा

" प्रिय शिष्य! तुम्हारी ही भांति पहले एक भाग्यवान ऋषिपुत्रको वहुत कालतक तप करनेके धन्तमं जब उसके अनेक जन्मोंके पाप भरम होगये, तब अपने निर्मल अन्तःकरणमें स्वाभाविक रीतिसे चार प्रश्न उपजे थे:—'में कीन हूं.' 'कहांसे आया हूं?' 'किस २ स्थानपर जाना है ?'

'यहां आंनका कारण क्या ?' इत प्रश्नोंका यथावन् समायान उसको अपने आप नहीं हुआ, इससे वह उदासचित्त तथा विचारक्षि भॅनरोंमें गोते खाता फिरता था. इतनेमें भगवह्शन प्राप्त एक महात्माने उसे देखा. तपश्चर्यासे उसका मुख देदीप्यमान था – फिर भी उसपर भारी उदासीन-ताका आवरण छा गया था. यह देख महात्माने परीक्षा कर छी यह कोई स्वा जिज्ञासु पात्र है. यह पात्र मांज धुछ कर शुद्ध हो गया है, पर इसमें वस्तुका खछाम होतेसे खाछी पड़ा है. इसमें योग्य वस्तु धरनेकी आवश्यकता है. जो ऐसा न करके वहुत दिनोंतक यह पात्र खाछी पड़ा रहेगा तो समय वीवनेपर यह अवश्य मिछन तथा अष्ट हो जायगा किंवा कोई अयोग्य वस्तु इसमें आ जायगी और परिणामगें इसका नाश कर डालेगी.

यह विचार कर उस परोपकारी महात्माने उसे समीप बुलाकर उसकी उदाधीनताका कारण पृछा. तब उस ब्राह्मणपुत्रने प्रेमपूर्वक बंदन करके अपना इत्यंभूत वृत्तांत महात्मासे निवेदन किया. "कृपानाथ! सेरे अपने समन्न जीवनका संदूण तस्त्र वे चार प्रश्न हैं, जो मेरे मनमें उदित हुए हैं, ऐसा में मानता हूं. इन प्रश्नोंका यथार्थ समाधान होनेकी आशासे में आपके समान समर्थ गुरुदेवकी तलाश करता था. इतनेही में आप दवालु मुझे मिल गये. मेरा भाग्योदय हुआ. अत्र इस सेवकको शरणमें रित्रये, कल्याणके लिये सेना वताइये. आपकी करणा और परो- पकारीपन देख मुझे निश्चय हुआ है कि मेरा कल्याण आपके चरणार्विदकी सेवामें ही है." यह मुन आशीर्वाद देकर वह सन्त जन उसे गंगातीरमें वने हुए अपने आश्रम प्रति ले गये और वहां फल, मूल, जल आदिकसे उसकी श्रुधा तृषा शान्त करके उन्होंने उसे अपने पास रक्ला!

एक दिन वह महात्मा अपने आश्रममे एक वृक्षके नीचे बैठे थे, उस समय पासके अरण्यमें विचरनेकी इच्छासे वह ऋषिपुत्र प्रति बोले—'प्रिय \* सुमनगर्मा! हमारी पर्णकुटीके छप्परमें नीचेकी और मेरा पलाशदंड खुसा हुआ है उसे लेआओ! तव भें तुझे नित्य लानेके लिये पुष्प, समिधा, इश तथा फलमूलादिका समृह दिखाऊंगा, जिससे तुझे सदा सुगमता होगी. जा और शीबही लौट आ! क्योंकि विलंब फरेंगे तो दिन अस्त होना चाहता है इससे हमको सार्गके ऋषियोंके आश्रमोंमें होकर आते र सायहोग(अग्निहोत्र)का समय व्यतीत हो जायगा.' गुरुकी आज्ञा

<sup>\*</sup> यह इस ऋषिपुत्रका नाम है.

होते ही सुमनशर्मा एकदम दौडा और शीघ्रतासे पर्णशालामें जा छप्परमेसे दण्ड सींचने लगा. दण्ड ऐसी रीतिसे रख्ला गया था कि धीरे र सम्हाल कर खींचा जाय तो ही नीकले. सुमनको तो बड़ी शीघ्रता थी. उसने दृष्टि पड़ते ही झडपसे पकड झटका दैकर ऐसा खींचा कि वहे जोरसे झटका देनेके साथ ही सारी पर्णकुटी जो वहुत पुरानी हो गयी थी वह एकदम पृथ्वीपर गिर पड़ी. सुमन भयभीत हो शीघ्रतासे वाहर निकल जाया. इसका दिल धडकने लगा. और एकदम गुरु महाराजके समीप जा दण्ड उनके सुपुर्द कर दाथ जोड चुपचाप खडा रहा और वह कुछ वोल न सका.

यह देख महारमा बोले:-"प्रिय सुमन! वहे भयभीतकी तरह तृ घवरायासा क्यों माछम पहता है ?"

सुमनते उदास मुखसे कहा कि छपानाथ! दंड खींचनेके झटकेसे पर्णेक्टरी गिर पडी ? यह मुझसे अपराध हुआ है."

महात्माने कहा:- "क्या पणंकुटी गिर गयी ? चलो चलकर देखें क्या हुआ ?" यह कहकर उसे साथ लेकर वे पणकुटीकी ओर गये, तो वहांपर लकडीं, पत्ते, घास इत्यादिका वडा ढर पडा हुआ देखा. यह देख वे वोले:- "क्यों भाई सुमत! पणकुटीका क्या हो गया ? अरे! पणकुटी नाम कहां है ?"

सुमनने कहा:- "पितानी! यह आपके सामने पडा हुआ ढेर ही पर्णकृटीका है.''

गुरुजी वोले:- "इसमें पर्णकुटी कहां हैं ? ये तो कुछ लक्डी पडी हैं, कुछ फूस पड़ा है, इसको ही तू पर्णकुटो कहता है ? वाह ! क्या पत्तोंके देरका या इस तृणसमूहका नाम पर्णकुटी हैं ? अथवा इसमें जो मूंज और दासकी रस्सी दिखायी पडती हैं उनका नाम पर्णकुटी हैं ?"

सुमन बोला:- "नहीं कृपानाथ ! इन सबसे मिलकर जो झोपडी वनी थी वह पणेकुटी थी !"

गुरुजी बोले:- "ठीक कहा, पर इसमें 'छुटी' यह वस्तु कहीं भी दिखायी पडती है ?"

तव सुमनने नमस्कार कर कहा:- "नहीं ऋपानाथ !"

गुरुजी बोळे:-" अब तू समझ गया होंगा, कि जो अनेक वस्तुओंका संघात हुआ हो उसकी अमुक पदार्थ वा वस्तुरूप नाम देकर पहचाननेमें आता है पर सूक्ष्म दृष्टिसे देखो तो वह वस्तु ही नहीं है, विक वह अनेक चस्तुओं का समूह है. पर्णकुटी यह एक किल्पत नाम ही हैं और उसमें अनेक वस्तुएं इकट्ठी करके उनका अमुक प्रकारका आकार कल्पनेमें आया था, उसी प्रकार हे सुमन! तुझे समझाना है कि जैसे यह पत्ते, फूस आदिकी बनाइ छुटी पर्णकुटी — वैसे ही यह (उसके शरीरकी ओर हाथ करके कहा) मुख्य पांच वस्तुएं इकट्ठी करके बनाइ हुई जो छुटी वह पंचकुटी है. हे सुमन! जिसको तु अपना शरीर कहता है वह तेरे सदा सर्वदा वसनेकी एक छुटी अथवा कोठरी है. जैसे इस पर्णकुटीमें पत्तोंका अधिक भाग होनेसे इसका नाम पर्णकुटी है, वैसाही इस शरीरक्ष छुटीमें भी मुख्य पाच वस्तु विशेष होनेसे इसका नाम पंचकुटी संकित्यत किया है. वैसे तो इसमें इन बर्तुओं के अतिरिक्त और भी अनेक हैं!"

यह सुनकर सुमन बोला:- "प्रभो ! क्या यह शरीर जुदी २ पांच बस्तुओंसे बना हुआ है ? वे पांच वस्तुएं कहां हैं ?"

गुरुजी बोले:- "भाई ! इसमें पृथ्वी, जल, तेज, वायु और आकाश ये पांच मुख्य वस्तुएं हैं, ये सब इसमें मिली हैं."

सुमनने पूछा:-"पिताजी! इन पांचके सिवाय और कौन २ वस्तुएं इसमें मिली हैं ?"

गुरुजीन उत्तर दिया:-"प्रिय वत्स! ये पांच वस्तुएं तो स्थूल है, दिखाइ पढतीं हैं, पर इनके अतिरिक्त जो दूसरी तीन चीजें और हैं वह वडी चमस्कारिक हैं और वह देखनेमें नहीं आतीं हैं; उनका नाम मन, बुद्धि और अहकार है. मनमेंसे एक दूसरी वस्तु चित्त नामक उत्पन्न होती है, उस समेत ये चार वस्तुएं अन्त:करणचतुष्ट्य मानी जाती हैं. ये चार तथा पहले गिनाइ हुई पांच मिलकर नौ वस्तुओंसे मिलकर बनी हुई और भी अनेक वस्तुएं हैं. उन सबसे मिलकर यह शरीरक्षी पंचकुटी बनी है."

सुमन बोला:- "कृपानाय! इन नौ वस्तुओं मेरी गिनती तो आई ही नहीं, क्या में उन सबसे अलग कोई पदार्थ हूं १"

गुरुजीने कहा:— "हां पुत्र ! तू उनसे बिल्कुल ही अलग है, क्योंकि यह पर्णकुटी जब साबित थी, तब उसमें हम रहते थे तथा 'यह हमारी पर्ण-कुटी हैं' ऐसा अभिमान करते थे; पर मली भांति देखिये तो उससे हम अलग ही थे, क्योंकि वह दूटकर छिन्नभिन्न होगयी, पर हम लोग दूटे फूटे या भग्न नहीं हुए, इसी प्रकार यह शरीरक्षी पर्णकुटी भी मग्न हो, तूटे वा नाशको प्राप्त हो, तो भी उसके अंदर बसनेवाले को कुछ वाथा नहीं होती और व उसका नाश होता है. तू वह शरीर नहीं, बल्कि उसमें वसनेवाला

होनेसे उससे विल्कुछ निराला है. हे पुत्र! ये नौ वस्तुएं यद्यपि वड़ी चम-त्कारिक हैं तथापि वे स्वातमबलवाली नहीं, वे जड हैं, परप्रकाशंसे प्रका-शित होनेवाली हैं वे चन्द्ररूपिणी हैं. जैसे चन्द्रमा सूर्यके प्रकाशसे प्रका-शित है वैसे ही ये जड पदार्थ भी आत्माकी चैतन्यसत्तासे प्रकाशित है. ये सब एकत्र मिलकर यह शरीररूपी पंचकुटी तैयार होती है. परन्तु, वह चैतन्यरहित होनेसे हिल चल नहीं सकती, घट वढ नहीं सकती. जो जड़ हो वह क्या कर सके ? जड अर्थात् जीवन – तत्त्व – चैतन्यके विनाका. जब दसमें चैतन्य आ मिलता है तब वह संजीवनी अर्थात् जीवित होती है. हे सुमत ! यह चैतन्य ही तु है, ऐसा समझ."

संत महात्माने इस प्रकार पंचकुटीका वर्णन कह समझाया तब सुमन-गर्मा बडी देरतक विचारमें ही खडा रहा! उसका मन अब चारों ओरसे एकत्र होकर अंदर ही अंदर अपने पहचाननेका प्रयत्न करने लगा. उसने जाना कि अपना आपमें ही है पर कहां है, कैसा है, यह वह नहीं जान सका. वडी शोध करते र भी उसका संदेह नहीं मिटा, तब हाथ जोडकर गुरु-जीखे बोला:- "कुपानाथ! आपने इस पंचकुटीमे पृथ्वी, जल आदि वस्तु-श्रोंका संघात वतलाया, पर ये सब वस्तुएं उसमे रूपान्तरको प्राप्त होनेके कारण पहचानी नहीं जाती."

महातमाने कहा — "भाई! यह सत्य है. रूपान्तर होनेके वाद वस्तुका पहचानना कठिन हो जाता है, पर तुम सरीलेको समझना विशेष कठिन नहीं. सुन, इस शरीरमें लस्य, मांस, चम, रोम, नल ये वस्तुएं पृथ्वीके साग हैं. रुपिर, लाल, यूक, कक इत्यादि जलके माग हैं. जठरामिरूप आहार पचानेकी शक्ति, आंखोंमें देखनेकी शक्ति इत्यादि तेज (अग्नि) का भाग हें, खासीच्छास, अन्नपानादिकको ययास्थान पहुँचाना, मलमूत्रादिका त्याग करना इत्यादि क्रियाक्त्य सर्वच्यापी वायुका कार्य है (भाग है), हृदयसे लेकर समस्त शरीरमें नितना भाग पोला है वह आकाशका भाग है. ये यांच तत्त्व तथा उनके भाग जो स्थूल हैं वह वो आंखोंसे दिखायों देते हैं. इतके सिवाय मन, बुद्धि, चित्त, अहंकार ये वस्तुएँ हृदयकी पोलमें कहीं रहती जक्तर हैं पर दृष्टिगोचर होने योग्य नहीं, अति सूक्ष्म हैं इन सब जल नस्तुओंके समूहमें यह चैतन्यरूप पदार्थ वसता है. इसका नाम शीव है."

# जीव कैसा है?

यह सुनकर सुमनशर्मा बीला - "कृपानाथ! यह जीव कैसा है ?"

इसके उत्तरमें महात्मा गुरुने कहा - वत्स ! इस जगतमें सबसे मुख्य वस्तु दो हैं:- एक जड, दूसरा चैतन्य. तेरा मेरा तथा सब प्राणियोंका देह तथा दसरा भी जो कुछ दिखाइ देता है तथा जो अदृश्य है वह सब जगत जाड पदार्थमेसे ही हुआ है. इस सबको जीवन देनेवाळा चैतन्य परमात्मा है. जड पदार्थ विकारवाला तथा परिणामी और नाशवंत है, पर चेतन्य अबि-कारी तथा व्यविनाशी हैं. जह पदार्थीमें अनेक आकार, व्यवस्था तथा व्यनेक क्यान्तर होते है, पर अविकारी चैतन्यका कुछ आकार, कोई अवस्था वा कोई रूपान्तर नहीं होता. यह अग्निसे जलता नहीं, पानीसे सहता नहीं, वायुसे सुखता नहीं, शुख्रसे कटता नहीं, कालान्तरमें भी क्षय – लयको प्राप्त होता तहीं, घटता बढता नहीं. यह सबके विषे जीवनरूप होनेसे इसका नाम जीव है. यही परव्रहा, परमात्मा, परभेश्वर है. प्रभु - परव्रहा - परम व्रह्मका अंश होनेसे उसे पहचाना कि पर यात्माके पहचाननेका द्वार खुला होता है. इसका 'यथार्थ रूप' क्या है। इसके लिये कितने ही जिज्ञास्कोंने पहले एक महापुरुषसे पछा तब चन्होंने केवल यही संक्षेपसे कहा कि जीव यह अखंडानंद परमात्माकी सत्ता मात्र है. तुम सबके ऊपर व्याप्त तुम्हारे राज्य कर्ताकी सत्ता कि जिसके अनुसार तुम सब सन्मार्गमें वर्तते हो वह सत्ता क्या तुम्हारे देखनेमें आती है ? उसका स्वरूप कैसा है! यह धुम कह सकोगे ? यह सत्ता क्या काली, धौली, लम्बी, छोटी, ऊंची नीची इत्यादि किसी प्रकारकी कह सकोगे ? नहीं साहव. इसी प्रकार जिसका स्वरूप कहा यह कल्पना किया नहीं जा सकता, ऐसी ईश्वरकी सत्ता ही जीव है. वह शुद्ध है. सनातन है, अखंड है, अछेप हैं और व्यापक है. इसका यथार्थ रूप जानना भौर देखना बहुत दुर्लभ है और इस चभेचक्कसे दिखाइ नहीं देता. इसी प्रकार शिव परव्रह्म - परात्पर - परमात्माका स्वरूप भी चर्भचक्ष्मसे दृश्यमान हो ऐसा नहीं तथा सहक्षमे अनुभित किया जा सके ऐसा नहीं. यह तो वृद्धि रूप नेत्रोंसे देखने योग्य है. वाणीसे इसका यथार्थ वर्णन नहीं हो सकता. इसका यथार्थ रूप जाननेके लिये बडे प्रवल पुरुषार्थकी आवश्यकता है. पर जिज्ञास-मुमुख्य - जब विधिपूर्वक दृढ अभ्यासरूप पुरुषार्थ करता है और वह पुरुषार्थ परिएक होता है तव अगवानकी छपासे अपने आपही इस स्वरूपका ज्ञान उसके हृद्यमें प्रकट होता है तथा ज्ञान प्रकट होनेके बाद नित्यके अभ्या-ससे इस परम पुरुषका साधात्कार होता है तथा तब यह जीव निर्वध -मुक्त होता है. इसी छिये परमात्माने अपने प्रियतम सेवकोंसे कहा भी हैं कि 'मनुष्य जन प्रेम तथा भक्तिपूर्वक मेरे मार्गमें मन लगाकर अभ्यास करता है, तब उसके हृदयमें ज्ञानरूप दीपकद्वारा में प्रकाश करता हूं. जिससे वह आपही अपने स्वरूपको जान छेता है.

कोर भी परमात्माने कहा है कि 'चित्त तथा प्राणको भी मुझ विषे लगा कर जो परस्पर मेरा वोघ करते हैं, नित्य मेरा कथन करते हें और उसीम संतुष्ट हो रमण करते हैं एवं सतत अभ्याससे मुझे प्रीतिपूर्वक भजते हैं उनको में ऐसा वुद्धियोग देता हूं कि जिसके द्वाग वे मुझे प्राप्त होते हैं. \* उन पर अनुकर्मा—दया करके में उनके मनके अधेरेको ज्ञानरूप दीपकके प्रकाशद्वारा दूर कर देता हूं. हे वत्स! इस लिये जो पुरुष भक्तिरिहेत हो इस प्रकार प्रयत्न करनेवाला न हो उसके लिये यह आत्मस्वरूपका ज्ञान कहने योग्य भी नहीं, क्यों कि वह अपात्र होनेसे उसको समझ नहीं सकेगा और वह उपदेश व्यर्थ जायगा. ऐसे अभक्त तथा पुरुषार्थरहित मनुष्यका जीव स्वतंत्र नहीं. वह प्रकृतिके वश हो गया है और यह प्रकृति स्वभावसे ही जड़ तथा अधोमांगको उतार ले जानेवाली होती है. इससे उसके वश हो जानेवाला प्राणी उत्तम आचरण किस प्रकार कर सके ? इससे जीवकी पहचान करनेवाले मनुष्यको प्रयम जीवकी प्रकृति अर्थात् जिस जह समु-दायके अन्दर जीव रहा है उन समुदायक्ष वस्तुओंको भलीभांति पहचान नना तथा वश करना चाहिये."

#### जीवकी सेना

यह सुनकर सुमन योळा – "कृपानाय! यह प्रकृति क्या है ? और किस प्रकार उसे वशमें करना चाहिये ?"

महात्मा गुरुने कहा—"प्रिय सुमन! फूलमें सुगंध फैलानेका प्रश्न जो तू पूछता है, उससे में संतुष्ट हूं. सुन, ध्यान दे! जैसे कोई एक राज्यका राजा है, वह मारे राज्यका मालिक है और सबके ऊपर उसकी सत्ता है, तथापि राज्यका सारा काम वह अपने हाथसे नहीं कर सकता, इस लिये उस राज्यका कारवार संभालनेके लिये उसे अनेक कभेचारियोंकी आव-ज्यकता पड़ती हैं और उनके द्वारा काम करना पड़ता है. उनमे जो वे कारवारी नीच स्वभावके, कुटिल, वाचाल तथा स्वार्थों हों तो वे अपने स्वभावानुसार राजाकों भी अनेक उलटी वार्त समझाकर छल कपटसे अपने बश कर देते हैं और अपने एक खिलोंनेके समान परतंत्र करके चाहे जैसे

मिजित्ता मद्गतप्राणा बोध्यन्तः परस्परम् । कथयन्तधः मा नित्यं तुष्यन्ति च रमन्ति च ॥
देवा मतत्रुकाना भवता प्रीतिपूर्वसम्। ददामि बुद्धियोग त येन मामुपयान्ति ते॥

नीच मार्गको प्राप्त करा देते हैं. उसी प्रकार इस जीवको भी एक राजारूप देखिये, तो उसके कारवारी भी वैसे ही कुटिल, स्वाधी तथा नीच स्वभावके हैं. वे छलवल करके उसे अपने वशमे कर नीच मार्गमें ले जानेमें कुछ भी विलंब नहीं करते. इस कारण इनके वश परतंत्र जीवको इस लोक तथा परलोकके सुखकी आशा नहीं रहती हो फिर भला सब सुखका मूल ऐसा जो अपना स्वरूप पहचानना उसकी भाशा कैसे हो सकती है ? इस कारण मनुज्योंको प्रथम जीवकी सेनाको भली भांति पहचानकर उसे अपने अधीन करनेकी आवश्यकता ह."

इतना कहकर महात्मा सुनि फिर वोले-" हम लोग इस प्रकार समझें कि जीव यह समर्थ राजा है और यह शरीर उसकी राजधानी है. इसमें इसकी सेना भिन्न र स्थानोंमे वसती है. इस देहराज्यका यथार्थ वर्णन तो बडे विस्तारवाला है, पर समझनेफे लिये संक्षिप्त वर्णन करता हूं. शरीररूप जो जीवका राजनगर है उसमे बुद्धि - राजाका मंत्री है, काम अर्थात खब प्रकारकी भोगाभिलापारूप जो माया वह प्रधान है. क्रोध सेनापति है, चक्ष तथा श्रीत्रादिक ज्ञानेन्द्रियां उसके कारवारी हैं और हस्तपादादिक कर्नेन्द्रिया उसके अनुचर है. भली बुरी वासनाएं तथा अनेक प्रकारकी मनोवृत्तियां रूप उसकी प्रजा हैं. काम जो उसका प्रधान है वह बढा झूठा, पार्कडीं तया खब अघमताका मूळ है. कोघ सेनापति, कीं को कोतवालका काम भी करता है वह सहाकूर तथा तीक्षण है. वह सर्वेदा जीवका धात ही चाहता है. कामरूप प्रधान यह चाहता है कि राजाका सब वैभव में ही भोगूं और उसका द्रव्य खर्च कर डाछुं इसी कारण बुद्धिक्षप मंत्रीसे एकता तथा एक विचार नहीं रखता, केवल स्वेच्छा-चारी वन जाता है. इन कारणोंसे जीवराजका नगर वहुत दुःखी रहता है. इतना होनेपर भी जो सावधान और हढ रहकर जीवराज अपने चतुर मंत्री बुद्धिके साथ एक मत हो शान्तिपूर्वक एकान्तमें विचार करें और उन्मत्त हुए प्रधानरूप कामकी सत्ता निर्वेळ कर उसे अपने वहामे करके अच्छे मंत्रीकी सलाहसे कुछ भी विरुद्ध न करनेका नियम कर रक्खे तो फिर क्रोधरूप कोत-वाळ अपने आपही उसके अधीन हो जाता है और फिर वह जीवगज़के राज्यमें कुछ भी उपद्रव नहीं कर सकता. ऐसा होनेसे जीवका राज्य उसके अधीन हो परम सुखरूप होता है. काम और कोंघ ये बढ़े नटखट अवस्य हैं, पर वे भी शरीरकी रक्षाहीके लिये हैं, न कि शरीरके नाशके लिये. परन्तु जो जीव उनके वश ही दूराचारी वन जाय तो उसके सारे राज्यका नाग हो

बावे. काम कोवादिक प्रधान मन्त्री भी इन्द्रियादिक कारवारी तथा सेवक वर्गद्वारा अपना २ काम करता है. इन इन्द्रियोंको भी जो स्वच्छन्दतासे अपने डच्छित सार्गमें चलेने दिया जाय तो उससे भी वहा अनर्थ होगा. इस लिये उस इन्द्रियादिक सेवक वर्गको बुद्धिक्तप मंत्री द्वारा जीवराज अपने कामेही रक्खे. सवको अपनी २ इच्छानुसार चलने न दे तब ही जीवराजका राज्य सुखपूर्वक चलता है. परन्तु यह भी याद रक्लो कि काम, क्रोध, इन्द्रियादिके विना भी काम नहीं चल सकता; देहरूपी राज्यका निर्वाह होना भी कठिन होजाता है, उसी प्रकार यदि वे प्रवल और उन्मत्त हो जाँव तो उनसे अनर्थ भी बहुत होता है, इस छिये प्रत्येक समय वृद्धिरूप मन्त्रीकी सलाहसे उनको प्रवल न होने देकर उनको दवाये ही रखना चाहिये. वे भी अपने वश रहें और जीवराज भी सदा खावधान रहे तो अपने आपको नहीं भूलता तथा अपने महाराजाधिराज पर्मात्माको कि जिसका दिया हुआ राज भोगता है, उससे विमुख न होकर उसकी क्रुपाका पात्र वन जाता है. महाराजाधिराजकी कृपा संपादन करना यही **घस**का मुख्य कर्तन्य है. क्यों कि उस कृपालुका स्वयम् वंश होनेपर भी चससे बहुत दूर पड़ गया है. वह उनकी कृपाके विना उनका दर्शन नहीं पावा किर उससे मिलने की आजाही कैसे कर सकता है ?"

इस प्रकार वातचीत करते २ समय वीत गया. सायंकालके व्यक्ति होत्र करनेका समय हो गया. वह महात्मा गुरुदेव तत्काल गंगाजीमें स्नान करने पचारे. सुमनवर्मा स्नानमे शुद्ध हो यद्यसेवामे सहायभूत हो गया.

ं इतनी कथा सुनकर राजपुत्र जीवनसिंह अपने गुरुद्देव प्रति प्रणाम कर बोटा — "कुशनाय! अत्र तो में क्या, वह बात ये सत्र विद्यार्थी भी समझ गये होंगे कि अपना पहचानना यह कितना कठिन है. अच्छा, कुपानाय! इस तरहके कुटिल कर्नचारी तथा नीच सेवकोंके समूहके बीच रहनेवाले जीवका स्वभाव केंसा है ? "

#### जीवका स्वभाव

यह प्रश्न सुन कर उसके विद्याध्यापक गुरुजी इस प्रकार कहने स्ने— "प्रिय जीवन! मृल स्वरूप जीव साक्षात परव्रह्म परमात्माका अंग होनेसे केवल शुद्ध सनातन तथा सत्त्वमय है, परम चैतन्यरूप है, महाप वित्र तथा निर्लेष है, अविनाजी है, अप्रमेय है, अजन्मा है, नित्य है, गाश्वत है, अद्वेत है, सबसे प्रथम है, अव्यय तथा अधिकारी है, अचित्य और अचल है, सर्वगर्त तथा अव्यक्त है, इतने पर भी स्त्रभावसे ही जड़, विकारी तथा परिणामवाली प्रकृति(माया )का संगी होनेसे उसमें अनेक प्रकारके विख्यं स्वभावोंका, कुतके — असत्ताका प्रवेश हुआ देखा जाता है. ऐसे उसके अनेक विल्रश्नण स्वभाव है, तथापि उनको जुरे जुरे चार (स्वभाव) प्रकारोंने विभाग किया जाय तो वह समझनेमें सहज हो जावे. एक तो पशुत्रत स्वभाव, दूसग राक्षसी स्त्रभाव, तीसरा प्रेतादिक स्वभाव, चौथा देवी स्वभाव. इनमें देवी संपत्तिका जो जीवको साथ हो तो उससे वह उत्तम अवस्थाको प्राप्त होता है और आसुरी संपत्तिका साथ हो तो नाशको प्राप्त होता है."

यह सुनकर जीवनिसंह बोला — "क्रपानाथ! आपने प्रथम तो कहा कि जीव अविनाशी है, वह किसींके द्वारा किसी सावनसे भी नाशको प्राप्त नहीं होता; और अब कहते हो कि अशुभ कर्म करनेसे अर्थात आसुरी संपत्तिका साथ होनेसे जीव नाशको प्राप्त हो जाता है, यह तो विरोध बाली वात हुई!"

महात्मा अध्यापक उसको धन्यबाद देकर वोला-" प्रिय जीवन-सिंह ! तेरा प्रश्न अवि उत्तम है. मैंने जो पूर्व कहा है कि जीवारमा अजर, अमर तथा अविनाशी है यही बात यथार्थ है. वह गुद्धात्मा है तो भी आसुरी संपदाके वश पड़नेसे वह नाशको प्राप्त होता है, ऐसा कहनेका हेतु यह है कि योनिमें जनम लेनेके समयसे जीवको अज्ञानरूपी अंधकारमें ही पड़ा वहना पड़ता है और प्रकृतिके संगसे असंख्य दुःख ही भोगने पड़ते हैं तथा **उत्तरोत्तर कर्मानुसार विशेष अवनाधम योनियोंमें अवतार लेकर सदाके लिये** फसना पडता है तथा उसमेंसे उद्धार होनेका प्रसंग बहुत ही अस्थ हो कर दूर जाता रहता है. इलीका नाम आत्माका नाश कहा जाता है. इस संसारमें वारंबार जन्म छेना और मरना, एक खड्डेमेसे दूसरेमें पडना यही बात्माका नाश माना है. बात्मा स्वयं तो धजनमा है, तो भी प्रकृतिके सायसे उसे वारम्बार अनेक प्रकारका शरीर छेना तथा छोडना पडता है, तथा बारम्बार जन्म छेने और मरनेका जो अपार कप्ट है, वह उस हो देहरूपसे निरुपाय भोगना पडता है. पुरुष जो जीव वह प्रकृतिके साथ रह कर प्रकृतिसे उत्पन्न हुए गुणोंको भोगता है तथा ऊंची नीची योनियोंमे उसे जन्म लेना पड़ता है. इसका कारण इतना ही है कि वह प्रकृतिके गुणोंका संगी है. प्रकृतिके गुणोंमे लवलीन होनेसे जब अपने आपको बिल्कल ही भूल जाता

<sup>\*</sup> पुरुषः प्रकृतिस्थो हि भुद्गे प्रकृतिजानगुणान् । १३।२२

है, तव 'में कीन' और 'क्या वस्तु हूं' इसका उसे पूर्ण विस्मरण हो जाता है. इस प्रकार अपने आपको भूछे हुए प्राणीको सत् असत् वस्तुका एवम् आचरणका तथा देवी आसुरी संपत्के झुख दुः खका भान कहासे रहे? मेरी पहले कही हुई चार प्रकारकी संपत्तियां उसमे प्रविष्ट हो जाती हैं. पशु, राक्षक, प्रेत और देव इन चारमेंसे किसी संपत्तिके वश हुआ जीव वेसा हो कम करता है और अन्तमें उस कर्मनुसार देसा ही उत्तम वा अधम फल भोगनेके लिये मनुष्यतासे भ्रष्ट होकर अधमाधम योनियोंने अवतार लेता है."

इतना कह जीवनिबहके विद्यागुरु बोले - " प्रिय जीवन! तु कदा-चित् कहेगा कि मनुष्यमें पशुक्त स्वभाव क्यों कर प्रविष्ट हो सकता है ? इसके समावानमें समझना है कि मनुष्यमें जो नाना प्रकारके भौग भौगनेकी अभिलावा तथा तृष्णा, क्षुघा, भय, निद्रादिक गुण हैं वे पशुओं के हैं. पश्चमों ये गुण तो स्वाभाविक ही होते हैं और इन्हींमें उनका क्रतकृत्यपन भी हैं. पशुकोंने जो गुण हैं वे मनुष्योंने भी होते ही हैं तथा इन गुणोंसे अधिक उत्तम गुण जिसमें न हों उस मनुष्यको पशुसंपत्तिका स्वामी जानना. दूसरा जो क्रोधमय स्वभाव है कि जिसमें पराई ईव्यी, कठोर वचन, निर्वयता तथा हिंसकपना इत्यादि दुर्गुण उपजते हैं, वह राक्षसोंका स्वभाव है. राखशोंमें अनेक प्रकारके छल कपट करना, दंभ करना, दाव पेच खेळना, मिथ्या उपाधि पैदा करना, जिसका फल अन्तमें पाप अयवा द्रःखके विना इछ नहीं मिलता ऐसे कर्म करना, धर्म तथा परलोकका त्याग करना, गुणमें भी दोवारीपण करना, यह सब आसुरी स्त्रभाव है. वीसरा प्रेतस्वमाव है. भूत तया प्रेत अदृश्य रह कर अनेक छळ कपट करके मतुष्योंको भय दिखाते हैं. दु:ख दते हैं और एससे उनको कुछ भी फल नहीं होता, चलटा परिश्रम तथा दुःख ही इन कर्मोंके करनेमें होता है. ऐसे स्वमावका मनुष्य प्रेत स्वभावकी गिनतिमे है. इन तीन गुणवालोंको श्रीकृष्णजीने सामरी सम्पत्तिमें गिनाया है. चौया स्वभाव देवताका है. इसका नाम देवी संपत् है. देवता जैसे सब प्रकारसे पवित्र रह कर अनेक प्रकारकी संजीवनी आदिक दिन्य विद्याओंका आश्रय करते हैं, परीपकार करते हैं. सत्त्व गुणके अनुसार अनेक सत्कार्य तथा पुण्यत्व कर्म करते हैं, सद् वस्तुका प्रहण तथा असद् वस्तुसे विराग धारण करते हैं, निंद्य कर्मीका सर्वया त्याग कर सव जीवोंको सुख होनेका प्रयत्न करते हैं तथा स्वदा क्रत्याणके मार्गपर ही चलते हैं, ऐसे मनुष्य देशी संपत्नाले हैं. देवी संपत् वितिक्षा, स्याग तथा तपका सबैदा सेवन करती है."

"हे जीवन! इन चारोंसे जो जो प्राणी जिस र स्वभावके वश होता है वैसा ही होकर वैसे ही स्थानको पाता है. इन चारोंमें देवी संपत्ति-वालोंके लिये ही द्वयानमार्ग बनाया गया है. देवी संपत् यही स्वातम-स्वरूप स्वात्मज्ञान – प्राप्त करनेमें सहायक होनेवाली है तथा परिणाममें परम सुख देनेवाली है. शेष तीन तो अधोमार्ग – नरक ले जाने-वाली हैं. इस लिये तू देवी संपत्तिका आश्रय कर. हे प्रियवर! यह स्वभाव किसी मनुष्यके साथ संबंध नहीं रखते विक उसके हृदयके साथ संबंध रखते हैं, और इसी कारण जिसे स्वभावका संबंध हो वैसा ही तद्रूप हृदय हो जाता है इस संबंधम नुझसे एक दृष्टान्त कहता हूं सो सुन!"

#### स्वप्नसे स्वभावपरीक्षा

"कोई एक अति तृष्णावाला मनुष्य था. उसने एक दिन ऐसा स्वप्न देखा कि वह झत्ता हो गया है और वह बहुत मूखा और प्यासा है, और नगरमे घर घर भटकता है, पर उसे कहीं भी रोटीका टुकडा नहीं मिलता. इतनेमें उसने एक वालकको हाथमें पूरी लिये हुए घरके आंगर्म खेळता देखा. उसे देख असहा मूखका मारा दौडकर उसके पास गया और उस पूरीको छीन कर भागा. इननेमें उसके पिताने इसको भागते और वालकलो रोते देख, एक दंड़ा हाथमें लिया और दो चार इत्तके लगाये और वह कुत्ता मूर्छित होगया. वह पूरी तो न जाने कहां गिर पड़ी व उसके मुंहमें धूल भर गयी और वह- वेहोशसा हो गया. यह सारा हाल यद्यपि स्वप्नमें हुआ या पर मारके भयसे उसकी चिल्लाहट तो प्रत्यक्ष सुनाई देती थी. यह मनुष्य सौता-हुआ इत्तकी तरह रो रहा था. मानो सचमुच ही उसको किसीने लकडी मारी हो. उसीके त्रासमें वह जाग पड़ा. उसके रोनेका शब्द-सुनकर उसकी स्त्री भी जाग पड़ी थी.

वह उसको आश्वासन देकर प्रेमपूर्वक पूछने छगी कि, 'हे प्रिय स्वामी-नाथ! आपको एकाएक यह क्या हो गया ? आप ऐसे गहरे श्वास क्यों छे रहे हो ? क्यों ऐसा रुदन करते थे ? क्या आपको सप या बीछी आदि किसी जहरीछे जन्तुने काट छिया है ? क्या कोई आपको कठिन ज्याधि हो गयी ?'

यह सुन लिजत होकर अपने रुद्दनको रोक चित्तको स्थिर करके बोला – 'अहो ! यह मुझे क्या हुआ ? सचमुच में कीन और वह कुत्ता कौन ? लकड़ी क्या ? मुझे यह छैसे हो गया ? अरे रे ! यह तो चड़ा हुरा जंजाल ! शिव ! शिव ! में जीव कहां भटक गया था ? कुछ भी नहीं यह त्रो विल्कुल मिथ्या है.'

यह सुन स्त्रीने पूछा: 'कृपानाथ! लकड़ी कैसी भौर कुत्ता क्या ? यह स्राप क्या कहते थे, सो मुझे समझाओं.'

वह पुरुष बोला — 'प्रिये! यह तो मैंने कुछ स्वप्त देखा था. उसकी विल्क्षणता देख मेरा जीव घवरा गया था!

यह सनकर स्त्रीने स्त्रप्नका हाल वडे आप्रहपूर्वक पूछा तो उसने सारा स्वप्तका इतिष्टत्त कह सुनाया. यह सुनकर आऋर्यसहित पहले तो खीं खूब हैंसी, उसकी हंसी किसी तरह रुकी नहीं; फिर धीरज धरकर हंसी रोककर दाय जोडकर वोळी - 'कुपानाय! इस दासीका कुछ भापसे कह-नेका अधिकार तो है नहीं तथापि विज्ञापनकी तरह हितवचन\* कहना कुछ अयोग्य नहीं गिना जायगा. आप सब बार्तोमें योग्य तथा ज्ञाता हैं तथा अन्य पुरुषोंको भी शुद्ध ज्ञानसे सन्मार्गमें लगानेवाले हैं, तथापि अपने मन्तः करणमं जो एक महाप्रवल शत्रु वैठा है उसे जानकर कैसे निकाल नहीं डाउते हो ? मैं जानती हूं कि आपको स्वप्नमें भी ऐसा उजास्पद संकट देनेवाला यह दुष्ट शत्रु ही है. यह शत्रु है, पर आप उसे परम मित्र मानकर उससे सदा लाइ प्यार करते हो. यही इस भगवानकी महामायाका विलक्षण वल है. भगवानकी माया जो चाहे जैसा विद्वान हो पर भगवा-नका मक्त न हो, भगवानसे विमुख हो, उसे सहज ही मोहमें डाल देती है. आप सुझ होकर भी अपने अहित करनेवालेके वश हो रहे हैं, इसी कारण बाप पर भगवानकी मायाका प्रावल्य चला है. इसका मुख्य कारण भग वानकी विमुखता ही है. भाप संसारकी तो सब वार्तोमें चतुर हो, पर यह संसारकी सम्मुखता ही प्राणीको श्रीहरिसे विमुख कर डाउती है तथा इस संसारके सम्मुख हो, इसी कारण शतुको भित्र समझ रहे हो. आप यह नहीं जानते इस लिये मुझे वहा आश्चर्य मालूम होता है. तथा आपका यह हितरात्र अपने आपको अच्छा छगे उसी प्रकार मदारीके मर्कटकी मांति व्यापको नचाता है, रमण कराता है, हँसाता है, क्लाता है. यह आपका हितराञ्च कीन है, उसे आपने पहचाना ? आवश्यक और अनावश्यक ऐसी सव वस्तुओंका अति लोभ छापके सारे जरीरमें व्याप्त तृष्णाका पुत्र छापका इातु है. इन माता पुत्र दोनोंने आपके शरीरमें स्थान किया है. स्वामिनाथ !

<sup>\*</sup> हितं मनोहारि च दुर्लमं वचः।

पहले इन माता पुत्र दोनोंने तथा अकेली माताने व अकेले पुत्रने कैसे र महान अनर्थ किये हैं, उस पर ध्यान दो. इसको आश्रय देनेवाले वहें र वीरोंका भी इसने कैसी निर्द्यतासे क्षय किया है सो विचारो, इसके समान किसीमें दुष्टता नहीं है.

'स्वामिनाय! मेरा पिता पौराणिक था. वह कथा सुनानेके लिये नित्य राजदरवारमें जाया करता था। वहा वहे र सुन्दर इतिहास वह सुनाया करता था। उसके साथ जाकर वालकपनमें में भी सुना करती थी। वहांका सुना हुआ एक इतिहास मुझको याद है, कि तृष्णा तथा लीभादिकने वहे २ राजर्षि तथा महर्षियोंको भी दुःखर्मे डुवा दिया है और असंख्य विह-म्वनाएं करायी हैं. जब बड़े २ महात्माजन भी लीभ और तृष्णामें डूवकर तर नहीं सके तब आप जैसे साधारण पुरुष किस गिनवीमें है ? विरुष्ठ स्वामिनाथ! कदाचित आप ऐसा कहेंगे कि मैं ऐसा छोभी हूं यह वात तू क्यों कहती है ? इसका उत्तर यह है कि मैंने कथामें सुना है कि जो मनुष्य जिस प्रकृति तथा जिस अभिलापाबाला होता है, उसका अंतःकरण सदा सर्वदा उसी वस्तुकी प्राप्तिके विचारोंमें ही निमम रहा करता है तथा जाम-तपनमें किये हुए विचार तथा अभिलाषाओंको भी वह स्वप्नावस्थामे भी ज्योंका त्यों आशाका सफल तथा निष्फल होना रूप देखता है, तथा इसीसे में जानती हूं कि आपके अति छोभ और अति तृष्णाका यह दिग्दर्शन हुआ है. तथा मैंने यह भी सुना है कि अति तृष्णा यह भटकते हुए कुत्तेकी वरह है. कुत्तेकी भूख प्यास कभी पूर्ण नहीं होती, क्योंकि कहीं पर भी इसको सर पेट अन्न तथा जल नहीं मिलता. वह अन्नके लिये घर २ तथा आंगन २ भटकता ही रहता है. यदि किसी घरमे एक दिन रोटिका दुकटा मिल गया वो किसी २ जगहपर विना दिये होनेके लिये भी घुस जाता है और वहां उसे लकड़ीका स्पाटा सहना पडता है, इसी प्रकार लालची मनुष्यका मन भी सदा भटकता ही फिरता है तथा अनेक अनर्थ करता है, इस कारण अन्तम उसे महानीच कुत्तेकी योनि प्राप्त होती है. यह आपके इस स्वप्रसे प्रकट है, ऐसा मैं मानती हूं. मेरा ऐसा विश्वास है. इससे आप कृपा करके ऐसी अकल्याण करनेवाली तृष्णाका परित्याग करो.

"इसके बाद वह जीव अपने मनमें अच्छी तरह समझा कि मेरी वृष्णा अवश्य ही मुझे नीच योनिमें छे जायगी और फिर मुझे नरकमें गिरना पहेगा. उस दिनसे अपने मनको भछी भांति सावधान करके उस बढी हुई तृष्णाका धीरे २ त्याग करने छगा. हे जीवनसिंह! जैसे बने वैसे

मतुष्यको अपने स्वभावको उत्तम और देवी संपत्तिसे पूर्ण संस्कारी करने के लिये प्रयस्त फरना चाहिये तथा नीच स्वभावका किंचित् पट भी हृद्यकी नहीं लगने देना चाहिये.'

#### मनुष्यकी उत्तमता

इतनी वड़ी ढंबी कथास कदाचित् वाचकों ने विस्मृत हो गया होगा कि यह कथाप्रसंग किस बातपन कहा गया है. इसका हमको स्मरण कराना चाहिये. पहले वरफसे ढका और अत्यन्त ऊंचा गगनमेदी हिमिगिरिका उन्नत शिखर, वहां पर बना हुआ पवित्र बाग्रम, वहांकी चिहुहा, वहां इसते हुए सद्गुरु महात्मा, सुविचार तथा छद्यालिंग इस नामके परम अवि-कारी जिब्ब इत्यादि वाते सदा स्मरण रखने बोग्ब हैं। इन सद्गुरु बोगी-श्वरके वचनामृतका पूर्ण प्रेमसे पान करनेवाले इन दोनों शिब्बोंके आगे यह कथाप्रसंग चलता है.

यहांत कका प्रसंग सुनकर प्रसन्न हुए जिन्यों में से छोटा छद्यलिंग हाथ जोडकर योटा कि — "कुपालु गुरुदेव! अपने आपको पहचानने के लिये। विद्यागुरुने जो कुछ कहा, इतनेसे क्या वह बालक जीवनसिंह समझ गया होगा ?"

योगीश्वर वोछे – "नहीं, ऐसे क्षणभरमे अपको कहीं पहचान-सकता है! यह तो तुमसे संक्षेपसे कहा गया; जीवनसिंहको भी इतनेसे मंतोष न होनेके कारण उसके विद्यागुरुने पुनः इस बातको अच्छी तरह कह सुनाया. हे शिष्यो! कोई भी बात हो, सुनकर उसकी उपेक्षा करनेसे समयान्तरमें वह मूळ जाती है तथा उसका तात्पर्य भी हृदयमें नहीं समाता. इस कारण उस पीछे सुनी हुई वस्तुका अपने हृदयकी गंभीरतामें मछी भांति मनन होना चाहिये. मनन होनेसे उस वस्तुका सार हृदयमें उत्तरता है, फिर उसका अनुभव हो सकता है और अनुभवसे इड हुई बात मनमेंसे फिर कभी विस्मृत नहीं होती. इस छिये जीवन सिंहने गुरुके द्वारा सुने हुए उपदेशका कई दिनतक मनन किया. एक दिन पाठजालामें सब विद्यार्थी अपना २ पाठ पढ रहे थे और ज्ञान्तरूप जीवन अपनी पूर्व बातका मनन कर रहा था.

इतनेमें कुछ गंका हुई तो चोंक्कर गुरुदेवको वंदन कर पूछने छगा— " गुरुवर्य! आपने उस दिन मुझसे मनुष्यके जुदे २ स्वभाव वतलाये थे और दनमेंसे देवस्वभाव सबसे श्रेष्ठ वतला कर उसके श्रहण करनेको कहा थाः न्वह में समझा तथा वह स्वभाव भी मनुष्यके शरीरकें साथ नहीं विक्र वह मनुष्यके बन्तःकरणके साथ संबंध रखता है, यह भी ठीई कहा छंपानाथ! -मनुष्यका अन्तःकरण ऐसा कितना वलवान है कि जो देवादिकके श्रेष्ठ -स्वभावका भी संग्रह कर सकर्ता है ?"

यह प्रश्न सुनकर वे गुरु बोले - " प्रिय जीवनिसिंह ! मनुष्य यह ऐसा उत्तम रत्न प्रभुने बनाया है. और उसका अन्तः करण ऐसा बडा चमत्कारिक है कि इसका वर्णन नहीं किया जा सकता. पृथ्वी पर उत्पन्न हुए सब व्याणीयोंसे मनुष्य उत्तम है, सब वातोंमें श्रेष्ठ है. जलमें वसनेवाले जलवर प्राणी जैसे कि छोटे छोटे सुदनुद्, छोटी वड़ी महलिया, मेंड्क, कछुए, वडे २ मत्त्य, मगर, घड़िआल, वडे २ दर्यायी घोडे तथा हाथी तथा छोटी -वडी नौंकाओंको भी निगल जानेवाले वडे मगरमच्छ आदि हैं, पर इन सवसे मतुष्य श्रेष्ठ है. पृथ्वीपर तथा पृथ्वीमें वसनेवाले भूचर प्राणी जिनमे कि छोटेस छोटे जन्तु कीडे मकोडे, चींटी चूहे, सर्प, विह्नी, कुचे, गीदड़, हिरन, वानर, गाय, भैंस, वकरी, गथा, घोड़ा, ऊंट, गेंडा, हाथी, वाघ, -रीछ और सब वनचरोंका राजा सिंह इत्यादि सबसे मनुष्य श्रेष्ठ है. आका-शमें उड़नेवाले मक्खी पतंगादिसे लेकर चक्रवाक, तीतर, तोते, कब्रतर, कौंबे, मयुर, सारस, इंस, वाज, गीघ और गरुड़ादि सब पिंखोंकी अपेक्षा मनुष्य श्रेष्ठ है. अहंदेय रूपसे फिरनेवाले भूत, प्रेतं, पिशाच, वेताल तथा वीरादिक विशाचवर्गके प्राणियोंसे भी मनुष्य श्रेष्ठ है. इसी प्रकार यक्ष, राक्षस, दानव, दैत्य इत्यादि महावलवान तथा मायात्री प्राणियोंसे भी मनुष्य प्राणी श्रेष्ठ है विलक्ष अपनेसे उत्तम कहे हुए देवता कि जिनके उत्तरोत्तम स्वभाव अपनेमें प्राप्त करनेके लिये बड़ी सावधानीसे अनुकरण करनेकी व्यावदंशकता है. वे देवतो भी कभी २ मनुष्य प्राणीका वहुत अभिनन्दन करते हैं तथा मनुष्यपनकी अभिलाषा करते हैं."

इतना कह वह महात्मा कुछ देर ठहर कर फिर वोले— "प्रियं जीवन! तेरे मनको कदाचित शंका होगी कि सब प्राणियोंसे मनुष्य प्राणी क्यों श्रेष्ठ है ? तू स्वस्थ होकर सुन! समस्त जलचर, भूचर, खेचर — आकाशगामी पक्षी आदिक प्राणी चाहे जितने वड़े हों, अतिशय वलबाले तथा अतिशय भयंकर हों, पर वे मनुष्यकी असावधानीकी दशामें चाहे हसे सावित निगल जाय, चाहे कुछ दें, मार डालें तथा डरावें परन्तु साव-खान दशामें यदि मनुष्य अपने झुद्धिबलेंका उपयोग करें तो उन महामयंकर आणियोंको भी अपने वशें कर सकता है. वह मनुष्य — पिशाचवर्गके तथा

वायुक्तप रहकर चाहे जेसा छछ करनेवाले भूतादिक प्राणियोंको भी अपने सुद्धिवलसे, मिलन मंत्रोंकी साधना कर एक चाकरकी भांति वश कर देता है और उनसे मनमाना काम कराता है यही नहीं, विक् जो वह इच्छा करे तो प्रयत्न करके अधोगति पाये हुए तथा महान् दुःखानुभन करनेवाले विशाचादिक प्राणियोंको अपने बुद्धिवलसे तथा अनेक आद्धादिक सिक-याएं करके सद्दतिको भी प्राप्त करा देता है. इसी प्रकार यक्ष राक्षसादिको भी मनुत्य अपने बुद्धिवलसे तथा अनेक तप, संयम, योग, उपासना आदिक देनी शक्तियोंसे उनकी मायामे न फसकर उलटा उन्हींको अधीन कर लेता है. इत्यादि कारणोंसे मनुष्य अन्य सन प्राणियोंसे श्रेष्ट है."

यह सुनकर जीवन हाय जोडकर बोला — "कृशनाथ । यह सब तो ययार्थ है; पर अभी आपने सुनित किया कि सन मनुष्यों से श्रेष्ठ ऐसे देवता भी मनुष्य प्राणीका अभिनन्दन करते हैं तथा मनुष्यपनेकी अभिलाश करते हैं, यह क्या सत्य और जास्त्रसम्मत है ? यदि ऐसा है तो देवतापन मनुष्य-पनसे स्तरती श्रेणीका माना जायगा !

गुरुजी बोले- "नहीं आई! नहीं; ऐसा नहीं: बरिक इसमें एक सम-झनेकी वात है: देवता मनुष्यकी अपेक्षा सब वार्तोमें श्रेष्ठ हैं. उनका शर्रीर मनुष्यकी भांति मलिन तथा निस्तेज नहीं होता विक वहत पवित्र, निर्मेल तया दिव्य तेजवाला होता है. उनके धारण किये हुए वस्नालंकार भी बड़े न्रेजस्वी, शोभायमान तया पवित्र होते हैं. उनके भक्ष्यभोज्यादिक भी बहुत सुन्दर तथा अलौकिक स्त्रादवाले होते हैं तथा सर्व स्वादोंका तत्त्वहप तथा अमर करनेवाले ऐसे अमृतरसका वे नित्य पान करते रहते हैं. उनके रह-नेके भवन भी परम दिन्य हैं, वाहन भी दिन्य, आसन भी दिन्य, श्रय्या भी दिन्य, इस प्रकार उनके उपमोगमें आनेवाली तथा कीड़ा करनेकी सब वस्तुएं, वैसे ही उनकी भूमि आदिक सब ही परम दिन्य, पित्र तथा मतु-ज्यलोककी अपेक्षा सति दिन्य हैं. मन्तव्यकी भांति उनको अनेक प्रकारके दुःश नहीं होते, क्लेश नहीं होता तथा दुःख क्लेश भोगना भी नहीं पहता. मुख्य करके वे सबसे श्रीष्ट तथा निर्मल तथा सन्त्र गुणका भाश्रय करनेवाले होनेसे उनमें छल, कपट, दंभ, ईन्यी, कोध, भय, मोह, इत्यादिक दुर्गुण भी नहीं होते. इस तरह सब प्रकार देवता मनुष्योंसे श्रेष्ठ हैं, परम सुखी हैं; तथा मनुष्यों में भी सख देनेवाले हैं. इतना होनेपर भी वह मनुष्य प्राणी-

<sup>\*</sup> यह विषय भर्ती भांति सुमझनेके लिये श्रीमद्भागवत तथा गीताका माहात्म्य यांचना व्यविकारी जीवको उचित हैं.

योंका अभिनन्दन क्यों करते हैं और मनुष्यपनकी अभिलादा क्यों करते हैं इसका वार्श्वर्यम्य कारण सुन !"

इतना कह थोडी देर बाद वह महात्मा बोले-" प्रिय जीवन! देवता स्वर्गमें रहते हैं और हम मनुष्य मृत्युलोकमें अर्थात पृथ्वीपर वसते हैं... पृथ्वीकी अपेक्षा स्वर्ग अनेक प्रकारके सुखका स्थान है. यह पृथ्वी तथा उसमे भी विशेष करके जस्यूद्धीपका यह भारतवर्ण यह कर्मभूमि है. स्वर्ग यह भोग-भूमि है. कर्भभू।मेमें वसता मनुष्य सब प्रकारके कर्म कर सकता है. स्वर्ग अर्थात् भोगभूमिमें वसनेवाले विविध भोगमात्रका ही भोग कर सकते हैं. वहां कोई नया कर्म नहीं बन रुकता. उस सर्व नियन्ता परभेश्वरका ऐसा नियम है कि म्तुष्य जैसा २ भला या बुरा कर्म करता है उसके वदलेमें वैसा ही भला या बुरा फल भोगता है. अच्छे कर्भका फल सुखभोग है, बुरे कर्मका फल दु:खभीग है. सुलभीग स्वर्गमे जाकर भीगा जाता है. दु:खभीग नर-कमें जाकर भोगा जाता है. स्वर्ग जैसे अच्छे कर्मीका फल भोगनेकी भोग-भूमिका है, वेसे ही नरक खेटे कर्भोका फल भोगनेकी भोगभूमिका है, इस लिये स्वर्गमें अथवा नरकमें भोग भोगनेको जाकर प्राणी अपने कमीका भोग भोगकर वहासे हुट जाता है, पर वहां अच्छा या बुरा कोई नया करे नहीं वन सकता. स्वर्गवासी अथवा नरकवासी अपना भोग भोगकर वहांसे फिर पृथ्वीपर आते हैं तथा फिर नये कर्म करते है. शास्त्रका वचन है:-

"ते तं अनत्वा स्वर्गछोकं विशालं क्षीणे पुण्ये मत्येलोकं विशन्ति."

पुण्यवान मतुष्य अपने पुण्यका फल भोगकर फिर मृत्यु लोकमें आ जाता है, इसी लिये स्वर्गमे वसनेवाले देवता मनुष्य योनिकी वारंबार बलाई के करते हैं कि — 'हे मनुष्य! तू महाभाग्यवान है कि जिससे तेरा इस पवित्र कर्मभूमिमें जन्म है. वहां रहकर तू अनेक पुण्यकर्म करके इस हमारे स्वर्ग-लोकको भी प्राप्त कर सकेगा तथा अधिक पुण्यवल प्राप्त करके हमसे भी अधिक सुखवाले उद्यं लोकको भी पा सकेगा तथा कदाचित भगवत्क्रपासे किसी सहुर महास्माका समागम प्राप्त होगा और उसके हारा भगवद्भिक्त रूप तत्त्वज्ञान प्राप्त करेगा, तो हमारे इन दूसरे सब नाज्ञवान स्वर्गसे श्रेष्ट तथा अविनाज्ञी भगवत्पद्रूप परम धामको भी तु प्राप्त कर सकेगा! इस लिये 'हे मनुष्य! हुझको घन्य है.' और हे जीवन! इसी कारणसे देव वारंवार

भायन्ति देवाः किल गीतकानि घन्यास्तु ते भारतम्मिमागे । स्वर्गापवर्गस्य च हेतुमृते.....

विचार करते हैं कि यद्यानि हम इस स्वामें आकर बसे हैं और वह वड़ा सुल्मय है, तयापि उस सुन्य भोगनेकी आह अवि तो है ही, यदि कहा- चित हमारे लिये अवि न हो अर्थात जवतक स्वाम हे तवतक यही रहकर हमलों सुस्र थोगना मिलता गहे, तो भी वह कवतक टिका रहेगा? सत्युक्त न विकास है, कि चाहे जितनी अवि वह जाय पर अन्तमें एक दिन वर्वाका भी नाहा तो होता ही है और उस समय अपना भी यहांसे पतन होता है. इस लिये स्वर्गका यह अथूरा सुख – परम सुख नहीं गिना जाता. उससे प्रमु वि अव छपा करें तो इस समयका स्वर्गसुख भोगकर जब मृत्यु- कोकर्म जायं, तब ऐसा सदाचरण करें कि जिससे कभी पीछे लीटना न वि ऐसा उत्तमोत्तम तथा निर्मय मगवत्यद-परम पद प्राप्त हो, यह कामना पूर्ण हो ऐसा कर्म करें. इस कारणसे वे मनुष्यपनकी अभिलापा करते हैं. उस प्रकारमें मनुष्यपन तथा मनुष्ययोगि सबसे उत्तम है और अभिनवस्त्रनीय है."

इसके पद्मात् फिर थोड़ा विश्राम छेकर, उसके गुरुक्ती बोछे — "पिय पुत्र जीवन!" कराव्ति तुझे यह शंका होगी कि जैसे मतुष्य सत्कर्म करके उत्तम छोक तथा उत्तम पदको प्राप्त हो सकता है, उसी प्रकार दूसरे क्रीत क्या प्राप्त नहीं हो सकता. शिवारसे सिद्ध हुमा है कि नहीं; और माणीसे ऐसा नहीं हो सकता. मतुष्यके विना दूसरे सब प्राणी जो कि पूर्व कहे गये जलके जीव, पृष्वीपर वसनेवाले पशु आदिक जीव, आकाशमें किंग्नेवाले पश्ची तथा वसनेवाले मूत, प्रेत, पिशाच इत्यादि सब केवल आसरी संपत्तिवाले जीव हैं. इनमें कितने ही वाणीरिहत हैं, इस कारण उनसे कुल साबन तथा सत्कर्म किस रीतिसे हो सके? यद्यपि राक्षसादिक जीव, वाचा गोलनेवाले तथा हल जानवाले हैं तथापि उनका भी वह ज्ञान, अनिवाये ज्ञाम, क्रोध, मोह, मद, मत्सर, निर्देयता इत्यादि महादुर्गुणोंसे विल्कुल इका हुआ है, इस कारण उनसे भी कोई सत्कर्म नहीं वन सकता."

यह सुनकर बुद्धिमान् जीवनसिंह हाथ जोडकर वोटा — "कुपानाय! जापने कहा उम्र प्रकार मनुष्य सरकर्म करके देवादिकोंका स्थान जो स्वर्ग, उसको प्राप्त कर सकता है और उससे वह देवताओंको भो ऋष्य है यह ठीक, पर व वे छोळ तथा उन उन देवादिककी पदनी किसी मनुष्यको मानु रश्नमें भी मिल सकती है ? इसके लिये तो उसे अपना मनुष्यश्रीर छोड- कर दिव्य शरीर धारण करना पडना है. ऐसा आपके श्रीमुखसे भेंने अनेक बार सुना है दें . करें इस मनुष्यतका क्या महत्त्व ?"

तव गुरुजीने कहा — "शिष्य! यह तो प्रमुके घरका — अवेश्वरके साम्राज्यका सामान्य नियमही है, कि मनुष्यादि किसी भी प्राणीको देहा-न्तर अथवा रूपान्तर हुए विना लोकांतरकी प्राप्ति नहीं होती, और ऐसा होनेसे मनुष्य प्राणी तथा मनुष्ययोनिकी महत्ता तथा उत्तमतामें कुछ हानि नहीं होती. तो भी अनेक बार ऐसा भी हुआ है कि मनुष्य प्राणी परमा-समाके दिये हुए बुद्धिबल तथा ज्ञानबलके कारण परम पुरुषार्थका सेवन कर, सर्वेश्वरके सर्वसामान्य सृष्टिनियमका भी उलंघन कर परले पार ज्ञानके समान शक्तिबाला होता है. अहा! कैसी प्रमुकी उत्तपर छुपा है! वैसे ही अहो! उस कुपालुने सारी सृष्टिकी रचनामें मनुष्यकी मूर्ति कैसी सबसे अहुत और उत्तमोत्तम बनाइ है. धन्य उस कृतिको और धन्य उस कृतिको."

यह सुनकर जीदनसिंह बुछ पृछनेका विचार करता था कि ' मनुष्य ऐसा शक्तिमान देसे हो सकता है ?' इस कहनेसे पूर्व ही उस प्रश्नका संमाधानरूप वह महात्मा बोले – प्रिय जीवन! तू अभी वालक है इससे मनुष्यकी अद्भुत शक्तिका तुझे पूरा पूरा ज्ञान नहीं, इस लिए तुझको सम-झाना उचित है कि मनुष्यकी सामर्थ्य कहांतक है, सो अब तू श्रवण कर.!'

# मनुष्य वया क्या कर सकता है?

"प्रिय जीवन! नुष्यकी उत्तमता में हुझे वतलाता हूं और उसकी अ इत शित का ध्णेन करता हूं. उससे हुम यह न समझना कि संसारके सारे मनुष्य ऐसे शक्तिमान हैं. पर मनुष्यमें प्रभुका दिया हुआ जो बुद्धिवल हैं, उसपर उत्तम प्रवारका संस्कार पाकर जिस मनुष्यका हृदय — आन्तर संस्वारी बना हो, वह मनुष्य असंस्वारीकी अपेक्षा बहुत शक्तिमान होता है तथा उसमें भी जिस र प्रकारका संस्वार मिला होता है, वैसाही वैसा अधिक या न्यून बुद्धिवल उसमें प्रकाशित होता है. जैसे कि शहरके प्रका वर्गके मनुष्योंके यहां भी अश्व हैं और तुम्हारे यहां भी अश्व हैं, परन्तु वे सब समान चंचल अथवा समान बलवान नहीं. प्रजावर्गके अश्वोंकी अपेक्षा हुम्हारे सैन्यके अश्व अधिक तेज हैं, उनकी अपेक्षा भी प्रधानोंके अश्व और भी तेज हैं और तुम्हारे पिताका नीला घोडा सब अश्वोंमें शिरोमणि है. वैसे तो सब अश्व समान ही हे, स्थापि उसपर बहुत उत्तम संस्कार होनेसे वह सब अश्वोंसे अधिक बलवान, चपल तथा मनुष्यकी तरह खाभीकी सेवा और आज्ञामें तरहर रहनेवाला है. युद्धादि कठिन प्रसंग पड़नेवाली सेवा और आज्ञामें तरहर रहनेवाला है. युद्धादि कठिन प्रसंग पड़नेवर उत्तर इस के हशीर से प्रण है हदतक चोट नहीं आने देगा-

संस्कारों के कारण कितने ही घोड़े ऐसे देखे गये हैं. इसी प्रकार संस्कार-द्वारा मनुष्योकी उन्नति होती है."

"वल्कि मनुष्यने कुछ भी उत्तम संस्कार न पाया हो, तो भी दसरे पद्म आदि प्राणीयोंसे श्रेष्ठ है. उसके जन्मसे ही अन्य मनुष्योंका सहवास रहनेसे उसके अन्तःकरणका साधारण संस्कार तो सहज ही हो जाता है. ऐसा मनव्य भी दूसरे उत्तम संस्कारी मतुष्योंकी सेवाम उपयोगी वन जाता है और ऐसे सहवास होनेपर वड़ा संस्कारी वन जाता है. मनुष्य भूमिमेंसे अत्र स्त्वन करता है. उस अन्नमेंसे अनेकानेक भिन्न २ खादवाले खाद पदार्थ वनाकर उनका सेवन करता है, पशुआदिकी सहायता लेकर ऐसे अधिक वलके काम जो अकेलेसे नहीं वन सके सो करता है. घोडे हाथी व्यादि वहे चन्मत्त तथा अतुल बलवाले प्राणियोंको वश कर उन्पर सवारी करता है, उनपर बोझा छादता है, पशुओं के यनमेसे अमृतरूप दृध दोहता है, दुवमेसे दहीं, मक्खन और घृतादिक माश्चर्यकारक पदार्थ, बुद्धिनळसे जोघ निकालता है. मनुष्य मिट्टीमेंसे सुवर्ण निकाल लेता है, पाषाणसय पर्वतों में से समस्य रत शोध निकालता है.

" पुत्र जीवन! तुने कभी समुद्र देखा है ?"

" तहीं पिताओं!" जीवनने कहा - " मैंने उसका अपार विस्तार तथा गहराइं तथा उसमे वसते हुए भयंकर प्राणीयोंका हाल सना है लेकिन समुद्र देखा नहीं."

" तो देखो वैसे अगाध समुद्रतरुमें रहनेवाल अमृत्य रत्न तथा मौक्तिक भंडार की मतुष्य अंदर जाकर शोव निकालता है; सैकडो हजारों योजनके विस्तारवाले महा अगाध तथा उन्मत्त जलसे भरे उस समुद्रको मनुष्य दृढ नीका आदि साधनोंसे तैरकर पार हो जाता है. मनुष्य अनेक विद्या तथा जास्त्रोके तत्त्वको जान सकता है. वह सृष्टिकी उत्पत्ति, स्थिति तथा छय आदि तत्त्वको भी जानता है; उसी प्रकार सृष्टिके सारे व्यवहार-तस्त्र. धर्मतत्त्व भी भली भांति जानता है. बलिक वह विद्याओंसे तथा जाखोंसे इस सृष्टिमेके पृथ्वी, जल, अप्नि, वायु, आकाशादिक तत्त्वीको तथा चनके गुणाको जानता है और फिर उनको वश कर, उनसे सृष्टिके उपयोगी अंतक कार्य कर सकता है और अनेक यांत्रिक शक्तियां उत्पन्न कर सकता है. विद्यार्जीसे मनुष्य असे पृथ्वीभरकी सारी वस्तुओंको जानता है तथा प्राप्त करता हैं वैसे ही आकाशके अनेक चमस्कारोंको भी वह भली मांति जान सकता है और उपयोगमें छा सकता है. आफाशमें एक दूसरेसे

छाखों योजनपर रहनेवाले ग्रह, नक्षत्रगण, राशिगण और दृसरे अनेक साराओं की विचित्र गतिको, उनके परस्पर संबंध तथा उनके पृथ्वी और आकारामें होनेवाले अनेक चमत्कारोंको विद्याओं से जानने और देखनेवाल: अनुष्यही है. विक विधाके वलसे विविध वनस्पतियों तया औषधियोंका राण दोष जानकर उससे मनुष्योंका तथा पशुपक्ष्यादिका महान् रोग मिटा -सकता है; और रसायनादिकसे दृष्टरे भी कितने ही चमत्कार स्वाधीन करके छोकोपकार कर सकता है. वैसे ही विषयादिकके समूहमें उत्पन्न -होतेपर भी वह विषयोंसे तीत्र वैराग्य धारण कर, मनोनिप्रहसे परम दुर्लभ -योग संपादन कर सकता है और इसके प्रभावसे खाधीन हुई सिद्धियों द्वारा जगतम अद्भुत कार्य कर सकता है. वह सिद्धिके वलसे प्रसंग पड़न-पर छोटेसे छोटा पारीकसे वारीक वन सकता है, वहसे वहा वन सकता है, अत्यंत हलका तथा भारी हो सकता है, दूसरेका मनोरय पूँण कर सकता है, सबके ऊपर खाधिपत्य जमा सकता है, सब जगत्को अपने वश्में कर सकता है, दूधरेके मनकी वात जान सकता है, एक स्थानपर वैठा २ अनेक ठिकानेकी बातें जान सकता है, एक स्थानसे दूखरे स्थानपर विना विलम्ब कीर विना बाहन जा सकता है, स्वर्गादिक तथा ऊर्घ्व लोकमें और पाता-- इादिकमे भी वह यथेच्छ विचर सकता है और ऐसे २ अनेक चमत्कार कर सकता है. इससे भी अधिक संस्कारको प्राप्त हुआ मनुष्य इन सिद्धि आहि-कोंके ऐश्वर्यको तुच्छ गिन, स्वाधीन हुए मनको परवश तथा उन्मत करने-वाला गिनकर उसका अनादर करता है, वह सिद्धियोंका कुछ भी स्पर्श न हो. इससे वहत साववान रहकर उससे वचकर ऐश्वर्य जो आत्मदर्शन -यरमात्मदर्शन – त्रहादर्शन – परम प्रेमका स्यान – अचल – अक्षरस्यान सत् चित् आनन्द घनका परम स्थान, उसीकी आशा धारण कर - अभिछाषा करके अपनी पवित्र योगभक्ति परिपक करता है तथा अंतमें वह परम पुरु-पके, सचिदानन्दके धामका अनन्त सुख भोगनेके छिपे भाग्यजाली होता है. इस प्रकार असंख्य उत्तमोत्तम सायन तथा निदाओं हारा अपने अन्तः-करणको अप्रतिम वल तथा सद्भुत शक्तिवाला कर, मनुष्य प्राणी सकल द्धष्टिमें प्रपूण हो रहा है, सबका आश्रयदाता होता है, सबसे श्रेष्ठ होता हैं. सबका स्वामी होता है, सबका खष्टा होता है, तथा 'शिबोऽइम्! शिबोऽइम्! का जाप जपते जपते स्वयं जीवभाव मिटाकर शिव होता है!!'

ये सब वाते एकात्र चित्तसे सुनता हुआ राज अत्र जीवनसिंह समन करके बोला - "हे कुपालु गुरुदेव! अहा! धन्य है, धन्य है, तत्र तो नतु- च्यके समान संसारमें दूसरा कोई प्राणी नहीं. अहो! वह प्राणिमात्रमें श्रेष्ठ हैं. जो स्वयम् एक समयमें किसीका बनाया हुना है, वह दूसरे समयमें दूसरोंका स्नष्टा हो सकता है यह कैसा आश्चर्य! जापने पूर्व यह भी कहा या कि सर्वेश्वरकी सृष्टिके सर्व सामान्य नियमका भी कभी कभी चल्लंघन कर परलेपर जानेकी शक्ति रखनेवाला मनुष्य प्राणी ही है. तो यह भी कितना बढा आश्चर्यमय है! जहा! कुपानाथ! क्या ऐसा मनुष्य प्राणी कोई हुना होगा?" इस प्रश्नेक उत्तरमें वह महात्मा ऋषि इस प्रकार कहने लगे.

#### विश्वामित्रचरित्र

प्रिय जीवन! उसके गुरुदेव बोले — "पूर्व कालमें विश्वामित्र नामके एक ऋषि कुद्दिक वंशों उत्पन्न हुए थे. उनका चरित्र इस विषयों परमो-त्तम उदाहरण है. प्रथम तो इस महात्माने मनुष्य क्या २ कर सकता है यह वात जनसमूहकों स्पष्ट कर दिखाइ है. स्वयं राजवंशों उत्पन्न अत्रियपुत्र होकर, स्वात्मपुरुवार्थसे झाझण हुआ: इतना ही नहीं, विल्क न्नाझणकुलों श्रेष्ठ ऐसे ऋषिकुलसे बढकर महर्षिपद पाया. हे पुत्र! सब वर्णों निव्हाका जान-नेवाला म्नाझण सबसे श्रेष्ठ तथा सबका पूज्य है. कारण कि वह तत्त्वका उपदेश कर समस्त प्रजावोंको सन्मार्ग तथा धर्ममार्गमें चलाता है कौर उनका कल्याण करता है. इस कारण वह माझणपद प्राप्त होना भी दुर्लभ है. विश्वामित्र राजिवने उस माझणपदको पानेका ऐसा भारी प्रयत्न किया जो किसी सामान्य पुरुषको वशक्य ही था कौर साज भी सहाक्य ही है.

कुशिक राजाके वंशज गाधि राजाका वह पुत्र था. पिताके राज्याभिषेक करनेके ज्यरान्त वहुत समयतक सुखपूर्वक राज्य करते २ एक वार
अपनी वही भारी सेनासहित राजा विश्वामित्र वनमें आखेटको गया.
मार्गमें वसिष्ठ मुनिका आश्रम मिला. वसिष्ठके समान महर्षि कि जिनका
दर्शन होना दुर्लभ, ऐसे दर्शनीय महास्माका आश्रम अनायास मार्गमें आया,
इस कारण उनको प्रणाम किये विना आगे कैसे चलें, यह विचार विश्वामित्रने आश्रममें जाकर उन महर्षिके दर्शन किये. वसिष्ठ मुनिने कुशल समाचार पूछ वहुत आदर किया और अपने आश्रममे एक दिन अतिथिह्नपसे
विनास करनेका आमह किया. विश्वामित्रने कहा — "मुनिवर! में अकेला
होऊं तो आपका आपह किया. विश्वामित्रने कहा — "मुनिवर! में अकेला
होऊं तो आपका आपह किया. विश्वामित्रने कहा — महानवर! में अकेला
होऊं तो आपका आतिथ्य मान्य कहं, पर इस समय तो मेरे साथ बहुतसी
सेना है, इस लिये वनवासी आपको अपने आतिथ्य निमित्त दुःस्ती कहं
बहु ठीक नहीं."

नाहे जितनी अधिक सेना है तो क्या हुआ, भगवत्कुपासे सबका सम्मान हो जायगा।

यह बचन सुनकर विश्वामित्र सेनासहित एक दिन वहां ठहरे. सेनाने वहां पढाव डाल. दियां और विश्वामित्र उन मुनिके आश्रम तथा वनकी शोभा देखते २ चारों ओर टहलेंन लगे और मनमे विचार करने लगे कि 'देखो भला 'मुनिने हमारे आतिथ्यको तो कह दिया तथापि आश्रममें तो सीधा सामान आदि किसी वस्तुका संप्रह देखनेंभें आता नहीं, तो किर वे इतने आदिमयोंके लिये तथा वाहनोंके लिये भोजन साहित्यको किस प्रकार पूरा करेंगे.' इतनेभे थोडी देर पीछे मुनिके आश्रममेंसे निमंत्रण आया कि — "राजाजी! चलिये, समय हो गया, मुनि महाराज आपको सेना-सहित मोजन करनेको मुलाते हैं."

मुनिवर वसिष्ठके शिष्योका यह वचन सुन राजाको तो वडा आखर्य हुमा कि इतनी देरमे भोजनकी तैयारी! यह कैसे वन सकता है!! तुरन्त सजवजके साथ सेनासहित उन मुनिके आश्रमपर आये. वहा तो और भी **अधिक आश्चर्य हुआ. अपने राज्यायानमें भी कभी न होनेवाळी ऐसी अनेक** तैयारियां, गजा तथा सैनिकोंके अधिकारके अनुसार अनुक्रमसे कर रक्खी थी. सर्व जनोंके बैठनेके लिए दिन्य आसन, कनकपात्र तथा उनमें परोसे हुए अनेक पक्वान्नादिक दिव्य भोजनसामग्री देख सानन्दाश्चर्य पाते हुए सर्व सैनिकों सहित राजा विश्वामित्र भोजन फरने वैठे. भोजनके स्वादका तो पूछना ही क्या! जैसी तैयारियां यहां उनके लिये थीं वैसी ही सेनाके हाथी, घोडे आदि पशुओंके लिये भी खानेकी तैयारियां की गयीथी. सव कोई तृप्तिपर्यन्त जीनकर पूर्ण आनन्दमें गन्न हो गये. मुखवास तान्वूळ आदि प्रहण करके आश्चर्यमय बाते वरते सैनिकों सहित राजा विश्वामित्र सेनामें आये और अतिशय विचारमे पडे कि क्षणमात्रमें यह सब तैयारी जीर ऐसी उत्तमीत्तम देवी समृद्धिवाखी तैयारी कैसे हुई होगी। आश्रममें तो कुछ दिखाई नहीं देता! तब यह सब आया कहांसे! क्षणमात्रमें ऐसे ऐसे उत्तम पदार्थ किस प्रकार तैयार हुए! इसमें तो छुछ अद्भुत कारण होना चाहिये! इस लिये में इसका भली भांति शोधन करूंगा! यह विचार विश्वामित्रने अपने ४ गुप्तचरोंको इस वातकी तलाश करने मेजा. वे आश्रमके कोने २ में चारों और फिरकर छोट आये और कहने छगे कि, 'राजाजी! आश्रममें किसी स्थानमे और कोई भी सामग्री कहीं भी एकन्न

नहीं रक्ती हैं और इसमें कहीं भी सुरंग, तल्घर तथा कोई गुप्तस्थान इस सामग्रीके लाने जानका नहीं जान पहेंता, विलक्ष वहां लाखर्थ तो यह है कि आपने वहां जिन पात्रोंमें जो २ पदार्थ भोजन किये उनमेंसे वहां अब कुछ भी दिखाई नहीं पडता. ये सब पदार्थ तथा भोजनसामग्री इस आश्रमके जिस स्थलसे विशेष रूपसे लाई जाती थी वह स्थल भी हमनें भली मांति देखा, पर वहां पर उस सामग्रीके रखनेका चिह्न भी नहीं माल्य पडता, क्योंकि यह स्थल तो एक छोटी अति सुन्दर पणंद्वरी है तथा वह भी कुछ खाली नहीं, विलक्ष उसमे एक अतीब सुन्दर, सुजील तथा दर्शनीय घेतु वैधी हुई है. उस पर ये महामुनीश्वर बसिष्ठजी खड़े २ हाथ फेरते हैं तथा लाख प्यार करते हैं.' इस सारी वात परसे महाराज विश्वामित्र समझ गये कि अवश्य, जो कुछ चमन्कार है, वह इस सुन्दर घेतुमें ही है. अनुमान होता है कि यह घेतु स्वर्गकों कामधेतु ही होगी, फिर दूसरी भी कितनी ही तलाझ करानेपर और अन्तमें विश्वप्र मुनिसे पूछने पर राजाको निश्चय हुआ कि इस सबका कारण कामधेतु ही है; इससे 'ऐसा स्वर्गीय रस्त अपने दरबारहीमें सुशोभित हो'यह लाखसा उन्हें उत्पन्न हुई.''

विद्यागुरु बोले — "जीवनसिंह! रजीगुणके वशीभूत महाराज विश्वामित्रने फिर क्या क्या किया सो सुन! इस प्रकारका उत्तमोत्तम अवर्णनीय
आविध्य जो मुनिने किया उससे प्रसन्न होकर उसके वदलेमे मुनिको जो
कुछ वनमें अल्चन यी वह राजाको दूर करनी चाहिये थी अथवा चनका
और कुछ प्रिय कंग्के उनकी सेवा करनी थी. यह राजा मात्रका साधारण
धर्म है. और धर्मशील राजाका तो वह प्रथम धर्म है. उसमें भी जिसका
अन्नादि प्रहण किया उसके साथ जिन्त न्यवहार करना यह परम धर्म है.
इनमेंसे छुछ न करके विश्वामित्रने तो उल्टा उस धेनुको अपने यहां ले
जानेका विचार किया. अर्ण्यमेंसे सेनासहित चलते समय आप मुनिवरसे
मिलने गये तब उन मुनिसे धेनु मांगने लगे.

मुनिवर वसिष्ठजीने कहा — "राजा! यह धेनु तो तुमको अथवा किसी औरको में कभी दे नहीं सकता, यह तो हमारा सर्वस्व है. इसीकी कृपासे इस घोर अरण्यमें हम सुखपूर्वक वसते हैं और इसीसे चतुर्वी — चार पुरुषार्थ — धर्म, अर्थ, काम और मोक्षका साधन सुखपूर्वक होता है. इसके अतिरिक्त और कोई वस्तु जो तुम्हें चाहिये, वह सुखपूर्वक मांग छो!"

विश्वामित्रने कहा .- "महाराज! आप जैसे अरण्यवासीको इतनी समृद्धि किस लिये चाहिये ! मुनि तो अर्किचनत्व ( किसी द्रंव्यका संचय न

करना) पालनेवाले कहे जाते हैं; ऐसा गोरत्न (गोरूप रत्न) तो हमारे राज-दरवारमेंही शोभा देगा, इसलिये हमको दे देना यह तुम्हारे जैसोंका धर्म है।"

यह सुन सुनिवर बोले—"राजा! तु जानता नहीं कि यह असूल्य रत्न हम अकिंचन अरण्यवासी होनेसे हमारे ही यहां चाहिये. इसकी सहा- यसे हमारा तपोधमें सुखपूर्वक चलता है. तुन्हारे राज्यमें तो धनादिक जो कुछ चाहिये सब कुछ है, इससे तुन्हें इसकी अपेक्षा नहीं और यह धेतु तो तुन्हारे यहां सन्हलेगी भी नहीं और न तुमसे इसकी सेवा हो सकेगी. तू इसको द्रव्यसमृद्धिरूप जानता है, पर यह कुछ द्रव्य अथवा जड संपत्ति नहीं बल्कि, हमारा परम दैवत तथा पूज्य तत्त्व है. समुद्रमथनके समान महान् प्रयत्नके अन्तमें प्राप्त हुआ जो यह तत्त्व उसके अधिकारी विना—अरे! मथन करनेका प्रयत्न करनेवाले बड़े २ देवताओंको भी जब नहीं दिया गया, तव वह तुन्हें कैसे दे सकूं?"

इसपर राजा विश्वामित्रने निश्चय किया कि 'यह मुनि अपनी कामघे॰ नुको इस प्रकार तो देगा नहीं, इस लिये इसे हरण करके ले जाना चाहिये.'

"जीवनसिंह! देखा!!" उसके गुरुने कहा — "संपत्तिमें मद्माते राजाकी वृत्ति कैसे अविचार और लोमके वश हो गई! हर! हर! गुणका भाई दोष ऐसा धर्मशील सत्ययुग राजाका न्याय! कोई दुष्ट राक्षसादिक वा चौरादिक मुनिके पाससे धेनुहरण किये जाता हो तो अति प्रयत्नसे उसकी रक्षा करना और सतत उसकी रक्षा करनेरूप मुनिकी सेवा वजानी, यह धर्मशीलका धर्मरूप कर्तव्य है. इसके बदलेमें विश्वामित्र आप ही उसके हरण करनेकी इच्ला करे, यह कितना वहा निंदापात्र और राजाके धर्मसे विपरीत वर्तन!! प्रियवर! यह केवल उम रजोगुणका ही परिणाम है! अस्तु. अब उससे क्या फल निकलता है, सो देखो! ऐसे बार २ मांगने पर भी विस्तिष्ठ मुनिने जब वह कामधेनु नहीं दी, तब कोधित हो विश्वामित्रने विस्तिष्ठ मुनिसे कहा — "महाराज! जो यह कामधेनु मुह्ने नहीं देते हो तो मैं बलारकारसे इसे हरण करा छुंगा."

मुनिने कहा - "भछे, यदि तुम्हारी इच्छा ऐसी ही है तो ऐसा ही करो! इसमें हम बनवासी मुनियोंको आप्रह करना, यह तपके छिये हानि-कारक है!"

महर्शिका यह वचन सुन, तुरन्त निश्वामित्रने अपने सैनिकोंद्वारा बेनुका हरण कराया. सेवक उसको छेकर मार्गपर खब्ने और कामधेनु पीनेको स्वीचने और वल करने लगी, पर राजाके आझापालक निर्द्य सैनिक उसे वल्से आगेको स्वीचने लगे, तो भी वह आगेको न चली तब तो वे अविचारीपनसे उसके कोमल लंग तथा पूजनीय, बंदनीय अंगपर प्रहार करने लगे. उसका अनुल वल देखकर सारी सेना उसके आसपास हो गई. फिर तो पूछना ही क्या! महागंभीर सेनाके धीच खढी हुई अत्यन्त सुन्दर तथा कोमल कामधेनुने अपने अगीरको हिलाया (फुरहरी ली), तब तो उसके रोम २ खडे हो गये और उसकी आकृति ऐसी विकराल हो गई कि जिसको देखते ही योद्धा लोग विसक्ते लगे; मयभीत हो गये; इतनाही नहीं विकराल, प्रचंड अगीरवाले तथा नाशकारक शलधारी योद्धा प्रकृट होने लगे. ये योद्धा विश्वामित्रकी सेनापर टूट पडे. देखते २ उन्होंने विश्वामित्रकी सोनापर टूट पडे. देखते २ उन्होंने विश्वामित्रकी साथी सेनाका नाश कर डाला और रहे सहे सैनिक मागकर बचे और उनके सायही विश्वामित्र भी मयभीत हो भाग गये. बड़ी देर पीछे शान्त होकर कामधेनु फिर अपने आश्रमके स्थानपर आकर खडी रही.

यह चमत्कार - कामधेतुका ऐसा अद्भुत वल देख और अपना पराभव हुआ देख महाराज विश्वाित्रको वहा खेद तथा आखर्य हुआ और उसने यह विचार किया कि 'क्या हम क्षत्रियोंकी अपेक्षा इस वनवासी ब्राह्म-णका वल श्रधिक है ? चिन्ता नहीं, में क़्ल युद्धकी तैयारी करके नहीं गया था. इस समय तो मेरे पास केवल मृगयाका सामान ही था, पर अब में यदको जाऊंगा और कामबेनको हर लाऊंगा ! यह निश्चय करके उसने बहुत भारी सेना सजाइ और अपने से पुत्रोंको साथ छे महर्षि वसिष्ठके उत्र चढायी भी और वहां जा धात्रमको घेरहर सखवर्ण करने लगा. महात्मा विधिष्ट बाहर आये और विश्वामित्रके इस मन्यायसे अत्यंत क्रोधित हो, उन्होंने एक हुनार मात्र विया, जिसके करते ही ९९ पुत्रोसहित दिखामित्रकी सारी सेना नष्ट होगई, वे वल एक पुत्र और विखामित्र वच रहे. देसा होनेसे दिखामित्रके मनमे अत्यन्त खेद हुआ और ब्रह्मवलके आगे अपने क्षत्रियव्छके उपर इतना वडा तिरस्कार आया कि तरन्त नगरमं जा और अपने बचे हुए पुत्रको राज्य देवर तपश्चर्याके लिये वनको चल गये. हिमालय पर्वतपर जाकर घोर तप आरम्भ किया. उसके सिद्ध होनेपर रसवो अनेक दिव्य तथा अतुल पराक्रमवाले अखेंकी प्राप्ति हुई. चनको छेकर फिर महर्षि वसिष्ठजीके छान्रमपर आये और उनपर उन इ.स्रोंकी वर्षा करनी आरंभ की. विषयमित अपना ब्रह्मदंड हाथमें लेकर तत्काल बाहर आये और विश्वामित्रके चलाये हुए सब अलोंका मास करेने लगे. इस समय इन महामुनिका स्वरूप ऐसा प्रचंड वर्न गया था कि आकाशमें उडते पक्षी जैसे किसी गुफांक द्वारमें प्रविष्ट हो जाये, उस तरह विश्वामित्रके चलाये सब अझ उनके फाडे हुए मुखमें प्रविष्ट हो जाते थे!

इस प्रकार अपने चलाये हुए सन दिन्य अस्त न्यर्थ गये देख सौर इन ब्रह्मपिके ब्रह्मचलका प्रभाव देख, उनके सागे अपने क्षात्रवलके लिये विश्वामित्रको बहुतही धिक्कार\* आया, पर इससे भी मह यक कर बैठ नहीं रहा, उसने अपने अति उम्र पुरुवार्थको आगे और चढाया. उसने यह निश्चय किया कि जब सबकी अपेक्षा ब्रह्मचल श्रेष्ठ है तथा उसके विना दूसरी सन बस्तु न्यर्थ है, तन तो मुझको अब सबसे श्रेष्ठ ब्रह्मन्व ही संपादन करना चाहिये, इस कारण अब में पुनः तपश्चरण ही करुंगा. में क्षत्रियत्व मिटाकर ब्राह्मण होंऊं तब ही तो मेरा जीना सफल है. वह जब तक प्राप्त न होगा, तबतक में तप ही करूंगा; ऐसे दृढ निश्चयपूर्वक राजिष विश्वामित्र फिर वनमें गया और महातीन्न तपश्चर्या करने लगा.

इतना कह फिर जीवनसिंहके गुरुजी वोले — "प्रिय पुत्र जीवन! विश्वामित्रने फिर ऐसी कठिन तपश्चर्या हजारों वर्ष की, कि जिसकी तुलना किसीसे हो नहीं सकती. चिरकालके तपसे अति प्रसन्न हो ब्रह्मादिक देवता उसके आगे आये और उसकी वरदान दिया कि, 'हे विश्वामित्र! तुझे धन्य है! तुग्हारे पवित्र तपसे हमको अत्यन्त सन्तोष हुआ है! इस लिये अब तुम तपसे विराम पाओ, तुम आजसे राजिधि मिटकर ब्रह्मिं हुए हो!!!

विश्वामित्र वोले - " मुझे भाप ब्रह्मिष्ण कहते है सो ठीक, तथापि विद्यादिक ब्रह्मिष्ट मुझे ब्रह्मिष्ण कहे तब मैं ब्रह्मिष्ण संत्य!"

इसके उत्तरमे 'काल पाकर ऐसा भी होगा।' यह कहकर सब देवता अन्तिहित होगये. फिर प्रसन्न हुए विश्वामित्र ऋषिने वनमें आश्रम बनाया और वहां निवास कर खीसह वर्तमान ही ऋषिधमेंका आचरण करने लगे. उत्तरोत्तर ऋषिपंक्तिमें इनकी गणना होने लगी. ऋषियोंकी सभासे इनको निमंत्रण भी आने लगे, यज्ञ यागादिकमें उत्तम स्थानपर इनका वरण भी होने लगा तथापि विषष्ठ मुनिने इनको अभी ब्रह्मर्षि नहीं कहा, यह तो जहां मिले वहां 'पधारो राजर्षि' कहकर ही सम्मान करते पर यह सुनकर विश्वामित्रके हृदयमे महाखेदामिकी ज्वाला चरपन्न होती थी. ऐसा कई वार

<sup>\*</sup> धिग्वलं क्षत्रियवलं त्रझतेजोवलं वलम् ।

होते देख विश्वामित्रेन अपने मनमें विचार किया कि बसिष्ठमुनि अवस्य मेरा पिछला वैरं रमरण कर मेरी ईच्यांसे ही मुझे राजिष कह कर मेरी मानहानि करता है. पर ऐसा नहीं था, विश्वमुनि तो स्पष्ट तथा सत्य ही वोलनेवाल थे. िवामित्रके पीछे तो ऋषियोंकी सभा शादिकमें जहां र प्रसंग जाता था वहां वारंवार उनकी प्रशंसा करते कि — ' जहा ! क्या विश्वामित्रकी तर ! घन्य है उनकी !! विश्वामित्रके समान तपस्त्री तो विश्वामित्रही है. इसी लोकमें नहीं बल्की और लोकोंमें भी इसके लमान तपर्त्री मिलना कठिन है. परन्तु विश्वामित्रके समक्ष्रों उन्हे राजिष ही फहते थे. इसका कारण पीछले वैरकी ईर्ध्या नहीं, विके दृसरा ही कारण था. परन्तु वह समझमे न लोनसे विश्वामित्र उनके साथ वडा द्वेष मानने लगे. स्थान र और प्रसंग र पर वे विश्वमित्र उनके साथ वडा द्वेष मानने लगे. स्थान र और प्रसंग र पर वे विश्वप्रकार करने लगे, विकद्ध पडने लगे और सामर्थ्य मर उनकी दुःखी करनेका प्रयत्न करने लगे. एक राक्षसके द्वारा विश्वामित्रने विश्वप्रके १०० सो पुत्र मरवा डाले और ऐसी ही दूसरी बहुत सी विश्वमित्रने विश्वप्रके इन त्राहार्षिको खेद हो और क्लेश पहुँचे."

यह सुनकर राजपुत्र जीवनसिंह हाथ जोडकर वोला — " कृपालु गुरुवर्थ ! आपने कहा कि वासिष्ठ सुनिका विश्वामित्रको ब्रह्मर्थि न कहनेका दूसरा ही कुळ कारण या वह क्या ! इतनी वडी तीव्र तपश्चर्या करनेपर भी वासिष्ठमुनि उनको ब्रह्मर्पि क्यो नहीं कहते थे !"

इसके उत्तरमें उसके विद्यागुरु वोले — "पुत्र! तेरा प्रश्न अति उत्तम हैं. तेरी शोधक बुद्धि देखने ही के लिये मैंने पहले यह कारण नहीं कहा था. सुन! ब्रह्मत्व प्राप्त हो तब तो मनुष्यको ब्राह्मण कहा जाता है और वह ब्राह्मणपनका यथार्थ रीतिसे आचरण करे तब ही ब्रह्मिष्पनको प्राप्त होता है. विचार कर कि इन सबका मूल ब्रह्मत्व किसको कहते हैं ! संक्षेपसे यों समझना चाहिये कि ब्रह्म जो परमात्मस्वरूप, उसे प्राप्त करनेके लिये जो उत्तमोत्तम गुण तथा स्वभाव — वह ब्रह्मत्व है तथा यह स्वभाव और गुण जिसमें परिपूर्ण हों वह ब्रह्मिष्टी! स्वभाव तथा गुणोंके अनुसार ब्राह्मणका स्वाभाविक ब्राचरण कैसा होना चाहिये, इस विषयमें शास्त्र कहता है:—

शमो दमस्तपः शौचं स्नान्तिरार्जवमेव च। ज्ञानं विज्ञानमास्तिक्यं ब्रह्मकर्म स्वमावजम् ॥ (गीता. १८४२)

मनोनियह, इन्द्रियनियह, तप, पवित्रता, सहनशिखता, सरलता, शास्त्रसंबंधी ज्ञान, अनुभवयुक्त ज्ञान तथा आस्तिकपन, ये त्राह्मणके स्वामा-विक कमें हैं. मनका नियह स्रना अर्थात चपल तथा कभी भी एक स्थितिमें

नहीं रह सकतेवाला मन अपने स्वाधीत करना - यह बहुत दुष्कर काम है, पर ब्राह्मणमें तो स्वभावसे ही अपने मनको वश करनेका आचरण होना चाहिये. दूसरा स्वाभाविक लक्षण दम - अपनी इंद्रियोंका दमन अर्थात वश करना. मन अत्यंत चपळ अवस्य है पर वह सारे व्यापार इंद्रियोंके द्वारा करता है, इस ढिये यदि वह इंद्रियां स्वाधीन हुई हों तो फिर मनको भट-कनेका मार्ग नहीं मिलता. ब्राह्मणका स्वभाव तपस्त्री अर्थात तप करनेवाला होना चाहिये. अनेक प्रकारसे शरीर, मन तथा वाणी द्वारा भी कष्ट स्ह-कर स्वधर्मका रक्षण करना तथा दुराचरणसे बचना. यह तप, शौच-शरीरको सदा सबदा पवित्र रखना, मिलनता और अष्टता को शरीरसे दूर रखना, शरीर पवित्र रहनेसे उसमें रहनेवाला मन स्वामाविक ही पवित्र रहता है. क्षांति – सहनशीलता, अर्थात् सुख दुःख, मान अपमान, स्तुति निंदा, लाभ हाति इत्यादि जो प्राप्त हो. उससे न अकुलाये और चंचल हुए विना सव सहन करके झेल लेना यह सरलपन तथा खरापन ही आर्जन है. अर्थात् मनमें किसी तरहकी प्रन्थि नहीं रखते हुए उसी तरह सीधी सादी स्थित होनेका नाम आर्जन है, वेदशास्त्रका परिपूर्ण ज्ञान अर्थात वेदशास्त्रमें कहे हुए के अनुसार परमात्मस्वरूपको - जीव शिवके अभेदको, मायाको, मायाके कार्यको जानना ज्ञान है तथा उस जाननेके अनुसार संसारमें रह परिपूर्ण अनुभव करना, इसको कहते हैं विज्ञान : तथा वेद, शास्त्र, धर्म, ईश्वर, परलोक इत्यादि वस्तुएं सत्य हैं, ऐसा निश्चयपूर्वक मान, उस पर श्रद्धा रखनी यह आस्तिक्य है. यह आस्तिक्य तो ब्राह्मणमें सबसे पहले होना चाहिये. सब धर्मोकी जड खास्तिक्य है. हे जीवन ! इनमेंसे एक भी गुण न्यून हो तो उतनी ही ब्राह्मणपनेमें कमी समझना, इस प्रकार इन नये वने हुए ब्रह्मिषे विश्वामित्रमें भी कितनीं ही न्यूनता होनेके कारण ही उनकी वसिष्ठजी ब्रह्मर्ष कहकर नहीं बुळाते थे. इन्होंने तप तो अलौकिक किया था और दम - इंद्रियनियह भी खूब संपादन किया था तथापि मनोनियह नहीं हो सका था, वैसे ही क्षांति – सहनशीलता तथा आर्जन भी उनमें नहीं माया था. इच्छानुसार कार्य न होते ही सरलपना छोडकर उनको बारम्बार कोध हो आता था. उनका मन वैर चुकानेके प्रयत्नमें मग्न रहता था. 'अरे! में विश्वामित्र!' ऐसा अभिमान उनका नहीं गया था और जडसे क्षत्रिय होनेके कारण अहिंसा धर्म भी जैसे चाहिये वैसा वे पाल नहिं सकते थे.

<sup>\*</sup> अमानित्वमदंभित्वमहिंसा क्षांतिरार्जवम्। आचार्योपासनं शौचं स्थेर्यमारमविनिप्रहः।।

विष्ठ इनको ब्रह्मि नहीं कहते थे, इस वैरसे विश्वामित्र एनकी ध्वप्न-तिष्ठा करानेका दाव बारम्वार देखा करते थे. एक समय त्रिशंकु नामका एक राजा जो कि विस्तिष्ठमुनिका यजमान था और जिसको विस्तिष्ठमुनिके पुत्रोंने उसके मनस्वीपन तथा तरंगीपनके लिये शाप देकर त्याग दिया था, वह विश्वामित्रके शरण आया. इस राजाको अपने शरींर सहित स्वर्गमे जाकर वहांके सुख भोगनेकी ऊर्मि (लहर) हो आयी थी और ऐसा फल जिसका हो वैसा यज्ञ करानेके लिये उसने अपने कुलगुरु विस्तिष्ठ प्रार्थना की, परंतु विस्ति सुनिके नाहीं कर देनेपर उनके पुत्रोंके पास जाकर प्रार्थना की.

पुत्रोंने कहा कि - 'यहां इस छोकमे व्यत्न यहा स्वर्गसुखकी इच्छासे करे, फिर मृत्युको प्राप्त होकर वहां दिव्य देहयुक्त स्वर्गके उत्तम सुख भोगे, यह सनातन मार्ग है, पर यह मनुष्यशरीर स्वर्गमें निवास करे ऐसा सृष्टि-नियम नहीं, तो फिर ऐसा यह क्यों कर कराया जाय ?

यह सुनकर चंचलित राजा त्रिशंकुने कहा ' कि - यदि तुम ऐसा यज्ञ नहीं कराते तो मेरे पुरोहितके पुत्र किस वातके ? इस लिये ऐसा यज्ञ करानेवाला कोई दूसरा पुरोहित करूंगा.'

ऐसा अन्याययुक्त वाक्य सुन, उसके शासन करनेकी इच्छासे विस् प्रमुनिके पुत्र वोले-अरे! को मूर्ल। चांड़ाल! जा, गुरुका अपमान कर-नेसे तू चांडाल है!

मुतिपुत्रों के मुखसे यह वचन निकलते ही उसका सदेह स्वर्ग जाना तो जहां वहां रहा किंतु वह तुरंत काला, कुल्प तथा दुष्ट ऐसा चांडाल वन गया. इससे वहुत रलानि पाकर और कोशमे भरकर त्रिशंकु वहांसे वनमें चला गया और भटकने लगा. वहां उसको विश्वामित्र मिले और वे उसको आश्वासन देने लगे कि 'राजा! कुल चिंता नहीं, तृ धोरज रख, में त्रिक्षे सदेह स्वर्गको पहुँचा दृंगा.'

विष्ठजीके विरुद्ध होनेका यह अच्छा साघन अपने हाथमें आया देख विश्वामित्र वहुत संतीप पाकर, शीव्रतासे यह्नकी तैयारियां करने छो. अपने सैकडों शिज्योंको सुनियोंके आश्रमों पर निमन्त्रणके लिये मेजा और लोक यहासामग्री एकत्र करने लो. 'विश्वामित्र ऋषि महा कोथी हैं इसलिये जो सनके निमंत्रणसे यहामें न जायँगे तो वे हमें शाप देगे' इस भयसे सारे ऋषि एक एक करके आने लगे.

पर विसप्ति ऋहा कि 'यह्नकर्ता यजमान जिसमे चांड़ाल है और जिसमें यह्न करानेवाला आचार्य क्षत्रिय है ऐसे यह्नमें में नहीं आऊंगाः शिष्यों मुखंसे वसिष्ठके ये वचन सुन, विश्वामित्रको अत्यन्त कोय भर आया और वडी शीव्रतास यज्ञका आरंभ किया! यज्ञ सदोष होनेसे देवता भी यज्ञभाग छेनेको नहीं आये, तद कोषसे छाछ हो गये हैं नेत्र जिनके ऐसे विश्वामित्र बोले—'अरे त्रिशंकु! माल्स होता है कि वसिष्टकी तरह देवता भी मुझसे वैर मानते हैं, कुछ चिंता नहीं, यज्ञ भले रह जाय! मैं अपने त्रोवलेसे ही तुझे स्वर्गको भेजता हूं.'

यह कह कर हाथमें जल लेकर वह वोले—'मेरे अपने पुण्यसे यह जिलंकु राजा सदेह स्वर्ग जाय!' यह कह संकल्पका जल नीचे डालते ही त्रिशंकु राजा वहांसे पक्षीकी भांति सडसडाहटके साथ आकाशकी ओं उड चढ़ा तथा नीचे देखनेवाले ऋषि धादिकोंके 'वह जाता है २' ऐसा कहते २ वह ठीक स्वर्गमें जा पहुँचा! मुनिका यह परम देवत देख, सबको वडा झार्ब्य हुआ. पर योडी देर पीछे त्रिशंकु फिर नीचेकी ओर आने लगा. क्योंकि स्वर्गपित इन्द्रने उसको चाण्डाल देहसे स्वर्गमें वसनेका अनिधिकारी जान स्वर्गमें प्रविष्ट नहीं होने दिया.

यह देख वडे क्षोमको प्राप्त हुए विश्वामित्र वोछे — 'तिष्ठ तिष्ठ!! खडा रह, खडा रह' यह कह आकाशहीमे रोक दिया. फिर सव ऋषिमंड़लोंके वीचमें दक्षिण दिशाकों ओर मुख करके अपनी वढी हुई कोधानिकी जालाओंसे तमसमाने और कांपने लो तथा हाथमें जल लेकर वोल — 'हे ऋषिवरो! मैंने इस त्रिशंकु राजाको जो सदेह स्वर्ग पहुँचानेकी प्रतिज्ञा की है उसको स्वर्गपति इन्द्र झूठा करना चाहता है, पर यह कैसे होगा? मेरी प्रतिज्ञा झूठी हो नहीं सकती इस लिये में अपने तपके पुण्यवलेस दूसरा नया स्वर्ग रच कर इसमें इस त्रिशंकुको स्थापित करूंगा.' यह कह कर फिर उन्होंने आकाशकों ओर देखकर इहा — 'जैसे उत्तरकी ओर इन्द्रके लिये उत्तर ध्रुव मंडल तथा उसके आसपास प्रदक्षिणा करने- वाले सप्तिण ध्रुव और उसके आसपास प्रदक्षिण दिशामें मेरे तपके पुण्यसे दक्षिण ध्रुव और उसके आसपास भ्रमण करनेवाले सप्तिण मण्डल इत्पन्न हो और उनके वीचमें जाकर यह राजा त्रिशंकु उनका इन्द्र हो!'

भाई जीवन ! तपस्त्रियों सुकुटमाण महर्षि विश्वाभित्रका तपका प्रभाव कितना वडा है, यह तू देख ! इनके 'मंडल उत्पन्न हो' यह शब्द कहने के साथ ही उनके अपार तपीबलसे दक्षिणकी और झाकाशमें वडे र तेजस्त्री घुवादिक मंडल प्रकट होने लो और उनसे दक्षिण दिशा प्रकाशित होने लगी.

यह देख तत्काल इन्द्रादिक देवताओंने आकर उनसे वृद्धी प्रार्थना की कि 'महाराज! आपका तपोवल अपार है और आप उससे जो चाहो सो कर खकते हो, समर्थ हो, तथापि आप सरीखे महापुरुषोंका चरित्र सव प्रजाको अनुष्ठरण करने याय होता है, इस कारण जगतम धर्मका यथार्थ मार्ग दृढ करनेक लिये वैसे पुरुष स्वयं सव क्षक्र करनेकी सामर्थ्यवाले होनेपर भी श्रांतिक आधार पितानह ब्रह्मदेवके स्थापित किए हुए सुष्टिनिय-मोंस विरुद्ध चलते ही नहीं. श्रेष्ट पुरुष जैसा आचरण करते हैं उसके अन-सारही इतर लोग भी आचरण करते हैं. 'यद्यवाचरति श्रेष्टसत्तदेवेतरो जनः' इस लिये आपको एक मात्र राजा त्रिशक्तके लिये व्रहादेवके स्यापित किये वेदविहित सृष्टिनियमका उर्ह्वयन करना योग्य नहीं; वरिक हे सुनिवर ! ऐसा करनेसे जापके अपने स्वार्धमें भो वडी क्षति होना संभव है. आपका अपना चिरकालका महाऋष्टार्जित वप इस अपुण्यवान राजाके निमित्त व्यर्थ चला जायगा. और आप ऋषिपनको प्राप्त हुए होनेसे सर्व प्रकार सनातन धर्मकी ही रक्षा करने योग्य हो, इस कारण इस राजाको अकारण इतना वडा स्थान देने योग्य नहीं, क्योंकि इसका चरित्र जो आपको विदित हो तो इसकी सारी आयुष्यमें ऐसा किंचित ही कर्म होगा कि जो इसे उत्तम गति देनेवाला हो '

ऐसे इन्द्रके वचन सुन छुछ शान्त हो कर विश्वामित्र बोले – हे मधनन् ! यह बहुत ठीक, पर मेरी प्रतिज्ञा सफड़ होती चाहिये.'

ं इन्द्रने कहा — 'वह वात ठांक है, परन्तु क्या इस चांडाल देहसे ही इसे आप स्वर्गको में जोगे ? इससे क्या अधिक फल होगा ? कराचित् यह सदेह स्वर्गमें जा वसे तो भी इसे स्वर्गमुखके लिये तो उलटा कर ही होगा; शाप विचार करो, कि जो मतुष्य इस मृत्युलोक्रमें सबसे नीची चाण्डालकी पंक्तिमें है और सबसे बहिष्कृत गिना हुआ है वह स्वर्ग — जहां उत्तमसे उत्तम मनुष्य भी जो दिन्यदेहधारी नहीं हो अर्थात मनुष्यदेहमें हो तो नीचेसे नीची पंक्तिक रागवासीके साथ रह सक्तेक भी योग्य नहीं गिना जाता, तो यह किसके साथ रह सक्तेग में यह सबसे नीचमे चीच तथा तुन्लमें तुन्ल गिना जायगा और वहा जबसे दूर तथा नीचे मुंह लिपाय सदा कप्टसप ही रहना पड़ेगा तथा वह तो यहांकी अप्या भी महानरकके समान इसे दुःखदाई होगा. अप्रिदेव! मुझे तो आश्चर्य होता है कि यह राजा कैसा चचलचित्त है कि जो अधम देहसे ही स्वर्ग जानेकी इन्ला करता है. इसका नाम त्रिशंक है, इसीपरसे काप विचार करो कि यह कैसा पारी

है. ति (तीन) शंकु (पाप) इसमें तीन पाप है. ब्राह्मणकी कीका हरण, पिताका कोच तथा धेनुका नाश. ऐसे कर्म इसके हाथसे हुए हैं. इन तीनों पापोंके कारण बन्धय यह चांडालपनके ही योग्य है तथापि आप सरीख़ें समर्थ पुरुषका इसने शरण लिया है, तो अपने महत्पुण्यसे आप इसे निष्पाप तथा दिन्य देहवाला करके स्वर्गमें भेजिये, कि जिससे यह वहां जाकर सुखसे निवास करे और आपका सदा यशोगान करे.' इस प्रकार अनेक रीतिसे समझानेपर विश्वामित्रने दिन्य देहवाला करके त्रिशंकुको स्वर्गमें भेज अपनी महाकठिन प्रतिज्ञा सत्य की थी."

" पुत्र जीवन!" इसके गुरुने कहा — "इससे तेरी समझमें आया होगा कि एक मनुष्यदेहधारी प्राणीका वस्त कहांतक चस्रता है सो देखी जब मनुष्यपन इतना बड़ा श्रेष्ठ है तब देवता इसकी इच्छा करें इसमें क्या आश्रर्थे?"

जीवनने प्रार्थना की कि—" क्रुपानाथ! आपकी छुपासे मेरी समझमें भछी मांति आया कि मनुष्ययोनि बड़े महत्त्ववाली है. पर इसके बाद विश्वामित्रने क्या र किया सो सुननेकी मेरी इच्छा है! क्योंकी इतनी बड़ी सत्ता भी उनमें आई तब भी ब्रह्मार्थिपन तो उनको मिला ही नहीं, वह फिर उनको किस प्रकार मिला १ और विस्षष्टमुनिने उनको ब्रह्मार्थि कहा कि नहीं ?"

गुरुजी इसके आगेका विश्वामित्रचित्र कहने लगे. वे वोले — जीवन ! इन्द्रने आकर विश्वामित्रको समझाया. यहांतक तेर ध्यानमें होगा ही. 'धर्मके विरुद्ध वर्तावसे तपस्वीके तपमे भी हानि होती है.' तरनुसार त्रिशंकुकों स्वर्ग मेजनेके संबंधसे मुनिका वहुतसा तप क्षीण हो गया. कोघ करनेसे पाप वा दुराचरण करनेसे और पुण्य भोगनेसे तप क्षीण होता है. जैसे भंड़ारमें इकठ्ठा कर रक्खा हुआ द्रव्य जो विना विवेकके खर्च किया जाय तो वह थोडे समयमें समाप्त हो जाता है और यदि विवेकके साथ उसका सदुपयोग किया जाय तो घटनेके बदले उलटा वहता है, ऐसे ही तपरूप धनकों भी समझना. तप क्षीण होनेसे विश्वामित्रको खेद हुआ और वह अपने आअमको छोड स्तर दिशाकी और चले और पितत्र पुष्कर क्षेत्रमें जाकर कठिन तप करने लगे. ऐसे बहुत समयमें फिर तपरूप घन उन्होंने एकत्र किया. इस अतुल तपके प्रभावसे उनकी कीर्ति दिगंत तक फैल गई. यहादिक सब कर्मोंमे तथा ब्रह्मसभाओंमें तथा ऐसेही सब स्थलोंसे सनके खिये मुख्य निमंत्रण आता था और सब कोई उनको ब्रह्मविकी भांति हैं

देखते थे. परन्तु विश्वष्ठभुनि तो अब भी उन्हें जब २ मिछते थे तब २ राजिं कहकर ही बुलाते थे, इस कारण उनके मनमें वही जलन होती थी. विश्व भुनिका यह कमें अब उन्हें सहन नहीं हुआ और उनकी कोबामि प्रल्यामिके समान वहीं और उसके आवेशमें अन्तर्में उन्होंने उन असिष्ठकों अपना रिपु\* तथा हेष्टा† जानकर उनका चात करनेका निश्चय किया. इसके लिए वे अवसर देखते रहे. क्योंकि सावधानपनेमें तो इन महामुनिका चात किसी प्रकार कर ही नहीं सकते थे. पहले अनेक बार वही २ सेना लेकर वे युद्धके लिये गये थे और तपश्चर्यासे संपादित किये सबे शकाखोंका भी उपयोग किया था, पर वह सब व्यर्थ गया था, इस लिये इन ‡अजित महात्माका असावधानपनेमें घात करनेका दाव देखते थे.

कोघ यह दुष्ट राक्ष्म है. कोध यह वहा क़र तथा पापी शत्रु है. जब यह बढ़ता है तब पहा अनर्थ= करनेमें तत्वर हो जाता है. पहले भैंने जीवकी सेनाके वर्णनमें बताया है वह तुझे याद होगा ही, कि जीवरूप राजा जो अपने काम कोशदिक कारवारिओं के वश हो जाता है, तो वह कारवारी स्वतंत्र होकर अंतर्मे उसका नाश कर डालते हें. उसका यह उदा-हरण है. इस समय मुनिपनको पाये हुए तथा महातपाली होकर भी विश्वा-मित्रका जीवारमा, सारासार विवेकरूप सरसभासदके विचारके अधीन न नहकर क्रोंघ द्वेपादि सैनिकोंके वश होकर कैसा अनर्थ करनेको तलर हुआ दे उसे त देख! जिस ब्रह्मत्व- जिस ब्रह्महानकी प्राप्तिके लिये ऐसे महा-समर्थ विश्वामित्र सरीखे महापुरुपको भी. अभी इतना वडा फाल बीतजाने-पर भी छटपटाना पढ रहा है, वह ब्रह्मज्ञान कितना अमृल्य होगा, सो तू विचार कर! ऐसे अमृत्य प्रख्ञज्ञानको जिसने अनेक जन्मोंके अपार प्रण्य-संचयसे संपादित किया होगा, वह पवित्र प्राणी इस सर्वेश्वर परमद्धा परमा-त्माकी कितना वडा त्रिय होगा, इसका अनुमान कर देख! ऐसे ब्रह्मिय-परमात्मित्रिय ब्राह्मणका घात करनेवाला प्राणी कितना पापी गिना जाय ! न्त्रह इस स्वयं परब्रह्म परमात्माका ही बड़ेसे बड़ा देवी हो और उससे एस कृपालके फठिनसे कठिन शासनका पात्र हो. ऐसा ब्रह्मवातक तो इस छोक -तथा परलोकमें सर्वत्र नीच तथा त्याग करने योग्य गिना जाता है. मरे! ऐसे सर्वीग ब्रह्मत्वको प्राप्त ब्राह्मणका घात करनेरूप दुष्ट कर्म, यही ब्रह्म-

<sup>\*</sup> रिपु-शत्रु. 🕇 देश-देव करनेशला. 🛨 भनित-को जीता न जाय.

<sup>=</sup> Anger is like a falling building, which breaks itself to pieces upon that which it fall upon.—(Baoon)

हत्याक्ष इस जगतमें माना जाता है और इससे मनुष्यप्राणी तो क्या, बिक बड़े २ इन्द्रादिक देवता तथा विष्णु रुद्रादिक भी भय पाकर दूर भागते फिरते हैं. ऐसी घोर ब्रह्महत्या करनेका इन विश्वामित्र मुनिराजने कोघ तथा देवके वश होकर निश्चय किया. कूर राक्षस कोघ, कूरसे भी क्र है. उसपर भी जब ईंड्यों वा देव उसका भित्र मिल गया, तब तो अत्यन्त विपरीत गतिको ही पहुँचाता है.

वहुत दिनतक देखते देखते एक बार रात्रिको इन महामुनिके आश्र-ममें प्रवेश करनेका विश्वामित्रको अवसर मिला. अतिशय सुन्दर तथा सघन ऐसे नंत्र पहावित अनेक जातिके वृक्षें से सुशोभित उस आश्रममें अति विशाल तथा परम आनन्दका स्थान था. संखारके उत्तमीत्रम उद्यानशास्त्रके शाता मालियोंके हाथसे बनाया हुआ तथा सम्हाला हुआ वहे र राजाओंका बाग तथा सुन्दर वाटिका कि जिनमें अतीव सुन्दर आराम देनेवाली रचनाएं की गयी हों, उनकी अपेक्षा भी इस महामुनिके आश्रमकी जोभा कुछ अनुत हीं थी. देवताओंका नंदनवन भी इसके आंग झख मारता था. इसका कारण यह कि इन सारे बन तथा अरण्योंमें सृष्टिलीला मात्रकी उत्तमोत्तम शोभा ही होती है. परंतु इस आश्रममें तो इस समस्त शोभाके सिवाय अद्भत ब्रह्मप्रभाकी छटा सर्वत्र व्याप रही थी, इससे वह नितान्त परमानन्दका थामरूप ही था. उसमें सारे वृक्ष, लताएं, कुंजे, स्तबक (गुच्छे), वहरी आदि मानों आगन्तुक ज्ञानी पुरुषका ज्ञानप्रकाश बढानेवाली और अज्ञानी पुरुषके अज्ञानांधकारका नाश करने वाली थीं. ऐसे पवित्र आश्रमके मध्यमें महामनि वसिष्टजीकी पर्णशालाये थीं. सब पर्णशालायोंमें यज्ञशाला वडी विशाल थी. उसमें गाईपत्यादि तीन अग्नि पृथक् २ कुंड़ों में विराजमान थे. पूर्वमें श्रीमदी कामदुघाका स्थान था. पश्चिममें जलस्थान था. दक्षिण दिशामें दर्भ समिघादिके संचयका स्थान था. उसीके समीप दूसरी एक पर्ण-शाला शयन स्थानके लिये थी. आग्नेय कीणमें पाकशाला थी. उत्तर दिशाम पाठशाला थी और अन्य दिशाओं में चारो और बैठने चठने तथा विद्या-थियोंके; पठन पाठन, मनन सादिककी पर्णशालाएं बनी हुई थीं. इसके पश्चात इन महामुनिके धनेक असंख्य शिष्यादिकोंके लिए भी आश्रममें जुदे २ रथानोंपर पणेज्ञालाएं बनी हुई थी. आधी रात तक कई एक हिष्य अपने गुरु महामुनि विधिष्ठकीकी परिचयमि रहते और समय होतेपर गुरुकीकी आज्ञा पाय, उनको वंदन कर करके अपनी २ पर्णशालामें सोनेको चले जाते

<sup>\*</sup> उद्यानशास्त्र - दक्ष, वाडी, वगीचेकी विद्या.

<sup>ौ</sup> तीन समि - गाईपत्य, २ साहवनीय, ३ दक्षिणामि.

तब महामुनि वसिष्ठजी भी अपने ज्ञायनस्थानपर आकर ध्यानस्य अवस्थामें ब्रह्मानन्दका सुख अनुभव करते थे.

ऐसे ब्रह्मधामरूप आश्रममें गुप्त रीतिसे, रात्रिके समय सबके शान्त हो जानिपर क्रोंघाविष्ट कृपण विश्वामित्र मुनि फिरते २ ठीक वसिष्ठ मुनिकी जयनज्ञालाके पास भा पहुँचे. अंदरकी वातचीत सनकर उन्होंने तिक्षय जान लिया कि 'यही विष्युजीका शयनस्थान है तथा इसीमें शयनके लिये वसिष्टजी आये भी हैं. जब ये वेहोश सो जाय तभी भें अपना कपण कार्य करूं.' यह विचार कर ये उस शयनशालाके पीछे अपने शख ले श्वास रोक कर बैठे. जरदू ऋतु थी, पौर्णिमाका दिन था, मध्यराश्चिका चंद्र लगभग मस्तकपर आने लगा था, इस कारण कोई मुझे देख न ले. इस शंकासे उन्होंने पर्णशालाक पास लगे हुए एक भारी गुरुक्षेमें अपना शरीर छिपा लिया या. वे थोडी ही देर धेठे थे कि इतनेमें अंद्रसे कुछ वातचीत होनेका शब्द सुनाई पडा. उनका मन खिल हुआ कि आजका मेरा परिश्रम न्यर्थ जान पडता है, क्योंकि छन्दर कोई दूसरा मनुष्य भी विषयि जीके पास है, इससे मेरा कार्य सिद्ध न हो सकेगा, भला देखें क्या होता है; यह विचार कर एकाम चित्तसे कान लगाकर बैठे. शयनमन्दिरमें से कुछ मंद, मधुर तथा सुकोमल शब्द सुन पडा कि - 'कुपानाय! अब एक क्षणभर इस दासीको चरणसेवाकी धाला दीजियेगा ?' इसके उत्तर स्वरूप चह वाक्य खन पड़ा कि 'साध्वी! अब बहुत समय हो गया, तूने बहुत काटतक मेरी सेवा की है और उससे में अत्यन्त प्रसन्न हूं. तेरा कल्याण हो। तमसी स्त्री तो सारे संसारमें कल्याणरूप है, तेरी भी उत्तर अवस्था है, छत्र तक्षे चरणसेवासे क्या प्रयोजन ११

यह संवाद सुन विश्वामित्रने समझा कि यह तो महासती अरुधंती है. पर इतनी अवस्था पहुँचने पर भी वह साध्वी अभी अपने स्वामीके चरण-सेवनकी अभिलापा करती है, यह कितना प्रजंसनीय तथा संसारकी स्वियोंको शिक्षणीय है. घन्य है ऐसी सतियोंको !

इतनेमें महासवी फिर बोली—स्वार्मीनाथ! ऐसा क्यों ? इस दासीको तो आपके चरणारविंदकी सेवासे अधिक कल्याणंकारी कोई कार्य नहीं. प्रमो! आप मुझे जो साध्वां, सवी इत्यादि संबोधनोंसे घुलाते हैं, वह सब आपके चरणारविंदकी सेवाका ही प्रवाप है. कुपानाथ! स्त्री स्वमावसे हीं महाश्रष्ट, नीच तथा मायामयी अज्ञानमृदि है. उसे ऐसी दशाको पहुँचाने-वाली तो एक आप कुपालुके चरणारविन्दकी पुण्यक्त सेवा ही है. कुपानाथ! जापने ग्रहासे पूर्व कहा है कि जहांतक मनुष्य प्राणीको अन्नपानादिक प्रहण करना आदि शारीरिक किया चलती है, वहांतक उसे शारीरघर्म भी अवश्य पालना चाहिये. मेरी वह कियाएं अभी अटकी नहीं तबतक मुझे आपकी स्वेवारूप धर्म अवश्य कर्तव्य है. सेवक अपने सेव्यकी सेवा करता है तभी उस्ति प्रसादस्तु प्रसन्नता प्रसाद पाता है. वेसे ही में भी यथाशक्ति आपकी सेवा करंगी तो मुझे भी कुछ कस्याण वार्तारूप आपके पाससे प्रसाद मिलेगा. इस वार्ता विनोदसे प्रसन्न हुए वसिष्ठ मुनिसे आज्ञा पाकर सती अवंधती प्रेमसे चरणसेवा करने लगी.

थोडी देर पीछे मुनिवर बोळे - 'हे श्रेष्ठ तपस्त्रिनी! अब बडी देर हुई, तु थक गइ होगी इस लिये समाप्त कर.'

सतींने कहा - 'प्रभो ! में ऐसा क्या तप करती हूं कि आपने मुझे तपस्त्रिनी कहा, विसपर भी बड़ी श्रेष्ट तपस्त्रिनी !'

मुनिवर बोछे — 'अहो क्यों नहीं ? खीको अपने स्वामीकी सेवांसे बढकर दूसरा अधिक तप क्या है ? जो शिष्य अपने गुरुकी अन्तः करणपूर्वक सेवा करता है, तथा जो पुत्र अपने माता पिताकी सर्धकल्पपूर्वक प्रेमसे सेवा करता है, तथा जो खी अपने स्वामीकी प्रेमसे परिचर्या करती है वे सब बंड तपत्वीं ही हैं. इस वर्तमान समयमें तो स्वामीका सेवन करनेवाली वर्तमान क्रियोंमें तू श्रेष्ठ है. इसीसे मेंने तुझे श्रेष्ठ तपस्विनी कहा है. इस समय मुझे दो ही श्रेष्ठ तपत्वी माल्यम पहते हैं. क्रियोंमें तू और पुरुषोंमें मुनिवर विश्वाभित्र! तूने मेरी परिचर्याहरूप तप किया है तथा विश्वाभित्रने तो जिसकी तुलना ही न हो सके ऐसा महातीन्न तप न्नद्धात्वप्राप्त्यर्थ किया है. विश्वामित्रके समान तपस्वी तो विश्वामित्र है!

यह सुन अरंधती बोली — ' कुपानाय ! पूर्व आपके जो अतिथि हुए ये, और 'केर आपकी कामधेनु हरण करते थे वही विश्वामित्र ! अहो इनकी तो मैंने आपके मुखसे अनेक बार प्रशंसा सुनी है, पर मुनि स्वामीनाथ ! इन मुनिका नाम सुनते ही मेरे हृद्यमें तो बडा दाह होता है, कि अरे! यह ऐसे बडे तपस्वी होकर तथा ब्रह्मत्वप्राप्तिके लिये महान् प्रयत्न कर चुकंन-परमी इन्होंने मुझ अबलाके भाग्यपर बडा क्रूर प्रहार किया है. कुछ भी द्या न करके मेरे २०० सी पुत्रोंका एक दुष्ट राक्षसद्वारा नाश करवा ड़ाला एक सत्कर्म करनेवाले ब्राह्मणके सी सी पुत्रोंको मारकर समूल वंशनाश करना, यह कर्म क्या इन महातपस्वीको छाजता है ? नाथ ! इन बातोंका स्मरण होते ही मेरे हृदयको अपार करेश होता है !'

ऐसा कहते २ सतींका कंठावरोध हो आया और नेत्रोंमें जल भर आया. यह देख मनिवर वसिष्ठ उसका आश्वासन करते हुए बोले-सित ! यह क्या करती हो. तुम सरीखोंको ऐसा करना योग्य नहीं. किसका पत्र और किसका पिता 'जातस्य हि ध्रुवो मृत्युः' अर्थात् जन्म छेनेवालेकी अवश्य मृत्यू होती है. संसारमें जन्मा हुआ कोई भी प्राणी सर्व काल रहता नहीं, यदि जन्मे हुए प्राणी मरते न होते तो फिर यह भूमितल जो पचास कोटि योजन विस्तारका है उस पर समाते भी कहां ? इस स्रष्टिका नियम ही ऐसा है कि इसमें नये नये पदार्थ तथा नये नये प्राणी उत्पन्न होते जाते हैं और प्राने लय होते जाते हैं. बीज पडता है, उगता है, वृक्ष होता है, फ़लता है, फलता है तथा उसमेंसे फिर नया बीज उत्पन्न होता है, फिर पराने वक्षके लय होनेका समय आ जाता है. सित । ऐसे ही कभी २ व्यक्तके फल तथा वीजका भी अपने मातापितारूप वृक्षसे पहले ही नाश हो जाता है. कितने ही फल क्षे ही रोग लग जानेसे गिर पहते हैं. कितने ही क्रिक्टिला ( मुर्झा ) जाते हैं, कितनोंको पश्ची ला जाते हैं, कितनोंको ममुख्य तोड है जाते हैं, इस प्रकार जो दुछ वचकर पकने पाये, तो उनका भी मनुष्य आदिके अक्षणद्वारा अंतमें नाश ही होता है. कदाचित कोई फल किसीके भक्षणसे वच गया हो तो फिर पृथ्वीमें वोनेपर भी उसका नाज ही होता है. अथवा वहां पर अंकुरूप पुनर्जन्म होता है. स्रति! इसी प्रकार मनुष्य प्राणियोंका भी मृत्यु हुए पीछे पुनर्जन्म होनारूप उग निकलना नियत ही होता है. क्योंकि ' ब्रुवं जन्म मृतस्य च ' इस प्रकार मरे हुएको किर जन्म लेना पडता है ऐसा सप्टाका और स्षष्टिका नियम है. यह स्रष्टि-नियम अनिवार्य है, सटल है; किसींसे टल नहीं सकता. तिसपर भी तुझसे ज्ञानी मनुष्योंको - अनुभव सहित यह मेद जाननेवाले जनको इस विषयमे क्लेश वा शोक होना क्यों संभने !'

यह सुन सती खरंधती विनयसह वोली — 'कृपानाय! आपने जो जो कहा वह सब ययार्थ है, पहले भी आपके द्वारा भैंने यही सुना है, तथापि उसमें क्लेश होनेका सबल कारण आपसे अज्ञात नहीं. प्रभो! आपने जैसे यह कहा कि 'जातस्य हि ध्रुवो मृत्युर्धुवं जन्म मृतस्य च' इस संसारमें पैदा हुआ अवस्य मरता है और मरा हुआ अवस्य जन्मता है, वैसे ही आपने यह भी कहा है कि 'गच्छन्त्यपुनरावृत्तिं ज्ञानिवर्धूतकल्मधाः' अर्थात ज्ञानके द्वारा धुल गये है पाप जिनके, ऐसे पवित्र पुरुष जहांसे कभी पीछे न लीटना यह ऐसे स्थानको प्राप्त होते हैं. स्थामीनाथ! यह संसार आपने परम क्लेश-

कारी-दु:खमय कहा है और इससे उसमें वारंवार जन्म लेकर उसके दु:खोंका वार २ अनुभव न लेना पडे इसके लिये मनुष्य प्राणीको जन्म भर बडे यत्तसे ज्ञान प्राप्त करना चाहिये. वह ज्ञान भी अधिकार हुए विना प्राप्त नहीं होता. अनेक जन्मोंके किये हुए पुरुषार्थका समृह वढे तब उत्तम अधि-कार प्राप्त होता है. ऐसे अधिकारको पाया हुआ मनुष्यप्राणी आप सरीसे सदूरके सदुपदेशद्वारा परमात्मस्वरूपका यथार्थ ज्ञान प्राप्त कर सकता है. हे नाय! ऐसे दुर्लभ ज्ञानकी प्राप्तिके लिये अन्य सब मनुष्योंकी अपेक्षा ब्रह्म-तेजस्वी जीव तो जन्मसे ही अधिकारसंपत्र है. उसमें भी आप सरीखे महात्माके यहां जन्म, यह तो ज्ञानप्राप्तिकी साक्षात् अभिसंधिका ही समय है. हे क्रुपालो ! आपके यहां जन्म छेनेसे उत्तमोत्तम अधिकार पाये हुए तथा ब्रह्मप्राप्तिकी अभिसंधिपर आ पहुँचे ऐसे मेरे पुत्र अनेक जन्म तथा बहुत २ पुरुषार्यद्वारा प्राप्त होनेवाले सर्वोत्तम तथा खलभ्य लाभोंको गँवाय, महा-दु:खयुक्त अंधकाररूप मृत्युके दश हुए; इससे क्या मुझे क्लेश न हो ? उनका मरण हुआ, इतना ही नहीं, विलेक असमयमें तथा अपवित्र ऐसे राक्षसके हाथसे मरणको प्राप्त हुए, इससे सुझे अपार शोक और दाह होता है. क्योंकि ऐसी मृत्यु – अपमृत्यु अधोगति देनेवाली है. आप सरीखे महान पुरुषके यहां जनमे प्राणीकी अधोगित होना यह क्या थोडा खेदकारक है ? ऐसा फ़ुपण कर्म और वह भी बुद्धिपूर्वक करने तथा करानेवालेकी क्या गति होगी ? अच्छा ! साप भले ही इन विश्वामित्र मुनिके अथाह तपकी बारंबार प्रशंसा करो - अवश्य वह वीररत्न प्रशंसा योग्य भी है, तथापि एसा गर्हित कर्म उनके चरित्रमें यहा दृषणक्त ही है और बहुत समयतक ऐसा ही दूषित रहेगा; और आपने सब वातमे समर्थ होकर इनके ऐसे बड़े अपराधके वदलेमें इनको इल्लभी शासन मनहीं किया और न शिष्योंद्वारा कराया, यह मुझे रुचता नहीं !

सतीका ऐसा प्रमाणयुक्त वचन सुन महासुनि बोले —' िप्ये ! तु खेद मत कर. कल्याणके मागैपर चलनेवाले तथा सत्कर्माचरण करनेवाले प्राणीकी कभी दुर्गति† नही होती. तुम्हारे पुत्रोंने यद्यपि सकाल मृत्यु पाई है, तथापि वे कमैयोगके अभ्यासी होनेसे योगभ्रष्टोंकी गतिको पावेंगे, इसमें लेशमात्र भी शंका नहीं. 'शुवीना श्रीमतां गेंहे योगभ्रष्टोऽभिजायते' योगभ्रष्ट आत्मा पवित्र तथा श्रीमानके यहा अथवा महाबुद्धिमान योगी-

 <sup>\*</sup> जायन – दंड. † नहि कल्याणकृत्किष्टिंगतिं तात गच्छिति।

योंके यहां जन्म लेता है. वहां अपने पूर्वके अभ्यासका रफ़रण पा कर अधूरे योगको पूरा करनेका प्रयत्न करता है. इस लिये हे सित ! अपने पुत्रोंके संबंधमें खेदका कोई कारण नहीं परन्तु इससे अधिकतर खेद तो समे उन मनिवर विश्वामित्रके संबंधमे होता है - क्योंकि अनंत काल तक अत्यंत परिश्रम सहकर इकट्टा किया हुआ महान तप इन श्रेष्ट मुनिने पेले ऐसे द्षित कर्मीसे सहजमें क्षीण कर डाला. सति! ब्रह्म तेजावी पुरुषका भात करना वा कराना इसके समान दूसरा कोई महापातक नहीं, तिस पर भी मिथ्या देवसे ऐसे २ ब्रह्मतेजस्वी-ब्रह्मपरायण जीवोंका नाश कराया, इस पापकी तो गणना ही नहीं हो सकती. इस पापसे उनका बहुत कालका वदा तप नष्ट हुवा है. तो हे सुन्नते! इससे अधिक दूसरा ज्ञासन क्या हो ? कौन किसको जासन अथवा जिक्षा करनेको समर्थ है ? सो सुझसे कही! अपने २ कमे ही प्राणीको उसका फलरूप शासन करते हैं. सुनीश्वर विश्वामित्रने जैसे द्वेषसे छन्मत्त हो ऐसा अनर्थ किया, उसके बद्छेमे उनके अपार पुण्यकी हानि हुई, तब क्या वैसे ही इनको जासन करने रूप उद्योग करके हम भी अपने तपकी हानि कर छें !!! हमारे पुत्रोंका नाश होना यह इस शरीरकी वडीसे वडी हानि हुइ है; उपरान्त इससे भी अधिक विशेष हानि अपने ही स्वार्थमें करनी, ऐसीं मूर्खता में किस लिये करूं ? ब्रह्मपरायण जीवका धर्म - 'क्षमा' है. ऐसे ब्रह्मभावको प्राप्त हुआ जीव अन्यका शासन करके क्षमाद्मा त्याग तथा कंटकरूप क्रोधको अंगीकार करे, क्या यह उचित कर्म है ? अपनी हानि करनेवालेकी हानि करनेवाला मनुष्य द्विगुण सुर्ख है. एक तो अपनी हानि हुई है, उसे सुवार नहीं सकता और दूसरेकी हानि करना चाहता है, इससे अपना और शत्रु दोनोंका दिगांड करता है, यह बात उसके ध्यानमें नहीं आती.

इतना कहकर महामुनि फिर वोले "हे सुशीले! सुन मुनीखरका चित्र और चारिज्य! त्रिशंकु नामके अनिधकारी राजाको स्वर्ग मेजनेमें भी मुनिश्रेष्ठने अपने पुण्यस्पी तप इसुमको कुचल डाला है तथा मेरे प्रति द्वेपके कारण पुण्यतान हरिखन्द्र राजाका सत्य दिगानेमें भी उनका बहुतसा तप इब गया है. मेनका अप्यराके साथ विहार करनेमें हजारों वर्षका तप नष्ट हुआ है. यह सब अज्ञानका तथा क्षत्रियपनेकी राजसी प्रकृतिका ही लक्षण है. बहात्वप्राप्तिके लिये इन्होंने अत्यन्त तप किया है और देवताओंने भी इनके महान परिश्रमको देख बहार्षि कहा है सो ठीक है, तथापि अभी उन्हें सत्यसिद्ध ब्रह्मत्व मिला नहीं – यह सब जो में

कहता हूं, उसका कारण यही है कि उनकी राजसी प्रकृति वर्छ कर, शुद्ध सान्तिक भाव अभी प्रकट नहीं हुआ. अक्रोध, वैराग्य, जितेन्द्रियपन, नम्नता, क्षमा, द्या, क्षान्ति, समता, अमास्तर्य हत्यादि ब्रह्मत्वके भूषण यद्यपि अभी उनमें प्रकट तथा प्रकाशित नहीं हुए, तथापि इसकी कुछ चिन्ता नहीं, उनकी अभिलाषा उद्यतर है. अन्य कुछ भी कामना नहीं, केवल ब्रह्मत्वप्राप्तिकी कामनाहीसे उन्होंने अपार तपोयत संचित किया है इससे परिणाममें इन श्रेष्ठ जीवका अन्तःकरण शुद्ध सान्त्विक तथा अधिकारी होकर उन्हें सस्य वस्तुकी प्राप्ति अवस्य होगी. चलो, समाप्त करो. सति! अब रात्रि बहुत व्यतीत हुई है, उष:कालसे पूर्व उठा नहीं जायगां तो प्रातःकालका होमका समय चूक जायगे.'

यह कह सर्वीशिरोमणिको सोनेकी आझा देकर, रात्रि कितनी गइ है यह देखनेके छिये महामुनि वसिष्ठ पर्णशालके वाहर धाये. पूर्णिमाका पूर्ण चंद्रमा स्वच्छ निरम्न आकाशमें ठीक मस्तकपर था गया या. सारे वतमें, आश्रममें, मूमिपर और आकाशमें सर्वत्र स्वच्छ शुभ्र तथा शीवल प्रकाश छा रहा था. पशु, पश्ची, मनुष्यादि सब प्राणी निद्रावश थे. सर्वट शान्ति हो रही थी. इस समय एकान्त स्थितिके प्रेमी तथा निवृत्तिके मार्गके अनुयायी ऐसे महात्माको तो अनायास ही त्रह्मसुखका अनुभव हो -ऐसा था. त्रह्मपुत्र महात्मा विसष्ट सुनि, ऐसी सर्वत्र सुप्रकाशितपनेसे च्याप्त, रीप्यमयी चन्द्रछटा देखकर बहुत ही आनंदित हुए और उसके आवेशभे वोल चठे=" अहा सित ! आजकी रात्रि कैसी खिल रही है ! इस सुप्रकाशको में किसकी उपमा दूं ? विल्कुल ठीक, दूसरा कोई नहीं; पर मुनिवर विश्वामित्र तया उनका अप्रतिम तप ही इसके तुल्य है. जैसे उन मुनिवरकी अतुछ तपकी विमल कीर्ति सर्वत्र प्रकाशित हो रही है, वैसे ही साज गरद रात्रि भी प्रकाश रही है. सुशीले! इस चन्द्रमण्डलके व्यधि-यति महात्मा सोमके विषे भी ऐसी सुप्रमा, इन मुनिवर विश्वामित्रकी वरह उसके किये हुए अवार तककी ही महिमा है. देवताओं के कोट्यविव वर्षपर्यंद परत्रहा नारायणकी आराधना करनेरूप अपने महान् तपसे यह चन्द्रमण्ड़-लका पति तथा खब नक्षत्र गणोंका, वैसे ही पितरोंका राजा+ हुआ है. वैसे ही महान् तपरूप परत्रहा परमात्माकी उपासना करनेवाले मुनि विश्वामित्र भी परिणाममें आकाराके विषे प्रकाशते हुए सप्तर्षिमंडलें जाकर विराजेंगे."

<sup>×</sup> अभात्सर्य – द्वेषरहितपन,

j तपोवन – तपसपी धनः

İ शांति – सुनसान, सन्नाटा.

<sup>+</sup> सोमपा•

"प्रिय जीवन!" उसके गुरुजी वोछे – "ब्राह्मणपनके उत्तमोत्तम गुणोंका अवद्योकन कर ! ऐसे अद्भुत गुणोंसे सारा त्रेद्योक्य वशमें क्यों न हों ? जिसने अपना आतिथ्य करनेके बद्रु हों, बन सके सतनी सेवा करनेके बद्रु सहस्र कामधेतुका हरण किया. बहांसे पराजय पाकर, अपने साथ अमित सैन्यसमृह लेका युद्धमें आ - अपने लिये अत्यन्त विडम्यनाएं दी, क्रनेक बार जिसने अस शसकी बृष्टि की, जिसने सौ पुत्र मरवा करके निर्देश कर दिया, सारे संसारमें खयं जो किसीका देशी नहीं तथा जगतमें कोई भी जिसका देवी नहीं, ऐसे सर्व भूतोंके परम अद्वेष्टाके साथ जिसते महान् क्लेशकारकं द्वेष पैदा किया तथा ऐशी अनेक विडम्बनाएं करते हुए अन्तमें स्वयं उसका घात करनेकी संधि, जो जीव ताड रहा था, उसके संवंबमें भी इन महासुनि वसिष्टजीके मनमें कुछ भी देव न होकर कैसी गुद्ध भावना थी, यह तुने देखा. यह गुद्ध भावना भी पीठ पीछे, परीक्षमें: यह नहीं कि किसीके आगे अथवा किसीको भला लगानेके लिये दर्शाई हो. ऐसे अद्भव तथा महान् गुणोंसे वह महात्मा सारे संसारका सहद, भित्र तथा कल्याण करनेवाला है. ऐसे पुण्यपुरुषके सहझ संशंघमें आनेवाला प्राणी भी जो कि महाकूर और मयंकर हो, तो भी सौम्य और शांत हो जाता है. निर्दय और घातकी होनेपर भी परम दयाछु और अहिंसक हो जाता हैं, कोबी हो वह अकोधी वन जाता है, पापी हो वह पवित्र हो जाता है, गुत्र हो वह सखा हो जाता है, अज्ञानी हो वह ज्ञानी हो जाता है. जड वह चेतन बन जाता है. शासक सेवक वन सेवा करने लगता है. ऐसा ही मनि विश्वामित्रके संबंधमें बना. वे पर्णशालाके पीछे जाकर छिपे, उस समयसे इस ब्रह्मीभूत दंपतीका पुण्यस्य संवाद एकाम चित्तसे अवण कर, जड़की भांति सहे रहे थे. यह संवाद सुनते सुनते ही, जैसे दीपक प्रव्वित होते ही कोठरीका अँघेरा दूर हो जाता है और उसमें वैठा हुआ विषयर सर्प फ़्तकार मारता हुआ तथा जीभ लपकाता हुआ प्रत्यक्ष दिखायी पडता है, वसे ही हृदयके अज्ञानादिक आवरण तत्काल द्र होकर उसमें भरा हुआ अकारण कोव तया द्वेषरूप दो मुखवाला फणियर उन्होंने देखा और उन्हें बढ़े आखर्यके साथ स्पष्ट रूपसे दिखायी दिया कि, 'यह दुष्ट ही मेरा महा अनिष्ट कर रहा है. शिव! शिव!! इस कृपणहींने मेरे हाथसे अकारण अनेक अनर्थ कराये हैं. शिव ! शिव !! इसीने मुझे ब्रह्मत्वरूप अलभ्य लाभसे बाजपर्यंत अति दूर रख्ला है और जहां तहां भर्माया है. अरेरे ! ऐसे ब्रह्म-रूप, सचराचरके सखा तथा सबके कल्याणदाता विश्वहितेषी महर्षिके साय

भिश्या द्वेष ! अरे ! महा अकल्याणकारक अधम द्वेष ! ! इस गुप्त घर करके वसे हुए दुष्टहीने कराया है. रे! मित्रवत् होकर घरमें आकर रहे हुए शत्रुकी तरह इस दुष्टने तो मेरे हृदयमे रह कर बढ़ेसे वहें शत्रुका काम किया है. अही ! इन महर्पिवर्थके इतने परोक्ष और क्षणभरके समागमसे मेरा हृद्य खुळा, खिळा; प्रकाशित हुआ तथा वह दुष्ट सुझे प्रत्यक्ष दिखायी दिया! यह अहोमाग्य तथा सत्समागमका महाप्रताप ही है. नहीं तो यह दुष्ट प्रवळ होकर परिणाममें मेरा अवश्य नाश करता!!!

इस प्रकार जैसे कोई भरपूर नींद्भें सोता हुआ मनुष्य अपने किसी हितेच्छुकी समयोचित सूचनासे एकाएक जामत हो जाय तथा स्वयं सच-मुच भयंतर स्थितिमें है यह जानकर तत्काल सावधान वन जाय और उस-गेसे शीघ्रतापूर्वक अलग हट जाय, उसी तरह विश्वामित्र मुनि अपने अज्ञा-नांधकारपनमेंसे जायत हो गये. स्वयं कैसा वडा अनर्थ करनेकी तत्पर हुए थे भौर जिनके पाससे प्रसाद भिल्ने योग्य है, ऐसे महापुरुषके साथ स्वयं कैंसा अयोग्य वर्ताव चलाया थाः यह सव प्रत्यक्ष देखकर उन्हें अत्यन्त लजा और ग्लानि उत्पन्न हुई. सुनिधर्मसं विषरीत त्रक्षिष पदकीप्राप्तिके अभिलापी जीवकी अति क्लेशकारिणी अबोगतिको पानेवाली स्थितिका प्रत्यक्ष दर्शन होते ही, अपनी अविचारताको मनके साथ अतिराय धिकार देते हुए वह विश्वामित्र तत्काल वृक्ष्गुच्छमेंसे वाहर निकल आये तया द्रवित इत्य, गद्गद कंठ, सजल नयन, प्रवल प्रेम सौर विशुद्ध मनसे दौड कर महर्पि विष्ठिजीके निर्मेळ चरणारविंदपर जा गिरे. इस समयके अद्भव प्रसंगका में क्या वर्णन कहं। 'इस निर्मेल, एकान्त और शान्त रात्रिकें एकाएक यह कौन ?!' ऐसे आखर्यक साथ विसिष्ट मुनिने नीचे झुक कर देखा तो अभी जिसकी प्रशंसा करते थे, वहीं विश्वामित्र सुनिः परम नम्न, निर्मानी, निर्द्धन्द तथा शरणागत हो जपने चरणोंसे एडे हुए हैं.

फिर वहें सानन्दाश्चर्यसे वह महर्षि बोले— "बहो | मुनि विश्वा-मित्रजी ! | इस समय तुम यहा कहां ? उठो: वैठो ! तुम्हारा शुमागमन अकस्मात् क्यों हु शा है ? खंद मत करो ! तुम मुझे वहुत प्रिय हो, तुम्हारा कल्याण हो ! | !"

पर विश्वामित्रने तो दोनों भुनाओंसे विश्वश्वनीके चरणोंको हढ आर्टिंगन कर पडे हुए थे. उनके नेत्रोंसे अस्विटित बहता हुआ अश्रुप्रवाह दोनों चरणोंका प्रक्षाटन कर रहा था. कई बार बुटानेपर भी मुखसे कुछ शब्द न निकटा. अन्तमें गद्गद कंठ व अति नम्रपनेसे उन्होंने कहा – "है नहान्! यह अपराधी आपके साय वात करने चौरद नहीं है. क्षमामूर्ते! मैने क्षमा न करने योग्य अनेक अपराध आपके साथ किये, पर आपने उन अपरावोंकी ओर कुछ भी ध्यान नहीं दिया है. धन्य है आपकी सर्वोत्तम शांति, क्षांतिको !! हे भगवन् ! इतना होने परभी आपके ऐसे खतुल प्रभा-वोंको मुझ मूर्खने न जान कर वार २ आपसे ईर्ष्या तथा विडम्बना ही की है, यही नहीं: विक्क इसके उपरान्त में महादुष्ट माज एक ऐसा वडा अन्याय करनेको उद्यत हुआ या कि जो आपके आगे प्रकट करनेमे भी मुझे वडी ब्बा इत्पन्न होती है. हे प्रभो! द्वेषादिक दुर्गुणोके कारण अधमतामें छीन रहनेवाला यह नराघम, आपको कैसे मुख दिखावे ? । जापके प्रतापसे ब्रह्म-त्वका सचा तत्त्व, अव मेरी समझमें आया और वह फेवल तप मात्रसे ही नहीं, विक आप सरीखे अदल सौजन्यादिक ईश्वरी गुणासे ही प्राप्त होता हैं: यह भी मेंने आपकी कृपासे समझा है. हे मुनीश्वर! आप सरीखे पुरुष तो विरक्षे ही हैं. आपकी तुलनामें कहने योग्य ब्रह्मार्ष तीन लोकीं कोई नहीं. अपने किए हुए अर्थरूय तया असद्य अपरार्थोका स्मरण कर, अब मुझे जो अपार खेद होता है वह मुझसे वर्णन नहीं किया जाता. खमा ! क्षमा!!! हे ऋषिवर! यह अपराधी प्राणी - मन, वाणी तथा शरीरसे आपकी शरण है. इसको आप जैसा चाहें दंड दे, यह आपको अधिकार है."

यह सुनकर बहुत प्रसन्न हुए बिस्प्रमुनि विश्वामित्रको वैठा कर अत्यन्त स्तेहपूर्वक हृद्यसे लगाकर आश्वासन देकर वोले — " प्रिय विश्वा-भित्र! विता न करो, तुम निष्पाप हो; तुम्हारा विरकालका छप आज सफल हुआ है. आज तुम योग्य हुए, आज तुमको यथार्थ ब्रह्मार्थिपन प्राप्त हुआ. तुम्हारे संबंधमें मुझे किसी प्रकारका द्वेपांकुर न था, न है ही. तुमको प्राप्त हुआ जो अलभ्य ब्रह्मत्व — उसीसे तुम्हारे सब अपराध भस्म हुए हैं अर्थात 'में अपराधी हूं' और 'अरे! यह मैंने बहुत ही खोटा कर्म किया है,' ऐसे ज्ञानपूर्वक बोधसे कुत कर्मके लिये अनिवार्थ प्रश्वात्ताप करना, यही कृतकर्म-पापका प्रायक्षित्त है."

यह प्रसंग चल ही रहा था कि इत्तेमें सतीशिरोमणि अतंधती भी पणशालामेंसे बहार आयी. उनको देख विश्वामित्रने प्रेमसे वंदना की, क्षमा मांगी.

तव वसिष्ठजी वोले- "कौशिक यह सहुणक्षा धती, आकाशेंस प्रकाशित चंद्रदेव, भ्रव, सप्तर्षि तथा नक्षत्रगण तुम्हारा सौर मेरा समागम

<sup>\*</sup> कृशिकवंशम होनेके कारण निमामित्र कौशिक कहे जाते हैं.

अन्तिरिक्षमें देखते हुए विमानस्य देवता, यह जगन्माता पृथ्वी देवी, यह पिवत्र आश्रम तथा उसमें वृक्ष — तर्वर तथा तुम्हें क्षात्रपका तिरस्कार करा कर ब्रह्मत्वके लिये अपार प्रयत्न करानेवाली यह श्रीमती कामधेतु ये सब तुमपर अति प्रसन्न हुए हैं तथा तुम्हारे अप्रतिम तपकी प्रशंसा करते हैं. हे ब्रह्मिष ! आज तुम ब्रह्मिष हुए. इतना ही नहीं, बल्कि ब्रह्मियोंमें श्रेष्ठ हुए हो. तुम्हारा कल्याण हो. तुम्हारा तपस्तेज चिरकाल अलंड प्रकाशित हो." यह शब्द वसिष्ठजीके मुखसे निकलते ही अन्तरिक्षमेंसे दिष्य पुष्पोंकी वसिष्ठजीके साथ २ जय जयकारकी व्वति होने लगी.

"प्रिय पुत्र जीवनसिंह! इस प्रकार चिरकालका दुर्धर द्वेष मिटकर विस्तिष्ठमुनिके साथ विश्वामित्रका परम सख्य हुआ. वह आजतक ज्योंका त्यों है. यही विश्वामित्र महर्षि वर्तमानमें वासिष्ठ मुनिके साथ सप्तिष्ट मण्ड्-लके विषे सुप्रकाशित रूपसे विराजमान है. इस संक्षिप्त पवित्र चरित्रपरसे तुम जान गये होगे कि मनुष्यपन किसना अमुल्य तथा देवताओं करके भी कितना सराहनीय है! ऐसा अद्भुत तत्त्व मनुष्यपनेमें है. अपने आपको जानना देखना, अनुभव करना इसीमें मनुष्यपनेकी श्रेष्ठता है."

## मनुष्य किस कारणसे उत्तम है ?

हिमालय परके एकान्त आश्रममें महात्मा योगीश्वरकी प्रथम परि-चर्या करनेवाछे दोनों शिष्योंप्रति उस योगीश्वरने कहा - "वत्सो । वयमें वालक, पर पूर्वका वडा संस्कारी राजपुत्र जीवन, मब व्यावहारिक पढना गुनना छोडकर, बारंबार अपने विद्यागुरुके पास ऐसी ब्रह्मकथा ही सुननेमें तत्पर होगया. वेदाध्ययन तथा धनुर्वेदका अध्ययन चलता था, उसे भी ब्रह्म-कथाके जागे इसने शिथिल कर दिया तथा प्रतिदिन आत्मविद्याका ही प्रश्न गुरुजींसे पूछने लगा. गुरुजी भी उसको - यद्यपि क्षत्रियपुत्रको आवश्यक ऐसी घतुर्विद्या पढाते थे, तथापि उसका अधिकार उत्तम जानकर प्रसंग २ पर उसके उत्तमीत्तम प्रश्नोंका प्रेमपूर्वक समाधान करते और उसके सह-पाठियोंका उसके समान उत्तम अधिकार न होनेसे गुरुजीने इस अध्यातम-कयाके लिये समय भी जुदा ही ऐसा नियत कर दिया था, जो उसे अके-हेके छिये अनुकूछ पडे! 'मनुष्यपन यह कैछा अत्युत्तम है' यह विश्वामित्र-जीके चरित्रसे जानकर इसने वडी देरतक मनन करनेके बाद अपने गुरु-जीसे प्रश्न किया कि, 'हे क्रपानाथ! मनुष्यमे अन्य प्राणियोंकी भपेक्षा इतनी वडी उत्तमता क्यों हैं ? किस तत्त्वके कारण मनुष्य इतना उत्तम हो सकता है। इस प्रकारके उसके प्रश्लोंका गुरुजींने समाधान करना प्रारंभ किया:-

गुरुजीने कहा - "हे राजपत्र! संसारमेंके प्रत्येक प्राणीका जो गरीर प्रत्यक्ष अपनी आंखोंसे दीखता है वह कुछ ऐसा ही तथा इतना ही नहीं है. उसमें कई मेद हैं. जिसे हम प्रत्यक्ष देखते हैं उसे तत्त्ववेता लोग स्थळ अर्थात् मोटा, वडा, देखा जा सके ऐसा शरीर कहते हैं. सो यह शरीर दो प्राणीके रहनेके एक घरके समान है. जलमें रहनेवाले छोटे वहे अंख तुमने देखे होंगे. यह शंख उसके अंदर रहनेवाले शंखनाम कीडेका घर है. नोर यद्यपि वास्तवमें उस कीडेसे जुदा है, तथापि शरीरके साथ मिला हुआ रहनेसे वह कीडा जलमें थलमें जहां २ चलता फिरता है वहा २ वह टसके साथ फिरता है. इसी प्रकार प्राणीका स्थल शरीर यह प्राणीका चलता फिरता घर है. पर जंखका कींडा शंखको जैसे अपना शरीर ही नानता है, उसी प्रकार प्राणीमात्र अपने स्थूल देहको अपना मुख्य शरीर मानता है, वास्तविक विचारसे देखिये हो इसमे विशेष जानने योग्य यह है कि, यह शरीर तो मिट्टीका पुतला मात्र है और इसको जामत करके हिलाने चलानेवाला तो इसमें रहता हुआ दूसरा शरीर है. इसको तत्त्ववेचा सूहम शरीर कहते हैं. सूहम वर्यात वारीक. यह शरीर सूहम तस्त्रोंसे बना तथा सत्तारूप है. स्यूल शरीरके विषे यह सर्वत्र व्याप्त होनेसे उसीके बराबर हो रहा है; तथापि मुख्य स्थान उसका हृदय वा अन्तःकरण है-सारी सत्ता इस अन्तः करणमें रहती है तथा सारे व्यवहार, स्थूलदेहद्वारा, इसके अन्दर रहकर करती वा कराती रहती है. यह अन्त:करण जितना शुद्ध, जितना पवित्र, जितना स्थिर, जितना दृढ, जितना निरुद्ध होता है, डवना ही वह प्राणी योग्यतावाला होता है. प्राणीमात्रके अन्त.करणपर अज्ञानरूप अन्धेरेका पर्दा होता है, इससे वह अज्ञानहीमें देका हुआ अन्तःकरण केवल अज्ञानमय ही वनकर सर्वया अशक्त हो पडा रहता है और इसकी दलति नहीं हो सकती. मनुष्यके सिवाय दसरे सब प्राणीयोंका हृदय -एसे अज्ञानसे टॅंका हुआ होता है कि, जिससे यह मनुष्य प्राणी अन्य प्राणियोंकी अपेक्षा अधिक श्रेष्ठ हैं. जितना र सूर्यके आसपास वाद्लोंका पटल वारीक या छोटा होता है उतना ही सूर्यका प्रकाश भी न्यूनाधिक होता है. इसी प्रकार जिस प्राणीके हृद्यपरका अज्ञानपटल जितना वारीक या छोटा होता है उतना ही वह प्रकाशित तथा उन्नत अथवा झानवाली रियतिये होता है. ज्ञान तथा अज्ञान इन दोनोंकी बीचकी स्थितिम मनुष्यका हृद्य होता है. पर उसका संस्कार करते करते ज्यों ज्यों उस परका अज्ञान पटल

अच्छा निर्मल वा दूर होता जाता है, त्यों त्यों उसका प्रकाश बढता जाता

है तथा प्रकाशके बढ़नेके साथ उसकी सत्ता बढ़ती है. मतुष्यमे जो कुछ सत्ता है वह सब उसके अन्तःकरणकी है. प्राणीका स्थूल तथा सुक्ष्म ये दोनों शरीर उसके अन्तःकरणके अधीन हैं. अन्तःकरण जैसी प्ररणा करता है, वैसी ही उसकी प्रवृत्ति होती है. 'अनुमान करना, साराखारका विचार करके वस्तुको जानना, पहचानना, चितवन करना, तथा अपनेपर और अहंकारका अभिमान रखना यह अन्तःकरणका मुख्य गुण है.' इसीस तत्त्वज्ञोंने उसके चार विभाग माने हैं. तुझे अपने आपको तथा उसके वाद परमात्माको पहचाननेकी शक्ति इस तेरे अन्तःकरणमेंही है, इस लिये पहले तू अपने अन्तःकरणको संस्कारवाला कर."

# अन्तःकरणका आवरण-पवित्रताका ही कारण

अपने गुरुजीका यह व्याख्यान सुन विचारशील जीवनसिंह बोला — "कुपानाथ! मनुष्यका महत्त्व तथा उत्तमता, उसके हृदयके अनुसार ही है, तो उसपर पटल किंवा आवरण होता है वह किस कारण है और वह किस तरह दूर हो सकता है ? यह पटल अपनी दृष्टिसे दीखता नहीं."

गुकजीने कहा — "हम लोग अन्तःकरण वा हृदयके नामसे जिसे पुकारते हैं, वह क्या है और किस स्थलपर है यह प्रथम जानना चाहिये. प्राणीका शरीर जो अस्थि, मांस, मजा, मेद, रुधिर, नाडियां, त्वचा, रोम इत्यादि वस्तुओंका वना हुआ है, उसमें वैसी ही वस्तुओंका उसका हृदय भी बना हुआ है. उदरसे ऊपर, कंठसे नीचे तथा दोनों स्तनोंके वीचमे मतुष्यका हृदयस्थान है. जो उधाड़ा (खोल) करके देखनेमें आवे तो मनको कँपकंपी उपजे ऐसे गीले और कोमल मांसकी एक छोटीसी थैलीके समान वह जान पड़ेगा. इस पोली थैलीके साथ सारे शरीरकी सव \*रुधिर-वाहिनी तथा †वायुवाहिनी तथा अन्य सव नाडियोंका मुख्य संबंध है. इसकी पोलमें किसी ऐसे अद्भुत पदार्थका पर्दा है कि, जिससे उसके दो आग होगये है. उसमेका एक भाग अन्तःकरणका स्थान है. इसके भीतर अपने चार विभागोंसहित अन्तःकरण स्थित करता है और वहां रहकर सारे शरीरक्ती देशपर राज्य करता है. जैसे एक राजाकी राजगदी एक स्थानपर होती है और न्यायादिक सारे राजकाजके लिये कचहरियां एक

<sup>\*</sup> रुधिरवाहिनी - रुधिरको वहन करनेवाली.

<sup>ों</sup> नायुनाहिनी - नायुश्वासादिकको नहन करनेवाली. ·

त्तरफ जहां सबको बहुत अनुकूछ पड़े और सबपर देखरेख रहे, ऐसे स्थान राज्यके किसी पर्वतादि ऊंचे स्थानपर बनाई जाती हैं; इसी प्रकार इस शरीरदेशमे भी अन्तः करणकृप राजदरवारकी न्यायादिक विचारणीय कच-हरियां, शिरःप्रदेशमें ऊंचे स्थानपर रहती हैं. वहां वैठ अन्तः करणके सव कारवारियोंकी सभा विचाराहिकका निश्चय करती है। नीच वस्तुओंसे बने हुए इत्यप्रदेशों यह अन्त:करण रहता है, इससे उसे मिलन होनेमें सी देर नहीं लगती. मलिन होना, इसपर मल-मैलका चढ़ना, यही उसका आवरण वा पटल है. इस मलरूप आवरणसे हृदयस्थान ढक जाता है तथा उसके योगसे अन्तःकरण अर्थात परम पवित्र आत्मा मळमे दव जानेसे अज्ञानी वनकर, सत्य स्वरूपसे प्रकाशित नहीं हो सकता तथा अज्ञानके संगमें रहनेसे वह अपने मूळ स्वरूपको दिन दिन विसरता जाता है और अधिक समयके उपरान्त केवल मलमय बन जाता है. आत्मप्रदेशपरका यह आवरण दो प्रकारका है. एक स्थूल, दूसरा सृक्ष्म. स्थूल आवरण ज्ञारीरिक ्मलका होता है तथा सुस्म वावरण पापह्रप मलका होता है. स्थूल भावरण हृद्यस्थानपर तथा सूक्ष्म आवरण अंतः करणपर होता है. हृद्य तथा अन्तः-करणका परस्पर गाढ संबंध होनेके कारण ऐक्य होनेसे ये दोनों आवरण एक दूसरेको महान् हानिकारक तथा आच्छादक (ढाक देनेवाले) हैं. इस ढिये इन दोनों आवरणोंको दूर करनेके ढिये मनुष्योंको सदा शरीरसे तथा इन्दियों पिवत्र रहना चाहिये. हाय, पांव, मुख, गुदा तथा उपस्य ये यांच कर्मेन्द्रियां हैं. इनकी प्रत्येक स्त्रामाविक किया करके इन्हें शास्त्रविधिके अनुसार, जल मृत्तिका आदिसे धोकर शुद्ध करना, स्नान करना, इसे शारीरिक शुद्धि कहते हैं. नेन्न, फात, नासिका, जिह्ना, स्वचा, इन ज्ञान-इन्द्रियों को दृष्ट वासनाओं अर्थात् मायासे वचानेसे अन्तःशुद्धि होती है.

यदि ये कमेंन्द्रियां तथा ज्ञानेन्द्रियां सदा सर्वदा शुद्ध रखनेमें न आर्व तो क्रमसे शरीर अशुद्ध हो कर अन्तः करणका अज्ञानावरण दृढ़ होता जाता है और फिर उसकी सारासार विचार करनेकी शक्ति जाती रहनेसे वह उत्तरोत्तर अधम दशाको पहुंच जाता है.

यह मैंने तुझसे सामान्य शुद्धि कही. इस किया कमेंसे अन्तःकरण सामान्य रूपसे शुद्ध रहता है, अर्थात् मनुष्यपनेमें उसको प्राप्त हुना अन्तः-करण शुद्धि करनेके कारण बहुत मिलन न होते हुए मानुषी रिग्रिसे नीचे प्रकारका नहीं हो जाता पर इस अन्तःकरणके ऊपर पूर्वके अनेक जन्मोंके

गुदा—मल त्याग करनेवाली इन्द्रिय. † उपस्थ —मृत्र त्याग करनेकी इन्द्रिय.

पापरूप मलका आवरण तो होता ही है. उसे दूर करनेके लिये तुझको वताये हुए यह नित्य तथा शारीरिक शुद्धिके कर्म तथा अपने २ वर्णाश्रमके अनुसार नित्य कर्म भी मनुष्यको करने चाहिये. वह जो विधिवत किये जाते हैं तो अवश्य उसके अन्तः करणका पापरूप आवरण मिट जाता है. वह नित्य कर्म — क्या — त्रिकाल संध्यावंदन, अग्निहोत्र, स्वाध्याय, देवपूजन इत्यादि हैं. ये नित्य कर्म अन्तः करणके पापरूप मलको दूर करनेके लिये हीं धर्मशास्त्रमें उपदिष्ट किये (वतलाये गये) हैं. इस लिये उनसे कभी न चूकना चाहिये. संध्यावंदन व गायत्री अपको तो तू करता ही है."

जीवनसिंह बोला — "गुरुदेव! संध्यावंदन तो नित्य त्रिकाल में कभी भूलता नहीं, आपकी बाज्ञानुसार सूर्यमंडलस्य परमात्माके तेजोमय स्टक्ष्म्य क्यान भी नित्य करता हूं, तथापि 'भें कौन ?' यह शंका जबसे मेरे मनमें खड़ी हुई है, तबसे तो पढ़नेके समय, संध्यावंदनके समय तथा भोजनादि कर्मोंके समय गुझे इसी वातका मनन हुआ करता है. इस संबंधमें आपके कहे हुए सिद्धान्त बारम्बार मेरी दृष्टिके आगे खड़े रहते हैं. और जो वात समझमे नहीं आती उसके लिये अनेक प्रश्न भी उत्पन्न होते हैं, जिन्हें वारम्बार पूछ कर में आपको कष्ट देता हूं. कुपानाथ! ऐसा ही एक प्रश्न गुझे फ़िर उत्पन्न हुआ है. आज्ञा हो तो निवेदन कहं!"

गुरुजीने कहा — "पुत्र! प्रसन्नतापूर्वक कहो. यह न समझो कि मुझे कष्ठ होता है. तू तो भाग्यशाली है ही. पर तेरे कारण में भी वड़ा भाग्यशाली हुवा हूं. क्योंकि अध्यात्मविद्या\* — ब्रह्मविद्या — भगवत्मित्रिसंबंधी प्रश्न करनेवालेकी अपेक्षा जिससे ये प्रश्न किये जायँ वह मनुष्य वड़ा भाग्यशाली है. ऐसे प्रश्न करनेवालेको तो कोई एक शंका होती हैं और उसके समाधानके लिये वह पूछता है, पर उसके उत्तरदाताको तो शंकाका समाधान करनेके लिये ब्रह्मविद्या संबंधी अनेक सिद्धान्तोंका स्मरण, मनक और संशोधन करनेको मथन करना पड़ता है, वड़े २ दृष्टान्त उसके लिये सोचने पड़ते हैं तथा उसका अन्तःकरण उतने समयतक केवल ब्रह्मके विचारमें ही लीन हो जाता है. अन्तःकरणका सदा ब्रह्मविचारमें निमम्न रहना यह बड़े भाग्यकी वात है. इस लिये, सुखसे तू अपने मनमें उपजा हुआ प्रश्न कर!"

यह सुन जीवनसिंह बोला - " छपानाथ ! पूर्व कहे हुए कथाप्रसंगर्धे सुमनशर्मी नामक द्विजपुत्रके इतिहासमे आपने शरीर पंचकुटीका वर्णन करते

**<sup>\*</sup> अध्यात्मविद्या विद्यानाम् ।** 

समय कहा था कि, 'मनुष्यका शरीर पृथ्वी खादिक पांच\* तत्त्रोंसे बना हुआ है और उसमें चार विभागवाला अन्तःकरण मिलनेसे नव† तत्त्र हुए हैं' और आज अन्तःकरणका स्थान वर्णन करनेमें आप कहते हैं कि मनुष्यका शरीर अस्थि, मांस, रुधिरादिक वस्तुओंसे बना हुआ है, यह कैसे ?''

इस प्रश्नके उत्तरमें गुक्की तत्त्रोंकी ज्यवस्या इस प्रकार कहने लगे—
"हे वहस! इन पांच तत्त्रोंमेंसे प्रयम तत्त्व पर तुम विचार करो. प्रयम तत्त्व
प्रश्नी है. इस प्रथ्नी तत्त्वका शरीरमें क्या र भाग है, सो तु जानता है ?
यदि नहीं जानता, तो तू उसे जान! रोम (याल), शरीरके ऊपरकी त्वचा,
उसके भीतर रहनेवाली नाड़ी, उसके भीतरका मांस तथा उसके खंदरकी
स्ट्टी ये सब प्रथ्नी तत्त्वके वने हुए भाग हैं. दूसरा तत्त्व जल है. शरीरमेंसे
तो प्रस्वेद (पसीना) निकलता है तथा मूत्र, लाल, अन्दरके भागमें रहा
प्रवा कियर तथा शुक्र अर्थात वीर्य—ये पदार्य जल तत्त्वसे बने हुए हैं. तेज
यह तीसरा तत्त्व है. शरीरकी कांति, निद्रा, आलस, तृषा, शुधादि विकार,
ये सब तेज तत्त्वके भागसे बनते हैं. चौथा तत्त्व वायु है. शरीरमें जो
संकोचन और प्रसारण होता है, शीप्रशासे जो चलना होता है; दौड़ना,
वुमना, चलना, फिरना, खासोल्ड्रास करना, यह सब शरीरमें रहनेवाले
वायु तत्त्वसे होता है. पांचवां तत्त्व आकाश है. शरीरको जो मय लगता है,
मोह अववा भ्रम (भुलावा) होता है, शोक होता है, कोष तथा काम
व्यापता है तथा शरीरमेंका पोलापन, यह सब आकाश तत्त्वका विकार है.

तुझे कदाचित शंका होगी कि, एक ही पृथ्वी तत्त्रमेंसे रोम, नाडीं, त्वचा, मांख तथा हुड़ी जो परस्पर कत्यन्त भिन्न पदार्थ दिखार्यी देते हैं वे हैसे बने होंगे! पर जान के कि यह प्रत्येक पदार्थ केवल पृथ्वी तत्त्रहींसे नहीं बने : बेल्कि उत्तके साथ दूसरे तत्त्र भी शाभिल हैं. किसीमें योडा, किसीमें अधिक इस प्रकार मिले हैं. इसी कारण जुदे २ रूप उत्पन्न हुए हैं. पृथ्वी तत्त्वमें मुख्य भाग पृथ्वीका है तथा वाकीके तत्त्वोंका थोडा बहुव मित्रण होनेसे अस्य बने हैं. जल तत्त्वका मित्रण होनेसे मांस बना है, वायु तत्त्वका मित्रण होनेसे त्वचा बनी है, तेज तत्त्वका मित्रण होनेसे नाडियां वनी हैं, आकाश तत्त्वका मित्रण होनेसे रोम वने हैं. इसी प्रकार जल तत्त्वमें जलका मुख्य भाग होनेसे शुक्र वनता है, पृथ्वी तत्त्वका भाग मिलनेसे शोणित अथवा रुधिर वनता है, आकाशका भाग मिलनेसे लार,

<sup>\*</sup> पृथिन्यप्तेजीवाय्वाकाश. † मनोवुद्धयहङ्कारचेतासि ।

तेजका भाग मिलनेसे मूत्र बनता है, वायुका भाग मिलनेसे स्वेद बनता है. इसी प्रकार तेज तत्त्वमें तेजका मुख्य भाग होनेसे क्षुधा उपजती है, वायुके मिलनेसे तृषा उपजती है, पृथ्वी तत्त्वके मिलनेसे आहस्य उपजता है, खाकाश तत्त्वके मिलनेसे निद्रा उपजती है, जलका मिश्रण होनेसे कान्ति उपजती है, वायु तत्त्वमें वायुका मुख्य भाग होनेसे श्वासोच्छ्वासकी किया उपजती है, बाकाशका भाग मिलनेसे शरीरका प्रसारण होता है, पृथ्वी तत्त्वके मिलनेसे आकुंचन अर्थात् संकोच होता है, तेजका भाग मिलनेसे चेष्टा अर्थात् अंगोंका चलना होता है तथा जलका भाग मिलनेसे चलनेकी किया होती है. आकाश तत्त्वमें मुख्य आकाश तत्त्वका प्रमाण विशेष होनेसे शोक होता है, तेज मिलनेसे कोष होता है, वायु मिलनेसे काम व्यापता है, पृथ्वी मिलनेसे भय व्यापता है और जल तत्व मिलनेसे सोह उत्पन्न हुआ करता है.

" इस प्रकार इन पांच तत्त्वोंके भिलनेसे प्रथम जन्म, फिर अस्तित्व, फिर वृद्धि, फिर विपरिणाम, फिर अपक्षय और अंतम विनाश: इन छ: विकारों वाळे इस प्रत्यक्ष दिखायी देते हुए स्थूल शरीरकी धवस्था होती है. इसमें रहता हुआ जो सुक्ष्म शरीर वह भी इन्हीं वत्त्वोके सुक्ष्मांशोसे वना है और इन सूक्ष्म तत्त्वोंका एक दूसरेके साथ न्यूनाधिक संबंध होनेसे देहमें अनेक प्रकारकी वस्तुएं भौर किया विकियाएं हो जाती हैं. इन सुहम वस्वोंमें रहता हुआ आकाश वस्त है. उसका मुख्य स्वरूप पोलापन सौर वह शरीरके हृद्य स्थानमें मुख्य रूपसे न्याप्त हैं – इसीमें अंतःकरण है. इसमें क्रमसे दूसरे सूक्ष्म तत्त्व मिछनेसे विभाग होते हैं. और जुदी २ कियांएं उत्पन्न होती हैं. आकाशरूप अन्तः करणेंम प्रथम किसी बातका स्फुरण होता है तथा उसमें सुक्ष्म वायु तत्त्वका मिश्रण होनेसे मन वना है. यह मन अन्त:-करणमें स्फ़रित हुई वृत्ति अंबंधी अंकल्प विकल्प करदा है. आकाशतत्त्वमे-तेजका सूक्ष्म तत्त्व मिलकर बुद्धि बनी है. यह बुद्धि मनके किये हुए संइत्ए विकल्पका निश्चय करती है. आकाशरूप अन्तःकरणमें अप् - अर्थात् जलका सूक्म तत्त्व मिलकर चित्त वना है. जो वुद्धिके निश्चय किये हुए संकल्प विकलपके उपर चितन व स्मरण करता है. आकाशतत्त्वरूप अंतःकरणमें पृथ्वीका सुक्ष्म तत्त्व मिलकर अहंकार वना है. यह अहंकार अहंता (में पना) है. इसके साथ जीवको 'में पने ' का स्फुरण अभिमान होता है.

"अव दूसरा सूक्ष्म तत्त्व 'वायु' है, उसमे दूसरे तत्त्वोंके मिछनेसे जुदी २ कियाओंके करनेवाले पांच\* प्राण जो शरीरका वहन करनेवाले बाहनके

<sup>\*</sup>शणापानौ तथा व्यानसुदानं च समानकम्।

समान हैं वे उत्पन्न हुए हैं. सूक्ष्व वायु वस्त्रमें आकाश तस्त्र मिलनेसे 'ज्यान नामक प्राण बना है. जो शरीरके स्व अंगोर्मे ज्याप रहा है और उनकी संवियोंक घूमने फिरनेकी किया उदीसे होती है. वायुमें वायु तस्त्रका भाग मिलनेसे 'समान' नामक वायु उत्पन्न हुआ है, जो शरीरके नामिस्थानमें रहता है और वहांसे अन्नरस सर्व नाडियोंद्वारा सारे शरीरमें रोम २ प्रति पहुँचाता है. वायुमे तेज तस्त्रका भाग मिलनेसे 'उदान' नामक प्राण बना है. यह देहमे फंठस्थानमें रहता है और कंठस्थानमें होकर उदरमें एक साथ उत्तरते हुए अन्न जलका विभाग करता है तथा विकारको प्राप्त होकर स्वप्नाविको दिखाता है. जल वस्त्रका भाग मिलनेसे 'प्राण' नामक प्राण उत्पन्न होता है जो हदयमें रहकर श्वासोच्छुास करनेका कार्य करता है तथा पृथ्वीतस्त्रका भाग मिलनेसे 'अपान' नामका प्राण उत्पन्न हुआ है जो गुवास्थानमें रहता है तथा मलका उत्पन्न करता है.

"वीसरा सहम तत्त्व 'तेज' है. इसमें दूसरे तत्त्व मिलनेसे पांच ज्ञानेनिद्रयां उपजी हैं. ये ज्ञानेनिद्रयां शरीरमें नगरके द्वारके समान हैं. तेजमें
आकाशतत्त्व मिलनेसे श्रोत्र (कर्ण) इन्द्रिय उत्पन्न हुई है. वह शब्दका
अवण कराती है. वायुतत्त्व मिलनेसे स्पर्शेन्द्रिय उपजी है; यह शरीरकी
त्वचामें रहती है और स्पर्श करते ही श्रीतोङ्ण मृदु कठिन इत्यादि प्रकारोको जनाती हैं. उसमें तेजतत्त्व मुख्यत्व करके मिलनेसे चक्षु इन्द्रिय उत्पन्न
हुई है. वह दोनो नेत्रोंमें सममाग रहकर स्वरूप प्रहण कराने तथा दिखानेका काम कराती है. जलतत्त्व मिलनेसे गसना इन्द्रिय उत्पन्न हुई है. वह
जिद्धाके विपे ग्हकर मधुर, क्षार, कटु इत्यादि रसको पहचनवाती है और
पृथ्वीवत्त्व मिलनेसे ग्राणेन्द्रिय उत्पन्न हुई है. वह नासिकामें रहकर सुगंध –
हुग्धादिककी परीक्षा तथा प्रहण कराती है.

"वीया तत्त्व ' जल ' है. उसमें दूसरे तत्त्रोंका निश्रण होनेसे पांच कर्मेंद्रियां कि जो सृद्म शरीरके सेवकके समान है. वे उत्पन्न होकर सारी बाहरकी क्रियाएं करती है. जल्में आकाशतत्त्र निल्नेसे वाक् अथवा वाचा इन्द्रिय उत्पन्न हुई है — वह सुखर्मे रहकर वाणी वोल्नेका कार्य करती है. जल्म वायुतत्त्व सिल्नेसे पाणि अर्थात् हस्त इन्द्रिय उपजी है और वह होनां हाथोमें रहकर लेने — देनेका — पकडने फेंकनेका इत्यादि कार्य करती है. जल्तन्त्रमे तेज तत्त्व मिल्नेसे पाद इन्द्रियकी उत्पत्ति हुई है. वे दोनें। पाद — दगोंमे गहकर जाना खाना, बैठना उठना आदि किया उत्पन्न करते हैं. जलतत्त्वमें जलतत्त्व मिलनेसे शिश्नेन्द्रियकी उत्पत्ति हुई है. वह मूत्रद्वारमे न्द्रकर मूत्रोत्स्मी तथा रितभोग कराती है. तथा पृथ्वीतत्त्व मिलनेसे गुदा हिन्द्रयकी उत्पत्ति हुई है. वह मलद्वारमें रहकर मलका त्याग करनेका कार्य करती है.

पृथ्वीक्ष सुक्ष्म तत्त्वमें दूसरे तत्त्वोंका नयुनाधिक मिश्रण होनेसे इन्द्रियोंके द्वारा प्रहण किये जानेवाले अर्थात् भोगनेके विषय उत्पन्न हुए हैं. आकाशतत्त्व मिलनेसे शब्द नामका विषय उत्पन्न होता है, वायु तत्त्व मिलनेसे स्पर्श नामका विषय उत्पन्न होता है, तेज तत्त्वके मिलनेसे रूप, जल तत्त्वके मिलनेसे रस, पृथ्वी तत्त्वके मिलनेसे गंध नामका विषय उत्पन्न होता है. इस प्रकार सूक्ष्म तत्त्वोंकी व्यवस्था है और उनसे सूक्ष्म शरीर उत्पन्न होता है. इसके सिवाय देहमें दूसरी कितनी ही कियाएं निरंतर हुआ करती हैं, वे सब भी उन्हीं तत्त्वोंके मिलनेके कारण समझो. मैंने तुमसे पूर्व जो जीवकी सेना कही थी, वह सब जीवकी सेना तृ अच्छी तरह पहचान ले."

### तत्त्वोंका अघिष्ठाता

गुरुजीके मुखसे स्थूल देह तथा सूक्ष्म देह और उनके विभागरूप एतमें ज्याप्त स्थूल, सूक्ष्म तत्त्वोंका विवेचन सुन, जीवनसिंह फिर हाथ जोड़कर बोला—"हे कृपानाथ! आपने मुझे अपनी मेरी निज पहचानके संबंधमें प्रथम दिखाया था कि—हस्त, पाद, शिर, उदर आदिक अंगोंवाला 'मेरा' स्थूल शरीर 'में' नहीं हूं. इसी प्रकार अब मेरे जाननेमें आया कि स्थूल देहमें रहनेवाला सूक्ष्म शरीर भी में नहीं. में तो इन दोनों शरीरोंसे न्यारा ही हूं पर, हे स्वामिन! स्थूल सुक्ष्म देहोंमेंसे सारी कियाओंको एक दूसरेके साथ मिश्रित हुए ये वत्त्व ही स्वतन्त्रतासे कराते रहते हैं और ऐसा होते हुए उनमे कुल गड़बड़ नहीं होने पाती क्या ?"

गुरुजी बोले — "वत्स! सारी क्रियाएं ये तत्त्व अवस्य करते हैं तथापि वे स्वतंत्र करें ऐसा तो नहीं है, क्योंकि वे सब जड़ है; उनसे स्वतंत्रतापूर्वक तो कोई कार्य हो नहीं सकता. विशेषतः उनमें अमुक २ प्रकारका नियद गुण तथा बल तो है ही, तथापि उनका कोई भी नियन्ता न हो तो वे व्यवस्थामें नहीं हर सकते और न नियत कार्य कर सकते हैं. उदाहरणः 4 जैसे कि जगतके व्यवहारमें वर्तता अग्नि यह तेज तत्त्वका स्थूलकृष है —

रूपं शब्दो गन्धरप्रस्पर्शाश्च विषया अमी । (इत्यमरः)

उसमे दहन करना, प्रकाश करना, उष्णवा आदि गुण है, तथापि चसको नियममें छिये विना उससे चाहे असा कार्य नहीं हो सकता. चूल्हेमें अग्निको सुलगाकर उसपर दाल या चावल सीअनेको रख दिया जावे, पर जो उसकी कोई न्यवस्थानुसार संभाल रखनेवाला न हो तो वह अग्नि उसको क्वा रखती है या जला देती है,' इसी प्रकार दूसरे तत्त्वोंको भी समझना. इस छिये उनको नियममे रखनेके छिये, प्रत्येक स्थानपर उनके अधिप्राता देवताओंको स्थापित कर सचराचरके प्रभु जगदीन्वरने उत्तमोत्तम न्यवस्था कर रखी है.

"हे बत्स! अब हम लोग स्यूल गरीरके अंगोंको देखे. इस स्यूल शरीगके आधाररूप जो कर्मेन्ट्रियां हैं उत्तेमेंसे बाचा इन्द्रियमे जो बोलनेकी
गक्ति है उसको नियममे रखनेवाला अग्नि\* देवता है. उसकी सनासे वाणी
बोलनेका व्यवहार वागिन्द्रिय कर सकती है. दूसरी कर्मेन्ट्रिय पाणि अर्थात्
हाथ है. उसका देवता इन्द्र है. उसकी सत्तासे हाथ लेने देनेका काम कर
सकते हैं. तीसरी कर्मेन्द्रिय पाद है. उसका देवता उपेन्द्र है. उसकी सत्तासे
जाना आना रूप किया पैरो द्वारा हो सकती है चौथा कर्मेन्द्रिय शिश्न है
इसका देवता प्रजापति है. इनकी सत्तासे गित तथा मूत्रोत्स्वर्गादि किया
शिश्नहारा हो सकती है. पाचर्या कर्मेन्द्रिय गुद्रा है. इसका देवता निर्मात
वानेन्द्रियोंके भी अधिष्टाता देव है."

"श्रीत्र स्यवा कर्णस्य झानेंद्रियका देवता दिशाएं हैं. उनकी सत्तांस कानद्वारा शन्त सुन सकते हैं. दूसरी झानेंद्रिय त्वचा है. इस हो देव वायुं। हैं, स्पर्शादि जाननेकी को क्रिया है वह वायुद्देवकी सत्तांसे होती हैं. तीसरी झानेद्रिय चक्ष है और इसका देवता सूर्या भगतान हैं. उनकी सत्ताहें न्वस्य प्रहण करना — देखनेकी क्रिया होती है चौथी रसनेद्रिय है. इसका देवता वरण है. उसकी सत्तासे वह स्वाद जान सकर्ती हैं. पांचर्श प्राणे। द्रिय हैं, इसके देव अधिनीद्यमार हैं. उनकी सत्तांसे यह गंध प्रहण कर सन्ती है."

फिर गुरुवर्यने कहा — "इन कर्मेन्द्रियादिका प्रेरक जो अन्तः जरण है उसके भी प्रत्येक विभागपर पृथक् २ देवताओंका अविष्ठान है. आकाशका पोलापनस्प जो अन्तःकरण, उसका देवता विष्णु है. उसकी सत्तामे उसमें

<sup>\*</sup> मुदादिमरनायत । 🍴 थीत्रीद्वायु । 📫 चक्षी. सूर्या अनायत ।

स्फुरण होता है. उसके चार विभागोमें प्रथम मन है. उसका देवता चंद्रमा\* है. उसकी सत्तासे मनमें संकल्प विकल्प उठता है. दूसरा दुद्धि है. इसका देवता ब्रह्मा है. उसकी सत्तासे बुद्धि निश्चय कर सकती है. तीसरा चित्त है. इसका देवता नारायण है. और उसकी सत्तासे चित्त चिंतन करता है और चौथा विभाग अहंकार है. इसका देवता रुद्र है, जिसकी सत्तासे 'मैंपने' का अभिमान होता है. इस प्रकार ये अधिष्टाता देव अपनी २ सत्तारूप शरीरके उन २ इंद्रियादिक स्थानोंमें रहकर शरीरधारी अथवा शरीरके राजा जीवकी अस्खिलत सेवा बजाते हैं! ऐसी उत्तमोत्तम व्यवस्था सर्वेतियन्ता जगदीश्वरने की है और अपना अंशरूप जो जीव, उसके ऊपर परम कृपालु परमेश्वरकी कितनी बड़ी कृपा और प्रीति है, सो देख! इतने पर भी जीव जो कि परमेश्वरसे दूर पड़ गया है, वह अपने मूल पुरुषको मिलनेकी इच्छा न करे, अथवा उसके आधार उपकारकी गणना न करे तो उसके समान अपराधी नथा कृतन्न कौन कहा जाय? तू ऐसा कृतन्न ( किये हुए उपकारका बद्छा न समझनेत्राछा ) नहीं, पर कृतन्न ( उपकारका माननेवाला ) तथा कृतात्मा है, इससे में प्रसन्न हूं. अपने अंशी ऐसे परम पुरुष परमात्माको मिलनेकी तेरी उत्कट इच्छा है. यह तो वहन स्तुतिका पात्र है तथा इसके कारण उस परमेश्वररूप तत्त्वकी प्राप्तिका तू पात्र है. तेरा कल्याण हो. हे पुत्र ! यह जो तुझे मैंने स्थूल तथा सूक्ष्म शरीरके तत्त्वोंका वर्णन सुनाया, उस परसे तेरी समझमें आया होगा कि इन दोनों शरीरोसे तू न्यारा ही है."

जीवनसिंहने कहा — "हे क्रपानाथ! मेंने आपकी क्रपासे मली मांति समझा कि में स्थूल सूक्ष्म शरीर नहीं, पर उनका वर्णन सुननेसे तो सुझको वड़ा आश्चर्य होता है कि अहो! उपरसे तो साधारण दीखता है तथा सुंदर स्वच्छ ऐसा मनुष्य शरीर भीतरसे ऐसा विचित्र तथा एक छोटेसे राज्य-स्थानके समान विस्तीर्ण है. प्रभो! क्या सब मनुष्योंका शरीर इसी प्रकार होगा ? ओ हो हो! सर्वशक्तिमान प्रभुक्ती कैसी अद्भुत रचना है!"

यह सुन ऋषिवर्य — उसके गुरुदेवन कहा — "पुत्र ! ऐसा ही है. उस सर्वशक्तिमान सर्वेश्वरकी छति ऐसी ही अद्भुत है ! पर तू कहता है उतना ही, -केवल एक राज्यस्थान वा देशके समान ही विस्तीर्ण मनुष्यशरीर नहीं ! विलक वह तो एक सारे ब्रह्माण्डके समान है. मैंने जो तेरे आगे उसका वर्णन किया,

<sup>•</sup> चंद्रमा मनसो जातः। 📑 ममैवाशो जोवकोके जीवभूतः सनातनः

सो विस्तारपूर्वक नहीं, विस्क तेरे वालपनेके अनुभवसे तेरी समझमें आ सके ऐसा संक्षेपसे वर्णन किया है, तथापि स्सका विस्तार बहुत बड़ा है."

### पिंड और ब्रह्माण्ड

"जैसा निस्तार इस समय सृष्टिके स्थानस्य ब्रह्माण्डका है, वैसा ही विस्तार इस पिंड अर्थात् शरीरका है. इसी लिये पिंडको ब्रह्माण्डकी उपमा देनेमें आती है. ब्रह्मरूप अंड अर्थात अंडा जैसे छंवा गोल आकारमे होता हैं, वैसे ही गर्भस्थानेंभ प्राणीका देह अंडेके आकारमें होता है. वह वहांसे बाहर निकल छूट जानेके पीछे लंबा चौड़ा होता है; इसी प्रकार ब्रह्माण्डका विराटरूप उत्पन्न हुआ है. ब्रह्माण्डेंम जैसे मध्यमें आकाश तथा नीचे भूमिसे . हेक्र पातालतक सात लोक तथा अंतिशिक्षे हेक्र ब्रह्मलोकतक सात लोक हैं, वैसे ही पिडमें भी हैं. पिडमें वीचमें आकाशका भाग नाभिसे हृद्य-तकका और नाभिसे नीचे पेह, ड्पस्य, गुदा, ऊरू, जंघा, पाद तथा पादतल ये सात अंग पाताल लोक हैं. नाभिसे ऊपर हृदय, कंठ, मुख, नासिका, नेत्र, श्रोत्र और शिर ये सात उर्ध्व होक है. पृथ्वीसे ऊपर स्वर्गा-दिक ऊर्ज लोक, जैसे उत्तरोत्तर एक दूसरेसे अधिकाधिक तेजस्वी तथा पवित्र हैं, वैसे ही दारीरके उत्तरात्तर ऊपरके अग भी वडे तेजस्वी तथा पवित्र हैं. ब्रह्माण्डम जैसे छोटी वही असंस्य छरिताएं जल वहन करती ही ग्हती हैं वैसे ही पिडमें शोणितरूप जल वहन करनेवाली असंख्य छोटी वडी नाडियां हैं. ब्रह्माण्डम असे भूमिपर वड़े २ पर्वत हैं वेसे ही रिडमें वढी २ अश्यियां हैं. ब्रह्माण्डमें जैसे वृक्ष, लता तथा असंख्य बनस्पतियां हैं वैसे ही पिंडम भी असंत्य केश तथा रोमावळी हैं. ब्रह्माण्डमें जैसे समुद्र तया जलाशय हैं, वेसे ही पिंडमें भी जलके स्थानरूप मध्यमें महासमुद्र है. ब्रह्माण्डमें जैसे स्वर्ग तथा नरक हैं, वैसे ही मल मृत्राशय नग्क तथा मस्त-क्रमेंके हृद्यादिसे अपरेक आंग एक एकसे वहकर स्वर्गकी मांति हैं. ब्रह्माण्डमे जैसे प्रचण्ड वायु बहता है, वैसे ही पिण्डमें निरन्तर श्वासोच्छ्वासहए वायु वहा करता है. ब्रह्माण्डमें जैसे सुब, चन्द्रमा प्रकाश करते हैं वैसे ही पिंडमें दो नेत्र अरीरको प्रकाशित करते हैं. त्रह्माण्डम जैसे इन्द्रादिक छोकपाल तथा दिगुपार्टीको उन २ छोकों तथा दिशाओका पालन करनेका अधिकार सौंपा हुआ है तथा वे नियमानुसार अपना २ कर्तव्य पाछन करते हैं, उसी प्रकार पिडमें भी इन्डियां तथा अंगरूप दिशाओं तथा लोकोंका परिपालन उन २ के अधिष्टाता इन्द्रादिक देव किया करते हैं. \*त्रह्माण्डमे जैसे ये सब असंख्य

<sup>🕶</sup> धर्वे खरिवदं ब्रद्धा दन्नलानिति गांव उपासीताय खद्ध ऋर्तुं कुर्वति ।

प्राणी है, उनकी उत्पत्ति, स्थिति और छय तथा निर्वाह उसीमें होता है, उसी प्रकार पिंडमें भी कृमि, कीट, आदिक जन्तु उपजते हैं, स्थिति भोगते हैं और मरते हैं. इस प्रकार सारे ब्रह्माण्डके साथ प्राणीके पिण्डकी समता की जा सकती है."

### अनन्त सृष्टि और जगदुदुम्बर

इतना कह कर उन ऋषित्ररने जीवनसिंहसे कहा — "हे बत्स जीवन! तू पूछता है कि 'क्या सब मनुष्योंका शरीर ऐसा ही होगा ?' सुन! जो रचना तेरे शरीरकी वाहर भीतरसे पहले तुझे बतायी गयी है वैसी ही रचना संसारके प्रत्येक मनुष्यकी है तथा मनुष्यके अतिरिक्त हु सरे प्राणी— योंकी शरीरचना भी इसी प्रकार हुई है. तथापि उनके अंग छोटे वडे होनेसे उनमे थोड़ा बहुत फेरफार है. विचार कर कि इस ब्रह्माण्ड सृष्टिके मनुष्य प्राणी तथा दूसरे सर्व पश्च, पक्षी आदिक तथा जलचर भूचरादिक प्राणी कितने असंख्य अगणित है; इन प्रत्येक प्राणीकी पिंडरचना ब्रह्मांडकी रचनाके अनुसार हुई है. समझो कि ये छोटे वडे असंख्य पिंड, असंख्य ब्रह्माड है. क्योंकि उनके अनद्ग रहते हुए क्रिमिकीटादिक प्राणीओंको तो दे अपने आश्रवस्थानरूप होते ही एक ब्रह्माण्डके समान दिखाई पडते हैं. उनका ब्रह्माड तो यही है. तूने अपने वागमें एका हुआ उदुंबरका वृक्ष देखा है ? चलो हम तुम चलकर देखे. इसे देखते ही तेरे ध्यानमे आयगा कि प्रत्येक प्राणींका पिंड उनके प्रमाणमें एक ब्रह्मांडरूप ही है. "

ऐसा कह, वह महात्मा ऋषि (सुनि) तत्काल अपने आसनसे उठ-कर खडे हो गये. फिर परम अधिकारी तथा अति प्रिय ऐसे किष्य जीवन-सिंहको साथ ले, रधमे वैठ, राजवाटिकामें गये. इस सुन्दर वाटिकाके मध्य-भागमे, एक वडा विशाल, ऊंचा तथा चौफेर शाखा प्रशासाओंसे वडे फैलावशाला उट्टस्वर (गूलर) हुझ खडा था.

चसे देखते ही जीवनसिंह बोला — "प्रभो ! देखो, यह गूलर ! अहो ! कितना बडा विशाल और गंभीर है ! हे गुरुजी ! दूसरे वडे २ वृक्षोंकी अपेक्षा इसमे एक वडा आश्चर्य दिखायीं पडता है कि दूसरे वृक्षों में जहां डालियोंके सिरेपर फूल फल आते है वहां इस वृक्षमे तो ठींक घड [ तना ] से लेका सिरोतक तले ऊपर असंख्य फल लगे है."

गुरुजीने कहा - "इसके द्वारा ही मैं तुझे उपदेश करूंगा. इसमे जो अद्भुत चमत्कार है उसे तृ देख! जा, इसके तनेमें छगा हुआ वह वडा तथा पका फल तोड ला!

जीवनने फर लाकर गुरुके हाथमें दिया, तब गुरुने कहा — "यह तुझे देखनेमें इस समय एक बहुत छोटा फल माल्यम होता है, परन्तु यह ऐसा नहीं, विचारपूर्वक देखे तो यह एक वडा श्रक्षाण्ड है. ब्रह्माण्डमे तुझसे छहा गथा है कि अर्थस्य जीवोका समूह होता है, बेसे ही इसमें भी असंख्य जीव हैं.' ऐसे कहते र गुरुजीने ज्यों ही बीरे र उस फलको फोडा, तीटा ग्यों हि उसमें असंख्य प्राणी फड़फड़ाहट करकें उडने स्रगे तथा फिर उसमें प्रविद्य होने लगे.

"महो ! यह क्या थे !" जीवन बीडा — "छपानाथ ! एक छै.टेसे इसमें क्रिते जीव ! क्या इन सब फ्लोंमें ऐसे ही जीव होगे !"

गुरुने कहा - "हां! अैसा ही फ्ल चडा और पका, वैसे ही जीव बढ़. इच्छा हो तो जांच - पडताल लो."

जीवनने भिन्न २ ड़ाहियोंसे कितने ही फळ ठोड २ कर देखे. उन सबमें असंख्य जीव देख कर उसे वडा आश्चर्य हुआ. तब गुरुने कहा – "पुत्र ! देखा, इस एक २ फलमे कितने २ जीव हैं ? !"

" जीवनने कहा – "प्रभो । असंख्य !"

गुरुजीने कहा - ''अच्छा तो, ऐसे पछ इस दृक्षम कितने सगे होंगे ?'' जीवनने कहा-"पिताजी! असंख्य! इनकी गणना देसे हो सकती है ?''

गुरुजीने कहा ~ "जब तक इस फलका प्राणी फलहीमें रहता है तक तक तो जानता भी नहीं होगा, कि में जैसे अपने समान बहुतसे जीवोंके साथ यहां इस फलमें हूं, वैसे ही दूसरे फलोंमें दूसरे जीव भी होगे, नहीं! वह तो गृल्ड अन्दर ही सारा संसार जानता है. इसी प्रकार इस बढे ब्रह्माण्डमें रहता हुआ मनुष्य प्राणी भी अज्ञानवज्ञात् जहा रहता है उसीको साग संसार मानता है, पर ऐसा नहीं, जैसा यह एक गृल्ड हा यह है वैसा ही परमात्माका विश्वव्यापी विराटक्ष भी है. असस्य जीवोसे भरे हुए असंस्य फल जैसे इस वृश्वके तनेसे चोटीतक लगे हुए हे, वैसे ही यह सारे ब्रह्माण्ड भी परम पुरुष परमात्माके विराटक्ष शरीरमें वसते हैं, यह उद्दुन्तर जो इस समय एक बार फला है उसके सारे फल एक बार पर हर गिर जाने पर वह फिर केवल निष्क्रित्न के समान फल, फूल और पत्तोंसे रहित हो जायगा; पर उनकी करतु आते ही जैसा आज मालूम होता है वैसे ही नये फल, फूल पत्तों सहित हो जायगा. ब्रह्माण्डकी रचना भी ऐसी ही है. जिस जगतको तू आज देखता है, वह जगत ही नहीं,

बिक कल्यान्तमें सारा विश्वमंडल ब्रह्माण्डमें भरे हुए अनेक जीवों सहित, विना जीवोंका हो जायगा. एक मात्र निरंजन निराकार शेषशायी भगवान् नारायण बालमुकुंद्र\* स्वरूप अपने करकमलसे पादारविंदको मुखारविंद्रमें लगाकर जिसका गुणगान महात्मा लोग कर रहे हैं ऐसे पवित्र तथा अमू-तसे भी अधिक स्वादवाले रसका पान करता हुआ अक्षय वटके ऊपर विरा-जमान रहेगा. जैसे चदुम्बरके फलों तथा जुरे २ फलोंमे रहते हुए जीवोंका जुदा २ ब्रह्माण्ड है, परन्तु उन सबका मूलस्थान एक उद्वंबर बृक्ष ही है वैसे ही अनेक ब्रह्माण्डोंका मूळ स्थान एक परमात्मा ही है. जैसे उदुम्बर वृक्षमेंसे जुदे २ समय नये २ फळ और जीव उत्पन्न होते हैं वैसे ही पर-मात्मक्वी चदुम्बर वृक्षमेसे भी अनेक ब्रह्माण्ड बारम्बार कल्पके आरंभमें **उत्पन्न होते हैं.** जैसे उदुम्बर वृक्षके फडोंमें अनेक जीव भरे हुए रहते हैं वैसे ही परमात्माके अनेक ब्रह्माण्डोमें अनेक प्रकारके जीव समाये रहते हैं. यह जगत भी उनमेंका एक ब्रह्माण्ड है. इस ब्रह्माण्डमे हम तुमसे अनेक जीव हैं. वे स्थूल शरीरसे किये हुए कर्मबंधनकी फांसीसे जकडे हुए हैं. इसीसे जीव अपने मूळ स्थानको मूळ गया है. पर उसका नित्यका आश्रय-स्थान तो एक निराकार, निरंजन तथा सर्वन्यापक परमात्मा ही है. तू पूछेगा कि ये सब प्राणी मात्र उसे क्यों नहीं जान सकते ? इसका उत्तर इतना ही है कि इस छोक्के जीवको कर्म ही अज्ञानका कारण हो जाता है. कमसे देहकी प्राप्ति, देहप्राप्तिसे प्रियापिय, उससे राग द्वेष तथा पुनः कर्भबंधन होता है. इन कर्मों के भोगने के छिये बार २ जनम धारण करना पड़ता है. इसी प्रकार सारे संसारका चक्र† चलता रहता है तथा इस सबका कारण अज्ञान-माया है. इस मायाके पाशमें बँधा हुआ जीव सतको न जाननेसे अहंकारमे ह्वा रहता है और आवर्जन विसर्जनका भागी बनता है. इस मायासे मोहित जीव, 'भे' और 'मेरा,' ऐसी असत् बुद्धिमें गिर कर कर्ममार्गमें भ्रमता है तथा स्वप्नकी भांति अहंता ममतामें जकड कर पुत्र, स्त्री, धन कुटुंबमें सत्य बुद्धि रख कर अमता है तथा तमोगुणसे भ्रम कर, भूल भटक कर, उलझ पुलझ कर अतित्य और अनात्म दुःखोम विपरीत अर्थात् नित्य और आत्मबुद्धिवाला बन कंर, द्वेतमें धानन्द मान,

<sup>\*</sup> करारविन्देन पदारविन्दं मुखारविन्दे त्रिनिवेशयन्तम् । वटस्य पत्रस्य पुटे शयानं बालं मुकुन्दं मनसा स्मरामि॥ † एवं प्रवर्तितं चक्रं नाजुवर्तयतीह् यः। अघायुरिन्द्रियारामो मोवं पार्थः! स जीवति ॥

आतमा परमात्माके पहचाननेसे दूर रहता है. इससे मुक्त होनेके लिये जीवको मायापितकी मायाका नाश करनेको आर्थहसे परम पुरुषार्थ करना चाहिये. इस मायाका नाश ज्ञानप्राप्तिसे होता है. ज्ञानसे नाश विना राग द्वेष नहीं मिटता. दर्भके त्याग विना ज्ञानकी प्राप्ति नहीं और ज्ञानकी प्राप्ति विना संसारकी निवृत्ति नहीं होती. जीवको परमात्माका ज्ञान न होनेसे ही घटमाला [रहट] की भांती ऊपर नीचे चक्रमें धूमना पडता है. परन्तु क्यों हो उसे सत्य पदार्थकी प्राप्ति होती है और वह आत्मस्वरूपको समझता है तभी उसका बाह्य अर्चन पूजन तथा पूज्य पूजकभाव नाशको प्राप्त होता है और अन्तरंगमे एकाकार वृत्तिको प्राप्त होता है."

इस प्रकार अनेक रीतिसे राजपुत्र जीवनसिंहको जीव तथा ब्रह्माण्ड-की एकताका स्वरूप, महात्मा गुरुदेवने बहुत दिन तक समझाया, उस परसे जीवनसिंहकी वृत्ति धीरे २ परमात्माके स्वरूपके साथ एकतार होने छगी.

#### मकडीका जाला-नया ब्रह्माण्ड

एक दिन गुरुदेन शिष्य जीवनसिंहके महलमे बैठे थे. उन्होंने जीवन सिंहसे कहा—''हे बत्स जीवन! परमात्माकी माया ऐसी अद्भुत और विशाल है कि वह साधारण मनुष्यके लक्ष्यमे नहीं जा सकती. परमात्मासे ही वह सारा जगत् वेष्टित (धिरा) हुआ है तथा जो कुछ भासता है वह उसकी मायाका ही प्रकाश है. इस मायाके कारण अनेक जीव, अनेक ब्रह्माण्ड और अनेक प्रकारका वैचित्रय देखनेमे आता है. यह दृष्टिमात्रसे ही देखा जाता है. परन्तु वास्तवमे परमात्मासे कुछ भी अलग नहीं, भिन्न नहीं, हे शिष्य जीवनसिंह! इस सामने भीतपर दिखाते मकडीके जाले पर तू दृष्टि कर! इस जालेके वीचमे तुझे क्या दिखायी पडता है ?"

जीवनसिंहने कहा - "गुरुदेव! यह तो एक जीव है."

गुरुदेवने फिर पृष्ठा - "इसके दूसरे भागोंपर दृष्टि कर, वहां क्या देखनेमें आता है, उसको देख तथा उसका ध्यानपूर्वक मवलेकन कर!"

जीवनसिंहने बच्छी तरह ध्यान देकर मकड़ीके जालेका अवलेकन किया और फिर बोला—"हे महाराज! बीचमें रहती हुई मकड़ीके मुंह-मेंसे निकले हुए अनेक तन्तु में देखता हूं. वे उपके आसपास फैल गये हैं. इन तंतुओं मेंसे भी निकले हुए अन्य अनेक तन्तु मुहे दीख रहे हैं. सब

<sup>🕈</sup> नी वैशेच्छत्युपरि च दशा चक्रनेमिकमेण.

तन्तुओं के भी अनेक विभाग हो गये हैं. सूक्ष्म दृष्टिसे एन तन्तुओं में खाली आखोंसे देखनेमें न आवें ऐसे जन्तु खेळ रहे हैं. इनमेंसे कोई २ जन्तु तो अपने मुलस्थान की ओर् जानेका प्रगतन कर रहें है. कितने ही सम्हल कर चलनेवाले जन्तु मूलस्थानके वहुत ही स्मीप जा चहे हैं. कितने ही जन्तु चढ़े और किर गिर पड़े है. कितने जन्तुओका आश्रयस्थान टूट गया ह, इमसे वे नीचे गिर पडे हैं. रे! इस सीमापर पडे हुए जन्तु तो जरा भी डंचे चढनेका प्रयत्न नहीं करते, वह तो दूसरे जन्तुओं के साथ जाढेंम ऐसे जकड गये हैं कि वडे वडे कप्ट करके भी नहीं छूट सकते. किर डंचे चढ़ ही कैसे सकते है! हे गुरुदेव! देखां! देखां। यह एक जन्तु मूल तन्तुके पास पहुँच गया! बही हो! वह इसमें मिल गया, विलीन हो गया, अव तो विल्कुल ही दिखाई नहीं पडता कि वह कहां गया. फिर देखो! सुख्य जन्तु मकडी अपने पासके एक जालेको संकुचित करके दूसरे पासके जालेको वढाती है सौर वहां नये जन्तु दिखाई पढते हैं. इस मकडीक आसपासका स्थान बहुत दृढ होते हुए वहा तो कोई जन्तु देखनेम आता ही नहीं. सब जन्तु जो बड़े र छिद्र हैं उनमे दिखाई देते है और वहाक , वहीं भटकते हैं." क्षणभर पीछे ष्याव्ययंचिकत होता जीवनसिंह बोला -"अरे! यह क्या? यह जाला तो छोटा होने लगा, मकडी अपने विषे सारा जाला समेट लेती है! अहोहो! जन्तु भी यांडेसे रह गये, छोटे होगये, घरे! अव जाला विलक्षल दिखाई नहीं देता. केवल पल मकडी ही है. अब न उसके पास जन्तु हैं और न जाला है."

जीवनिंदिह मकडीं की यह अद्भुत लीला देख, गुरुके समीप वैठ, प्रणाम कर बोला — "हे गुरुदेव । इस मकडीकी लीला तो अद्भुत जान पडती है."

गुरुद्देवने कहा — "हे परम भाग्यजाली शिष्य! यह मकड़ी तो जन्याकृत है पर उसने न्याकृत होकर यह नामस्य जनाया. न्याकृतमेसे अन्याकृत होते हुए अद्यापि नामस्यसे वह न्याकृतही है. वैसे ही परमात्मा अन्याकृत — न्याकृत है. चित्त जैसे अपने रूपको जानता नहीं, भेड जैसे भेदका निर्वाह नहीं कर सकता, वैसे ही अपने तथा परायेको मुलावा देनेमें संभावनासे भी पर्की घटना — नूनन २ लीला उपजानेमें कुगल परमा-स्माकी माया विश्रमसे मोह उपजा कर जो सत नहीं उसे सत मनाती है तथा इसीसे यह जीव जगत्— संसारको सत मानता है, पर वह सत् नहीं, यह इस मकडीकी अन्याकृत लीलासे भली भांति तृने समझा होगा. मकडी

तथा उसके जालाके समान ही इस ब्रह्मांहकी लीला - रचना है. जैसे नकडी मूळ है तथा उसकी लारमेसे सारा यह जगहूप जाला वैंधा है, वैंसे ही परमात्मा एक ही और सनातन है तथा यह जगत् जो देखनेसे आता है वह उसकी मायाका जाला है. मकडीको अहां २ इच्छा होती है वहीं वहीं वह अपना जाला बांधती है, उसी तरह परमात्माको भी जहा २ इन्छा होती है वहां २ वह जगतको रचता है. उसे कामना हुई कि में भनेक हो जाऊ, जन्मूं - उपजु. उसने तप तपा. उसने तपद्वारा संसारकी रचना की और रच कर इस मकडीकी छीलाकी तरह सबमें अनुप्रवेश ; किया और वह सत तथा असत् दोनों रूप रहा, पर असत् नाशवन्त रहा और सन् सत् ही. जैसे इस मकडीके जालेमे छोटे, बडे, मोटे, पतले खंड देखनेमें आते हैं, वैसे ही परमात्माकी सृष्टिमें छोटे वहे अनेक ब्रह्माण्ड हैं; नकडीके जालेके खंडोंमें भी जैसे वारीक र खड हैं तथा उनमे अनेक जंतु वसते है, वैसे ही इस ब्रह्माण्डमें भी अनेक खंड तथा प्रतिखंड हैं, जिनमें अनेक जन्तु वसते हैं. कैसे मकडीमेंसे ये जन्तु उत्पन्न हुए हैं, वैसे ही ब्रह्माण्डके जीव भी परमारमार्वेसे उत्पन्न हुए हैं. जैसे मकडीके जालेमें दिखाई देते हुए कोई २ जीव ऊंचे चढनेका प्रयत्न करते हैं, वैसे ही ब्रह्मा-ण्डके जीव भी अपने सरकर्मयोगसे आत्मज्ञान संपादन करके ऊपर चढ़ते हैं. जालेमें कितने ही जतु पीछे पडते देखे हैं, कारण कि उनका आश्रयस्थान टड नहीं था. सद्गुरका समागम हुआ नहीं और जीवोंका कर्मवासनावंध छटा नहीं, भावना उत्तम और इड हुई नहीं, सत्संगका रंग पका चढ़ा नहीं, हरिरसमें तर वतर नहीं हुआ, ऐसा जीव ऊंचा चढने पर भी इसी प्रकार नीचे गिर पहता है. जालेकी सीमापर वॅथ जानेवाले जीव, मायामें रचेपचे ·हनेवाले जगत्रगरके जीव हैं. मकडीके समीपका स्थान बहुत ही सुद्द हैं. इस स्थानमें रहनेवाला जीव धीरे २ आगे वह कर जैसे थोडे समयमें लीन हो जाता है, वैसे ही संसारी जीव, कर्म करते करते, भक्तिका पोषण कर धीरे २ म्बरूपकी दृढ भूमिमें पहुँच कर, ज्ञानी वन सब मायाका त्याग कर निरंजन होकर, परमारमामें विलीन हो जाता है. प्रमात्मामें एकतार हो जानेबाळ जीवोंका गिरनेका डर बहुत थोडा है, जरा भी नहीं: तथा गिरे भी तो परमात्मपदको जीव प्राप्त होते हैं. यही मुक्त! मुक्ति! छूटना ! सायु-च्यता! कैवल्य! निर्वाण! जैसे मकडीके जालेमे विलीन हुसा जीव, फिर सृक्ष्म दृष्टिसे भी निकलता हुआ दिखायी नहीं दिया, वैसे ही परमात्मार्के

<sup>\*</sup> एकोऽइं वहु स्थाम् प्रजायेय। † सर्प रूपं प्रतिरूपो वसूव।

विलीन हुआ जीव भी फिर जन्ममरणको प्राप्त होता ही नहीं. उस जालेमें कितने ही जीवोंको तूने ऊंची भूमिमें भी चढते देखा है. वे अधिकारी हैं, परन्तु अनन्यता प्राप्त करनेकी उनकी शक्तिमे कचापन होनेसे - वासनासे मुक्त न होनेसे, सातवीं भूमिकामे पहुँचनेकी शक्तिवाले हुए नहीं, इससे व नीचेकी भूमिकाओं में ही अटके रहते हैं. जब तक जीव, निर्वासन, निष्काम, निलेंप, असंग, क्रियारहित, अहंता ममतासे रहित बन, अच्युत स्थानका प्रवासी नहीं होता तव तक वह दान, तप, पुण्य, परमार्थ, यजन, याजन, सेवन, पूजन, अर्चन करनेवाला रहता है और वह पांचवीं छठी भूमिका तक ही पहुँचनेकी गति रखता है. जैसे मकडी अन्तर्मे अपने सारे जालको अपने ही विषे समा ढेती है, उसी प्रकार अपनेमेंसे उत्पन्न हुए इस संसारको अपने विषे परमात्मा लीन कर लेता है. जब इंच्छा होती है तब अपनी मायाको अपनेमे समेट छेता है. इस मायाको भेद कर इसी कल्पेंम जो जीव परम पदको प्राप्त करते हैं, उनको जीवन मरणका चक्र फिर नहीं भोगना पड़ता. पुनः परमात्माकी जब इच्छा होती है, तब अपने माया-जालको फैला देता है. मुक्त जीवके विना अन्य सबको इस मायाके जालम लिपटना - रमण भ्रमण करना, क्लेश भोगना - सर्जित होता है."

"हे जीवनसिंह! इस लोकके जीव परमात्मासे उत्पन्न होकर परमा-तमामें ही समानेवाले हैं. यही मनुष्यदेहका सफल कर्तव्य है. पर यह वात कुछ सहज और शीव्रताकी नहीं. जगत्का जीव वासनाका – मोहका – व्यहंता ममताका कीला ही बना रहता है. इससे वह चार खाने जो परमा-त्माने उत्पन्न की हैं उन्हींमें अपने २ कर्मानुसार उसका रमण भ्रमण हुआ करता है. इसमें मनुष्यदेह मिलना, यह अति दुर्लभ है. तथा उसमे भी ज्ञानकी प्राप्ति होनी, यह अति कठिन है. परमात्माके मायिक जालकी लोला ही ऐसी क्लोकिक है कि जहां तक जीव शुद्ध सान्त्विक वृत्तिको प्राप्त नहीं होता वहां तक उस जीवका सब प्रयत्न मायामे अधिकसे अधिक लिपटता ही रहता है.

# मनुष्यदेह सार्थेक करनेवाले कौन हैं ?

ं प्रिय वत्स! जैसे किसी जन्मांघको निर्मल नेत्र प्राप्त हो, किंवा जन्मरोगीको सुखदायी अमृत प्राप्त हो, निर्धनको धनका भंडार प्राप्त हो, अथवा बढे वैभव सुखासनपर विराजे और उससे उसे जो आनंद प्राप्त हो, वैसा ही आनंद पूर्व जन्मके संस्कारी जीवको मनुष्यदेह प्राप्त होने पर

होता है. पर, यह मनुज्यदेह प्राप्त होकर किनतीं शको हर्ष होता है ओर उसीमें वह जीव कुछ भी सत्कर्म किये विना अथवा नया संगद्त किये विना प्राण छोड देता है तो फिर चौरासीकी रहेंद्रमालामें चका खाता रहता है. संसारकी मायाका देखा. उसीमें मोहाब वन कर किन्ते ही जी। वो विक्षिप्त मनके वन जाते हैं. ने नाग नगीने, घोडा, गाडी, कनक, कांता तथा कीर्ति, घंदे रोजगार और न्यवहारमे ही छीन वन जाने हैं. परन्तु जो आत्मशोधनम उत्सुक हैं, पूर्व जनमके सुक्रमंके पाशसे कुछ मंशेंम वैधे हुए हैं, व ही इस मनुष्यदेहको सार्थक करनेमे प्रयत्नशील रहते हैं. वे जगत्की सायासे निर्छित गहते हैं. उनकी वृत्तिका स्थान उचतम ही रहता है. उनका मोह जो - इसे गोह कहिये तो परम पवित्र पुरुशेलपके चरगार्शिंद पर हीं रहता है. प्रसंग पाकर यदि उनको माया वाब करती है तो उसके साय वे पूरा २ युद्ध करते हैं और इस प्रकार युद्ध करते २ किजी समय मायापर विजय पानसे पूर्व ही मृश्युको प्राप्त होते हैं, ते। दूसरे जन्नोंन पुन. मनुःय-देहको प्राप्त करके, अपने जनमका - देहका सार्यक करनेने समर्थ होते हैं. जिसने पूर्व जनममे मायाकी उपेक्षा की है, निर्वाधित रूपने मायापर विजय प्राप्त करनेका श्रम किया है वह इस जन्में विजय ही को प्राप्त होता है और अनंत जनमके अज्ञानका नाग करता है तथा वहुत ही संगाउ कर मतुष्यदेहको व्यतीत करता है. इन्तेहीने जब उसे सहरका समागम होता है, तब वह अपनी मनुष्यदेहको सिद्ध करता है. इन पर में तुझसे एक हप्रांत कहता हूं, इसे तू अवण कर!"

### जन्मद्रिद्रीको पारसप्राप्ति

"एक अत्यन्त दृहिंगों और महाकृषण जींव या. वह दमडी दमडीका संग्रह करता था. किसी समय वह निरितानके समीप जा पहुँचा. उसके पूर्वजनमके सत्मम और मुदैवसे अक्सात गिरिकन्दरामें से एक देवीं व्यमान उज्ज्ञक बहुत बड़ा हीरा प्राप्त हुमा. इससे उस द्रीद्रीके आनन्दका पार नहीं रहा. उस हीरेको उसने पेटके साथ द्वा कर रक्खा, किर गलेसे लगाया, आंखोसे लगाया, हपेसे नाचने लगा तथा क्षणक्षण उसके प्रकार्यको देखने लगा. उसको इतना वहा आनन्द था कि त्रिमुवनमें भी न समाये. इस आनन्दमें उसकी मूख व्यास भी उड़ गयी. निरिकन्दरामें से छसे जो हींग मिला था उसे कोई ले न ले (छीन न ले) इस भयसे वह कितनी ही देरवक तो निरिकन्दराहीं लिया रहा.

एक समय छिपते छुकते वह गिरिकन्द्ररामेसे वाहर निकला और चित्तमें वहुत घवराया. किसी निर्भय स्थानमे जाकर जो हीरा मणि चसे प्राप्त हुआ था उसका सुख — आतन्द्र भोगनेका विचार करने लगा. वह हका वक्ता होकर चारों ओर देखता था कि कदाचित ऐसा न हो कि कोई हींग छीन ले! ऐसा भय होनेपर सम्हाल करता आगे जाता था, इतनेम मार्गमें उसे एक पुरुषका दर्जन हुआ. उसे देखकर वह बहुत घवराया. यह पुरुष परम कल्याणकर्ता सन्त था. वह तो उदासीन था, पर उस दिदीको यह भय था कि कही हीरा न छीन लेवे, इस भयसे वह मुठ्ठी वांधकर ऐसा दीडा कि उसे आसपासका छुळ भी भान न रहा. ऐसा करनेसे वह मार्गमें गहरे छुएमे गिर पडा.

दैवयोगसे उस संतने इसे छुंएमें गिरते देख लिया. वह उसके पास गया. और उस द्रिट्रीकों छुएमेंसे निकालनेका प्रयत्न करने लगा. पर हुँदें-वके मुखमें लिपटे हुए इस मनुष्यके नेत्र नहीं खुळे. यह नहीं समझा कि यह सन्त तो परोपकारी हैं—तारनेवाला है. उसने तो उलटा यही जाना कि यह आदमी अवश्य मेरा हीरा छीन लेगा, इस मयसे वह द्रिट्टी दहाड मारकर रोने लगा. यह देख संतको वडा आश्चर्य हुआ. संयोगवश द्रिट्टीके हाथका हीरा संतकी दृष्टि पड गया. उसे देखकर संतको विचार हुआ, कि 'इस मुखेके हाथमें यह रत्न पड गया है इसी कारण इसको हर्षोन्माद हो रहा है. यदि इसको महामणि प्राप्त हो तो इसकी क्या दशा हो ?!'

तव सन्तने उससे कहा कि "हे हीरकमणि प्राप्त करनेवाछे जीव! अच्छा हुआ कि में तुझे मिल गया. यदि कोई लुबा लफंगा तुझे मिला होता तो तेरे इस हीरेको छींन ही लेता और तू द्रिद्रीका द्रिद्री ही फिर हो जाता. पर अब निर्भय गह, मुझपर विश्वास कर, श्रद्धा रख तथा जैसा में कहूं वैसा ही करेगा तो इस हीरेसे तेरा सब द्रिद्र चला जायगा. इस मणिके प्रतापसे तू परम आनन्दका भोक्ता होगा. इस समय तो मेरे साध्य चल तथा मेरा वैभव क्या है सो तू देख!"

इतना कह कर, सन्त महात्मा अपना वैभव दिखानेके लिये, उस जनमद्दिदीको कुएँमसे निकाल अपने आश्रमप्रति हे गया. जनमद्दिदी ऐसे जीवको सन्त महात्माके ऐश्वर्यका अनुमान न था कि वह कितना होगा. उसको इसकी कल्पना भी न थी. क्योंकी जो एक तुच्छ हीरेके लाभसे अपना महोभाग्य मानता था, उस जीवको दिव्यमणिकी कल्पना कहांसे हो ? फिर वह सन्त महात्मा उसे अपने साथ अपने आश्रममें छे गया. वहां वह क्या देखता है कि हीरेके वडे २ पर्वत, हीरेकी नदी. हीरेके शृक्ष, दीनेकी भूमि, हीरेकी छत, ऐसा सब हीरेहीका दिखाई दिया. जहां दृष्टि करे, जहां पेर रक्खे, जहां त्पर्श करे वहां सब ठिकाने ही हीरेका प्रकाश या. यह देखते ही उस जन्मद्रित्रीको मूर्छी आ गयी. जब उस सत्पुरुषकी शृक्षासे, उस जन्मद्रित्रीकी मूर्छी जगी, तब तो वह नाचने, झूदने और हंपके आसु बहाने छगा, आदन्दके आंसू वर्षाने छगा. उसके मनको को आनन्द हुआ वह उसका मन ही जाने; उस आनन्दका वर्णन करना मेरी शिक्से वहार है. हभी तो वह हीरे की नदीके घाट पर जा बैठे, फिर वहांसे उठकर हीरेके पर्वतपर जा बैठे; फिर हीरेके वृक्षसे जा मेटे तथा भूणभरमें हीरेके पर्छग पर जाकर छेट रहे, कभी हीरेके हिंडोले पर जा सुछे! उसकी यह दशा हो गयी!

इस महात्मा सन्तकी ऐसीं बलैकिक गति थी. फिर उसने उस - जन्मद्रिद्रीको उसकी निद्रामेसे जायत कर उसके गरीर पर दृष्टि करनेकों कहा. आश्रय ! वह भी हीरामय ! सचमुच ! 'बहो हो ! में आप भी हीरा ! मणि ! माणिक ! बहा हा !!! मेरे समान कीन भाग्यशाली होगा ?!' वह ऐसा विचारने लगा.

पर इतनी गडवडमें इस जन्मद्दिशिका गिरिकन्दरामेसे प्राप्त पहला अलप हींरा, कहीं गिर पड़ा तथा हीरेकी सृष्टिमें रहता हुआ जन्मद्दिद्वीं पुरुष उस हीरेकी कनीके लिये, फूट फूट कर रोने लगा. वत्स जीवन देख कीतुक! वह उस हीरकभूमिमें है. जहां पृथ्वी, पाणी, पर्वत, वृक्ष, प्राणी, पदार्थ मात्र हीरेके ही हैं, जहां देखों वहां हीरे ही हीरे हैं, सबे हीरे हैं, यर यह जन्मद्दिती, इस हीरेकी मूमिसे उस हीरेकी एक कनीको खोजने लगा यह देख उस सन्त महात्माको वड़ी हुँसी आर्थी.

इसने कहा — "अरे ओ मूर्ख ! पागल ! इस हीरेकी सूमिमे ग्हनेपर, भ्वत: स्वयंप्रकाश हीरा होने पर, इस परिच्छित्र हीरेके छिये तु क्यों खेद करता हैं ? जैसा तेरा हीरा था वैमे तो ध्यनेक हीरे तेरे पैरोंके नींचे पड़े हैं तथा इस हीरामय पत्थरमेंसे जो हीरेकी एक शिला तेरे ऊपर गिरे तो तू द्व कर भर जाय, ऐसे बढ़े २ हीरे सर्वत्र पढ़े हैं. पर तृ एक हीरेकी इनीके छिये शोक करता है. सचमुच तु भाग्यहीन द्रित्रीका दरिद्री ही नहा. जो कोई भाग्यवान दरिद्री एक बार इस मूमिमें पैर रखता है तो वह

कभी अभागा नहीं रह सकता, क्योंकि खर्य श्रीमान बन जाता है. यहां किसी प्रकारका प्रतिबंध नहीं, तो भी तू एक हीराकी कनीके लिये रोता है. यह तु कैसा भाग्यहीन! यह सब तेरा है. तेरी इच्छा हो खतने हीरे छे जा. तुझे किसी प्रकारका प्रतिबंध नहीं !" यह कह कर वह महात्मा अन्त-र्धान हो गया.

फिर वह दिशिद्री आनन्दसे उस हीरेके प्रदेशों विहार करने लगा तथा उस हीर्क भूमिका बाप ही स्वामी है इससे अधिकाधिक आनन्दसे उस सुमिका सुख सोगने लगा. वह आनन्दमें मस्त था. इस समय वह पूर्वके द्रिद्रीपनके छिये शरमाने छगा और अपने जापको निःसीम अखंड श्रीमान मानने लगा. अव उसे दरिद्र तो खप्तर्में भी दर्शन नहीं देता. एक समय इस अगुल्य मणिमय देशका विस्तार कितना होगा, यह देखनेको वह तत्पर हुआ और स्वस्थानमेंसे निकला, चारों ओर फिरने लगा, चलते २ थक गया, पर इस हीरक प्रदेशकी सीमा नहीं दिखाई दी. ऊपर, नीचे, आगे, पीछे, दायें, नायें जहां दृष्टि फेंके वहां अपूर्व मणिमय प्रदेश ही वह देखता था. यह देख इसे वडा आश्चर्य, अत्यन्त प्रभोद, निरतिशय आनन्द प्राप्त हुआ पुनः फिरता फिरता वह मूछ स्थानके आगे आ पहुँचा. वहां गिरिकन्दरा-मेंसे प्राप्त हुई हीरकमणिका उसे स्मरण हो आया. इतनेमें वह हीरा उसकी दृष्टि पडा. अब वह जन्मद्रिद्री पूर्वका मिखारी न था, इससे उस हीरेको हाथमें छे हँसकर कहने लगा - 'अपनी दरिद्रावस्थामे प्राप्त हुए इस हीरेको अब मै क्या करूं ? इसे गलेमे बांधू, या माथेपर रक्खूं, हाथमें बांधूं या पैरमं पहनूं. इससे मुझे क्या आनन्द होगा, में दरिद्री था तब यह हीरा अमूल्य था; तब मुझे इसकी कुछ कीमत भी थी, पर आज जहां में स्वयं मणिमय हूं, दिशाये भी मणिमय हैं, भूमि भी मणिमय है, में जहां देखता हूं वहां हीरा, मोती, माणिक, पन्ना आदि ही दिखाई पडते हैं, वहां इस दुकडेकी क्या गिनती ? क्या कीमत ? क्या शोभा ? इससे क्या आनन्द ? माज मैं हीरक देशका स्वामी हूं. चाहे जितना हीरा छेऊं तो कोई रोक-नेवाला नहीं. लि: !! दुकडा तुच्छ ! अल्प ! इसको क्या करूं ?' ऐसे कह कर उस हीरेको फेक दिया. क्योंकि आज तो वह श्रीमान्का श्रीमान् था. माज उसकी श्रीमन्ताईका पार न था. संसारके सब जीवोंसे श्रेष्ठ था. इस समय उसके वैभवका पार न था. आज उसके द्रिद्रका नाश हो गया है. आज वह निश्चित तथा शान्त बन गया था. उसकी बदासीनता सदाके लिये मिट गयी थी.

महात्मा गुरुदेवने जीवनसे कहा - " हे राजपुत्र ! मनुष्यदेह प्राप्त होनेके पीछे सद्गुरुके समागमसे जो अवस्था प्राप्त होती है वह ऐसी ही है. प्रिय जीवनसिंह! दशंतका रहस्य तू समझा होगाः न समझा हो तो सन! जीव आत्मज्ञान - विद्वरसंन्यासके विना परम स्थानको नहीं पाता. इस लोकका जीव 'तत्त्वमित' के ज्ञानके विना जनमद्दिती ही है. ऐसे जीवको कर्म, यज्ञ, तप, दानादि वा डपासना, प्रभुभजन, सेवन, स्मरण, पूजादिक हीरा शाप्त हुआ है; ये सब हीरेकी कनीके समान ही हैं. 'तत्त्वमसि' सम-झानेवाके गुरु तथा संतवमागमसे उस जीवने जाना कि उपास्य और उपा-सक में ही हूं, अर्थात् सवका त्याग कर जिस परमात्मामे विलीन हुआ है. वह परमात्माका रूप भी में ही हूं, ऐसा जानना, यह उसकी हीरक भूमि है. इस भूमिमे पहुँचनेके पत्थात उसे अन्य हीरेकी तरह कर्मपर वा वाहा उपासनापर प्रेम रहता नहीं, और आनन्द भी होता नहीं. हीरेकी जो कर्नी जीवको प्राप्त हुई वह बाहरकी कर्म उपासना है. इन कर्म उपासनाओं से लनेक जनमद्रिती जीव अपनेको छतकार्य मान आनंदित होते हैं, पर सद्-गरुके समागमसे जो मणिमय प्रदेश प्राप्त हुआ है वह प्राप्त होते ही, पिंड-ब्रह्माडकी एकता होते ही, जीवशिवका भेद दृटते ही जैसे जनमहित्तीको महातेजस्त्री हीरा प्राप्त हो जानेपर हीरेकी कनी वुच्छ माळूम पडती है. वैसे ही वाह्य प्रपंचकी पूजा सेवामें, मायाके विदारनेवाले परम तत्त्वके जाननेवाले जीवको - आत्मद्शीको लेश मात्र भी आनंद नहीं होता. यह वानंद स्वल्प है, काल पाकर नाशको प्राप्त होनेवाला है, परन्त अविच्लिन परव्रहाकी छीछामें ही एकतार वनकर शुद्ध आत्मदर्शी - सान्त्रिक भावनामे मल जीव, जिस अखंड आनंदको मोगता है, उस आनंदका वर्णन नहीं हो सकता. इस स्थितिको प्राप्त होनेवाला जीव, 'मैं कौन ?' 'कहांसे आया ?' यह विचार करनेका भाग्यशाली वनता है, जानता है: द्षितका त्याग कर निर्मल - अमलका प्रहण कर शुद्ध सात्त्रिक निरंजन हो संसारसे तिरकर मुक्त दशाके सुखका अनुभव करता है।

"ऐसी स्थिति प्राप्त करनेके लिये हे शिष्य! जो ज्ञान कीव शिवका अभेद – ब्रह्मांड्की रचनाका रहस्य, मैंने तुक्ते समझाया है, उसका तू विचार कर और अपने नेत्रसे एक लक्ष कर उसकी सीमापर देख; तव तुझे क्या प्रत्यक्ष होता है? तेरी दृष्टिके आवरण तथा विक्षेप शक्तिसे रहित होनेपर तू देखेगा कि तू कीन है! उसमें जो दृष्टिगोचर होगा उससे तेरे नेत्रपटल खल जायंगे और स्वस्वस्पका यथार्थ दृशीन होगा."

इस प्रकार कहकर गुरुदेवने शिष्यकी पीठ ठोककर - थपथपाकर जीवनसिंहको निजानंदके स्वरूपमे एकतार होनेकी आज्ञा दी.

### ंजीवनसिंहका विद्यत्संन्यास

फिर जीवनसिंह नहा धोके स्वच्छ होकर गुरुकी आज्ञानुसार पद्मा-सन लगा दृष्टि नासामपर स्थिर करके गुरुके समीप बैठा.

गुरुने कहा — "हे शिष्य । अपनी बिहर्नुत्तिको अन्तेमुखो कर तथा वृत्ति रूपसे को व्यष्टि तुझे प्रकट दिखायी देता है, उसे संकुचित कर स्थूल देहका भान भूल कर उसका समष्टिमें विलय कर; फिर अन्त:करणको टढ कर तथा सब भूमि प्रदेशका लय हो गया हो ऐसी वृत्ति कर नेज भीचके तुझे जो दिखायी देता हैं उसे तृ देख !"

गुरुकी बाजानुसार जीवनसिंह सव वृत्तियोंको संकुचित करके समिछिके विलासमें अपनी सात्तिक वृत्तियोंको आरोपण कर धीरे र सारे संसारको जलमय देखने लगा; फिर धीरे र सव विषयोंको जलमें दूबता देखने लगा. जलकी लहरें दौडती हों, इस प्रकार उसकी संतर्देष्टिमें दिखायी देने लगा. इस समय धनेक लहरे उठकर लय पाती थीं. इस विशाल जलप्रदेशके मध्यके अवकाशमें एक दिन्य ज्योति जसे माल्यम होने लगी. यह ज्योति क्षणमें जलसे अलग दीखती और क्षणमें जलमें तिरोहित दीखती थीं. वह स्वेत्र न्याप्त थीं. यह ज्योति क्षणमें अलभी गरम अणु थी और फिर ब्रह्मांडसे भी बडी माल्यम पडती थीं. ये जलकी तरंगे जलमेंसे उपज्ञ कर जलहीं लीन हो जाती थीं; जलके वाहर नहीं जाती थीं. इस जल-त्रदेशके वीचमें अधिग्रानक्ष्य जो ज्योति दीखती थीं, वह ज्योंही उसे दिखायी दी कि तुरत ही गुरुने समाधिनिष्ठ जीवनसिंहसे कहा — "हे शिष्य! इस अधिग्रानके मध्यमें दृष्टि लगा!"

तुरन्त जीवनसिंहने दृष्टि लगायी और बोला हे गुरुदेव! यह अवि-छान तो विश्वरूप दिखायी पडता है."

गुरुने कहा — "दृश्य, दृशेन तथा दृष्टा यहां मिन्न नहीं; तूहीं अपने आपको देखनेवाला है. साक्षी, वृत्ति, भावना, संवेदना, क्रिया, विश्व यह सव तेरे अपने ही नाम रूप हैं. देख! स्थिर होकर देख!! वह तूही है!"

स्थिर होकर जीवनसिंहने एक तार हो, उस चिद्विलास अधिष्ठानमें अपनी दृष्टि लगाकर क्या देखा कि 'स्वस्वरूप देखनेवाला लार दृश्य भिन्न नहीं था. दोनों एकही थे.' अपनी सूक्ष्म देहपर दृष्टि की तो अपने आपको देखा. ज्योतिके मध्यमे देखा तो वहा भी अपने आपको देखा. वह जहां देखे वहा अपने आपहीं को देखे; यह देख वह परमानंदमें विछीन होता गया.

उसे समाधिसे मुक्त करनेके लिये गुरुदेवने जागृत किया. इस देहकी उसकी दृष्टि खुली हुई थी. पर राजपुत्र अंत्रास्थितिमे पूर्ववत् था. इस कारण क्षणमर तो उसको दृष्टिने यह लोक माल्य ही न हुआ. उसकी वृत्ति व्यष्टि परिच्छित्रको मूलकर अपार व्याप रही थी.

वह स्ततः बोला — 'में अस्पपिरिच्छिन्न नहीं, में सर्वाधार, सर्वस्तरूप, सर्वातमा हू में सृष्टिकी उत्पत्ति, स्थिति और लयका कर्ता हूं. माया यह मेरी अंशभून काकि है. मेरी इच्छा प्रमाणलीला फैलाती है. त्रिमूर्ति भी मेरा अंका है. मेरी आज्ञानुसार सृष्टिकी व्यवस्था होती रहती है. इस मेरे निमिषोन्मेषमें किन्नी सृष्टि हुई और किन्नी गयी, यह जान भी नहीं पडता. हे देव! में अनाधनंत हू. जैसे उद्वंबरमें अनेक फल हैं और उसके प्रत्येक फलमे अनेक प्रकारके जीव हैं और जीवोंमें अनेक प्रकारके जीवोंका अन्तर्वास है, वैसे ही मेरेसे कोनप्रोत अनन्त ब्रह्माण्ड मुझमें परमाणुवत आन्दोलन कर रहे हैं. अपने स्वरूपकी वैभवलोलामें में मौज करता हू. मुझ वध क्या और मोक्ष क्या ? में त्रिकालावायित अखण्ड एक रस हूं, सर्वेव्यापी हं, सर्वेमें में हूं. अव्ह भी में हूं — क्यातीत भी में हूं.'

### परम प्राप्तिसे परम स्वह्रप

ऐसे कहने २ गुरुकी दृष्टि जीवनसिंहपर पहते ही क्षण २ जीवन-रिसंहर्की दृष्टि (झांख) भिचने लगी, पुन. वह अपार परमानन्द्रसागरमे तरने लगा. सुविचाग्झील! यही दृशा एस प्रह्मानुभवकी उन्मत्त दशा है. व्यापनानुभूतिको ज्यापकक साथ तन्मयता हुई—उसके सब संस्कार छूट अये—प्राग्ठय कर्मेन्द्रपी चरखेमें रहनेबाडी छुठडी (अन्डिया) झानामिसे भरत होगयी. किर जीवनसिंह जामत हुआ और साववान होकर वोला— "हं भगवन्। मुझे कैसी दृशा प्राप्त हुई सो में नहीं जानता. इस दृशामें में क्या २ वक गया, इसे कहनेमें मुझे सकीच होता है."

गुरुने कहा — "हे बत्स! भे कृतकार्य हुआ हूं. अब तू निर्भय तथा निःशंक हो. इस स्थितिमें तूने जो कुछ कहा, वह शक्ति ही कुछ निराठी थी. सित्रपातमें जो शक्ति झाती है और उसमें जीव मडक २ उठता है, उस तरहकी यह शक्ति नहीं थी, परन्तु उससे विख्क्षण थीं. यह दिन्य शक्ति है. 'वह तू है' तथा 'वह मैं नहीं,' इन दो वचनोंका भेदाभेद अब तुझे स्वप्ररूप ही रहेगा. तू अब यथेच्छ स्वच्छंद्पनसे विहार कर. अब तुने जाना कि तू कान ?'

जीवनसिंह गुरुके चरणकमलोंपर माथा रखकर बोला — "हे नाथ! हे गुरुदेव! मैं क्या कहूं ? भेदाभेद होनेपरभी सचमुच में तुम्हारा हूं, तुम मेरे नहीं. तरंग समुद्रके हैं, समुद्र तरंगका नहीं. हे प्रभो! आपकी पूर्ण कृपाप्रसा-दसे मैंने सत जाना है तथा मुझे अपने शुद्ध आत्मस्वरूपका ज्ञान हुआ है. हे महाराज! विश्वरूपमें व्याप्त होनेवाली अपनीं व्याप्तिको मैंने भलीभांति देखा है. इस सबमे में हूं, यह सत्य है, तथापि हे भगवन! व्यष्टिके व्यवहारसे मुझे जो भान होता है उस प्रकार, में तुम्हारा दास और तुम मेरे उपास्य हो; इस लिये हे गुरुदेव! तुम मुझे अपनी उपासना करने हो!"

तपस्त्री गुरुदेवने कहा – "तेशी आत्मनिष्टा पूर्ण है. तेरी इच्छामे आवे सो कर. तू जो करेगा उसका फल तुझे अपने आपही भोगना है. ईश्वरके परम भक्तकी जो सान्त्रिक अनन्यभक्ति, वही आत्मनिष्ठा है. परम आत्मिनिष्ठ , भक्तप्रति अपना प्रेम दर्शित करते हुए परमात्माने अभय वर दिया है, कि 'ज्ञानी त्वात्मैव में मतम्' ज्ञानी तो मेरा आत्माही है. परमा-त्माका यह अमृतवचन है. जिसने परमात्माका अमृतवचन पहचाना है तथा परमात्माका शुद्ध सात्त्विक स्वरूप पहचाना है, वही सेचा भक्त है, वहीं नित्य सुखरूप है तथा वही नित्य मुक्त है. गुणातीत तुर्यावस्थाका गुद्ध सार्त्विक स्वरूप आज तेरे विषे जामत हुआ है. इसीसे तू आज 'दासोऽहम्' कहकर मुझे पूजता है, परन्तु 'दासोऽइम्' तथा 'शिवोऽइम्' इन दोनोंने कुछ भी अन्तर नहीं. 'दासोऽहम्' यह जगत् – नाटक है, परन्तु उसका सूत्रधार भी तही है. 'दासोऽहम्' या 'शिवोऽहम्' इनमें कुछ मेद न होनेपर भी यह भेद जहांतक जीवमें अल्पता है, वहांतक प्रतीत होता है. अभी तेरा सातवां पटल खुलना वाकी है, उसका यह चिह्न हैं - जगन्नगरमें दिखाते हुए प्रत्येक नाटकोंका यह स्वरूप है. तू सचमुच शिवरूप है तथा यह जगत भी शिवरूप है. भेदका माल्म होना यह अज्ञानकी लीला है. श्रीकृष्ण पर-मात्माने अपने साक्षात स्वरूपका दर्शन कौरवोंकी सभामे तथा महाभारतके युद्धमें अर्जुनको कराया है, उसपरसे हे वत्स ! तू देख सकेगा कि इस जग-नुके सब जीवोंका वेन्द्रस्थान वही परव्रहा परमारमा है. शुद्धाधिकारीको ही इस आत्मरूपका साक्षात्कार होता है. आत्मसाक्षात्कारवाला निर्गुणमें लीन होता ह. इस पदका अधिकां प्राप्त हुआ तभी जीवको सर्वकर्म त्यागी जोर संकल्पसंन्यासी वनना चाहिये. स्वकर्मका त्याग, अर्थात् जगनमात्रमें जो जो कर्म करनेम जाते हैं उन उन क्योंमें दोषारोप करना, उनको त्यागना तथा उन त्यागे हुए क्योंको न करना, यदि करनेकी आवश्यकता हो तो सर्व कर्म परमारमाको अर्पण करना तथा सर्व संकल्पका त्याग करना, यही विचक्षणका मोक्ष है. फलाभिसंधिके त्यागसे जो जींव — भक्त — अनन्य-भक्त — जगतमे विचरता है, वही भक्त सचा ज्ञानी है, वही भक्त सायुज्य मुक्तिको पाकर परमात्माकी अनंत शक्तिका मजन करता हुआ उतीमें नित्य निवास करता है. हे शिष्य! मेंने तुझसे कहा कि 'वह तू है ' इसमें 'तू ' शब्दका लक्ष्यार्थ तू आप ही हैं. तू 'दासोऽहम्' मले मान, पर 'शिवोऽहम्' यही तेरा नित्य शुद्ध स्वरूप है. इस रूपमें 'दासोऽहम्' होते हुए 'शिवोऽहम्' है और 'शिवोऽहम्' होते हुए 'दासोऽहम् ' रहोगे. हे शिष्य! इस स्थितिसे पूर्ण हुआ जीव, आप ही ब्रह्म है, स्वयं सचिद्यानंद ब्रह्म है. पीछे भले ही वह इस विश्वमें रहकर उसका आनंद भोगे और मायाकी वृत्तिको अथवा उस वृत्तिमे लीन न होकर उत्स्य मात्र साक्षीरूप देखता हुआ वह निजानंद मात्रका भोक्ता ही बनता है.

वृत्ति — वासनाका लय, यही संपूर्ण मुक्तिका साधन है. इस साधनकी किसी कालमें नथा किसी भी स्थितिमें उपेक्षा न करनी चाहिये. हे शीलसम्पन्न! तेरी स्थिति नृतन होगयी है. तू कौन है, सो तृने जाना है. तेरे पिताने जो पड़ानेके लिये मुझे सौंपा था, सो मैंने तुझे पढ़ाया. मेरा तुझकों पूर्ण झाशीबींद है कि तू परमात्माकी अखण्ड लीलाके स्थानका निवासी होगा, पुनः तू देख कि तू कौन है!"

### जीवन्मुक्तकी द्शा

मपनी मांतर और वाह्य दृष्टिमें एक चित्तसे देखते देखते जीवन-सिंहको फिर समाधि होगयी, पुनः उसको अखंड मिवनाशी च्योतिका दर्शन हुआ. निमिपमात्र देखनेसे ही वह ज्योति स्वमय माछम हुई. ज्योति सो जीवन और जीवन सो च्योति ! च्योति ही ज्योति ! स्वत्र वासुदेवमय, अन्य बुळ भी नहीं. एक परम पुरुप परमेश्वर — पुरुपोत्तम — जगदीश — पर-मात्मा! अन्य कोई नहीं. इस स्थितिको प्राप्त हुआ जीवनसिंह समाधिमेसे मुक्त हो बोटा — "हे मगवन्! आज मेरी वृत्ति अनिर्वचनीय हो पडी ई. उसे व्यक्त करनेन्द्रा मुझमे सामध्ये नहीं. में ही सिचदानंद स्वस्प रहा हुआ, स्वस्तासे सवमें ओवपोत हूं. मेरी व्यावहारिक वृत्तिका लय हो गया है. जहां वृत्ति नहीं, वहां विषयाभास भी कहां से हो ? जहां वृत्ति तथा विष-योंका मेरे स्वरूपमें लय हुआ है, वहां स्वसत्ता भी कहां हो ? जहां स्वस-ताका लय हुआ है, वहां द्रष्टा, दर्शन और दृश्य भी कहां से हो ? भें किसकां साक्षी तथा किसका प्रकाशक ? में तो केवल स्वस्वरूप हूं, निजात्मा निजा-नद हूं, में अमुक हूं, ऐसा में नहीं देखता. हे गुरुदेव! इस समय मुझमें क्या हो रहा है सो में वाणीद्वारा कह नहीं सकता.''

ं गुक्तने कहा — "हे बत्स ! बस ! यह जो उद्गार तेरे मुखमेसे निकला है यही तेरी अवस्था है. जैसे शक्तरका स्वाद शक्कर नहीं जानती, उसके स्वादका मनुष्य चाहे जैसे वर्णन करे, पर शक्करका स्वाद — मिठास वर्णनसे वर्णित नहीं हो सकती. वैसी ही स्थिति कैवल्य पदके प्राप्त करनेवालेकी है, ऐसा है कि वैसा है, इस प्रकार कैवल्य स्थितिका वर्णन नहीं कीया जा सकता, जो जानता है वही जानता है. जो जानता नहीं वहीं वकता है. वर्णन करता है. पर जाननेवालेको तो इसके लिये कोड शब्द ही नहीं भिलता. वह कहे क्या ! क्या वर्णन करे ! क्या दिखावे ?! हे शिष्य! मेरा बोलना, कहना तथा तेरा सुनना, यही संपूर्ण होता है. हे सच्छिष्य! जो जानलाभ तुझे हुआ है, उससे तू कृतकृत्य है. एक बार तू मुझे हृत्यसे लगा हेने दे." ऐसा कह गुरुदेवने जीवनसिंहका आलिगन किया फिर गुरुदेव शिष्यको प्रेमपूर्वक आशीर्वाद हैकर वहांसे विदा हुए.

जिस जीवनसिंहने गुरुके मुखसे ज्ञान श्रवण किया था, मनन किया था तथा जो केवल्य दशाको प्राप्त हुआ था, वह जीवनसिंह जीवनमुक्त होता हुआ अपने पिताका दिया हुआ राज्य मोग कर अन्तमे स्वस्वक्रमें विलीन हो, कालक्रमसे उत्तमोत्तम अक्षय ऐसे केवल्य धामका निवासी हुआ

यह लंबा इतिहास कह कर हिमािरिक महास्माने सुविचारसे कहा-'हे सुविचार वास्तवमे जीव कीन है धोर उसका शुद्ध सात्त्विक स्वरूप कृया है, इसका तुझे संपूर्ण ज्ञान हुआ होगा. इस विचारका श्रवण मनन करके, इस स्थितिको हमेशां लक्ष्पेम रखकर वह स्थिति तुझे प्राप्त हो, यहीं मेरा तुझे भी आशीर्बाद है."

ऐसा कहकर दिमािगरिके महातमा समाधिस्य हो गये. तब महात्माको साष्टांग दंडवत् कर सुविचार अपनी स्त्रीके साथ बिदा हुआ.

को अद्भुत कथा महात्माने कही थी, उसका उसी क्षणसे वह मनन काने छगा. उसने धीरे २ अपने शुद्ध स्वक्षपके देखनेका अभ्यास आरंभ

किया तथा सब मानासिक वृत्तियोंको संकुचित करके जिस स्वरूपका जीवन-र्सिंहने दर्शन किया था, उसे प्राप्त करनेके ढिये अ श्रान्त श्रम किया, प्रथम वो वह स्वस्वरूप देखनेको समर्थ हो नहीं हुआ, पर धीरे २ शुद्ध सान्विक भावको प्राप्त होकर वह श्रीकृष्णचन्द्रके ध्यानमें एकतार हो गया तथा अन्तमें वह स्वयं श्रीकृष्णरूप ही वन गया. जलमे, स्थलमें, वनस्पतिमें, आकाशमे तथा अपने स्वरूपेन भी उसको श्रीकृष्णका स्वरूप देखनेमें आया. यह उसकी रियति अधिक कालतक ठहर नहीं सकी, परन्तु जिस क्षण वह 'श्रीकृष्णोऽहम्' की स्थितिको प्राप्त हुआ था, उस समयको वह अहोमान्य मानने लगा. अभीतक उसके संस्कार पूर्ण न हुए होनेसे उस स्थितिका वह संपूर्ण अनुभव नहीं छे धका. परन्तु जो मार्ग अपनेको दर्शानेम आया है उसका क्षणिक अनुभव होनेसे भी वह अपना खहोभाग्य मानकर आनंदमें क्होल करने लगा. जिस समय सुविर्चारममी इस स्थितिका अनुभव करता था. उस समय उसकी स्त्री छद्मलिंग भी उस स्वरूपें रमण करती देखनेमें आयी. द्वेतनाश हो गया, अद्वेतका साम्राज्य सर्वत्र व्याप गया और समा-धिके अंतर्मे 'अहो गुरुदेव! आपकी कृपासे में भाग्यवाली बना हूं.' ऐसा कहता हुआ वह इपेकी मुच्छिमें ऐसा निमम हुआ कि प्रभात होने तक भी उसकी तर्यावस्थाका नशा उतरा ही नहीं.





# द्वितीय बिन्दु

# काम जीता उसने जगत् जीता

पराञ्चि खानि व्यतृणत्स्वयंभूस्तस्मात्पराङ् पश्यति नान्तरात्मन् । कश्चिद्धीरः प्रत्यगात्मानमेक्षदानुत्त चश्चरमृतत्वमिच्छन् ॥ क्ठोपनिषद् ४।१

अर्थ-परमात्माने इन्द्रियां वाह्य विषयोंका प्रकाश करनेवाली बनायी हैं और इनकी अन्तर्विषयोंका प्रकाश करनेवाली सामर्थ्यका नाश किया है, इस लिये इन्द्रियां वाह्य विषयोंको देख सकती है, अन्तरात्माको नहीं देख सकतीं. परन्तु कोई घीर विवेकी पुरुष अमृतत्व - मोक्षकी इच्छासे नेत्रको मींचकर नेत्रादिक इन्द्रियोंको विषयोंसे रोककर परमात्माका दर्शन करता हैं.

<u>ਫ਼੶ਫ਼ਫ਼ਫ਼ਫ਼ਫ਼ਫ਼ਫ਼ਫ਼ਫ਼ਫ਼ਫ਼ਫ਼ਫ਼ਫ਼ਫ਼ਫ਼</u> भगत्राच सूर्यनारायणके पूर्व दिशामें चद्य होनेसे पूर्व, वे दंपती अवविक्र श्रिक्ट क्रिक्ट - स्नानसंग्यादि नित्यकर्मसे निवृत्त हो सर्वको अर्घ्य प्रदान करके गुरुके आश्रमकी और सिधारे, जहा गगनभेदी हिमालयका सौन्दर्य संपूर्ण दीप रहा था. दिव्य फलफूलवाले वृक्षोंकी घटा चारों स्रोर छा रही थीं. पतितपावनी गंगाका प्रवाह खल २ आवाज करता बहता था. आकाश निर्मेछ था. हिमगिरिके बर्फसे ढके हुए शिखर दृष्टिको आनंद दे रहेथे. दूर २ की गुफाओं मे ऋषि सुनि परमात्माके ध्यानमे निमन्न हो इहे थे. उनके प्रभुभजनका घोष कानोंको परम आनंदमें लीन करता था. गुरु-सेवामें परायण शिष्य ऋषि मुनियोंकी होमसामप्री इकट्टी करनेमें गुँथे हुए थे. आकारामेसे दिन्य गानका मधुर २ स्वर सुनायी देता था. उपसे हृदय परम/ उद्घास पा रहा था. माथिक मनके मनुष्योंका मन मोहरहित बनता था. यश्च, किन्नर, गंधर्व, विद्याधरादि दिव्य पुरुष शंकरसमान उन महा-त्माकी पर्णक्कदीके आसपास मधुर स्वरसे गान आरंभ कर रहे थे. दशों दिशाओं में ऐसा अलौकिक सौन्दर्य प्रदीन हो रहा था कि उसे देखकर दंपतीने यह घारणा की कि यह कोई दैवसमि ही है.

ऐसी अलैकिक शोभाको देखते २ वे दंपती मार्गमे आते हुए दिन्य सुशींके दिन्य सुगंधित पुष्प, पत्र तथा भीठे फल हैकर गुरुके आश्रमकी ओर चले. गुरुदेव अभी समाधिस्थ थे. उनके चरणकमलमे प्रणाम करके दंपती चरणसमीप वैठे तथा गुरु समाधिमेंसे जागृत हो उससे पहले सुगंधित पुरुषेकी गुंथी हुई माला गुरुके कंठमें आरोपण करनेकी आतुरतासे, गुरुके मुखकमलका एक दृष्टिसे अवलोकन करने लगे.

पूर्व दिवसके उपदेशसे दंपतीका हृद्य केवल निर्भय हुआ था. किसी प्रकारकी सासारिक इच्छाका उनके हृद्यमें स्थान नहीं रहा था, उनके मनमे एक मात्र कामना थी, एक ही इच्छा थी, एक ही मनोरथ था, एक ही भावना थी: और वह गुरुदर्शन तथा गुरुवचन पर प्रेम, परम अद्धा — स्वरूपके ज्ञानकी प्राप्ति! यही वासना थी. यह माया नहीं किन्तु यह शुद्ध सान्तिक भावना थी. नया २ आहमाका कल्याण करनेवाला उपदेश सुनना चया उसका मान करना, इसीके लिये दोनों जने अति आतुर थे. दोनों जने यही विचारते थे की गुरुजीकी कव समाधि जमे और उपदेश करें इसके लिये अति उत्कंठित हो रहे थे.

घड़ी गयी, दो घडी गयीं. गुरुदेव समाधिमेंसे जागृत हुए 'नारायण!' 'नारायण!' तथा ' ॐतरसत्' झड़द उचारण करने छगे. तुरंत ही दंपतीने उठकर गुरुचरणमें प्रणाम किया. गुरुदेवने ऊंचा हाथ करके दोनों को आशी- बींड दिया और वैठनेका संकेत किया. दोनों स्त्री पुरुष वैठे. इसके पींछे गरुदेव नित्यक्रमें छग गये.

ब्रह्मवित् कौन ?

कुछ देरतक तो योगिश्वर भगवान ध्यानस्य रहे, फिर नेत्र उघाड कर जिंध्यका निरतर कल्याण चाहनेवांछ गुरुदेव वोळे—"हे बत्स! तू कौन है, सो तूने जाना? देखा! विचारा! अनुभव किया! हां, तूने जाना कि देहोंग्हमें गुप्त वास फरनेवाला जीव साखात निजल्पका अंशी है—अरं वही है, पर इस जगत्मे रहनेवाला अल्प प्राणी, इस देह तथा गेहको ही सर्वस्व मान उसका अंशी वन बैठा है. वह छुटुंच परिवारमे सदा रचापचा गहता है, 'मेरा मेरा' कह अनेक झगडोंमें पड अनेक कष्ट सहन करता है, अहंता और ममतामें लीन रहता है तथा छातीपर हाथ रख 'मेंने किया,' 'में ही कहंता,' यह 'मेरा,' यह 'तेरा,' 'अमुक पदार्थ नहीं हुंगा' 'फलाना छेऊंगा' ऐसे अभिमानमें तदाकार हो मस्त बन, मधु पीनेवाले मर्कटकी मांति क्षशान में वसने में जाया में बन्धवर्गों में। इति में कुर्वाण कालहको हन्ति पुरुवाजम्॥

डोळ रहा है. पर काळ – मृत्यु – जन्म – मरण, आवर्जन और विसर्जन – पर्म पदार्थ - पर्म कल्याणरूप परमात्माका क्षणभर भी विचार नहीं करता वैसे ही भय भी नहीं रखता. अविद्या जो माया उन के तुच्छ दासकी यह लीला है. संसारमें दिखाई देते हुए मायिक पदार्थ कैसे नाशवान हैं, खीं, पुत्र, धन, कीर्तिमे क्या २ दोष है, इसका इसे क्षणभर भी विचार नहीं होता. जगती, प्रफुछ होती, शोभती और कुन्हिलानी कुसुमकलीको देख जन्म, वृद्धि - जीवन और मरणसे चेतनेको समर्थ नहीं होता, परन्तु जो नाशवान् है इसे पकड़नेकी दौडदौड कर, मार मार कर प्रयास करता जाता है, इसका कारण क्या ? जबनक पुरुषमेसे अहंबृत्तिका नाश नहीं हुआ तब-तक अविद्यासे माने हुए पदार्थपर ही उसकी ममता रहती है तथा वही इस अहंता ममताका कारण है. वहीं ममता - प्रीति - वासना अकल्याणमें आगे वढाती है, यही माया है. परन्तु असे सर्प कांचलीका त्याग करके पुनः इस कांचलीका स्पर्श नहीं करता, इस पर दृष्टि भी नहीं डालना, उसी प्रकार संसारमें रचापचा पुरुप भी विद्याकी उपासना करके जब नक मायारूप कांचलीका त्याग कर, देहके अभिमानको छोड, पदार्थ मात्रेम समाये हुए दोषोंको नहीं देखता, तवतक ब्रह्माकार वृत्तिकी धारण नहीं कर सकता तथा वह कभी ब्रह्मपदका - अनन्य पदका अधिकारी भी हो नहीं सकता, मोक्षके मार्गको देखता भी नहीं. केवल ब्रह्मवेचा पुरुष ही इन नाशवान् पदार्थों में समाये हुए दौषोंको देखकर, विचार कर उनका त्याग करता है और संसारके छोभ मोहमेंसे निर्छेप रहता है. वह देही अवश्य रहता है, पर संसारमे रहकर जिसने आत्मज्ञान प्राप्त किया है, पर-मानन्दको देखा है, वह भले ही शरीरको धारण किये रहे, कर्मवश स्वर्ग वा वैर्कुठका सुख भोगे, परन्तु वह आत्मस्वरूपको ही देखता हुआ उसीमें लीत रहेगा और उसीमे विलीन होगा. कारण कि —

> 'श्रद्धावाँ हुभते ज्ञानं तत्परः संयतेन्द्रियः। ज्ञानं लब्बा परां शान्तिमचिरेणाधिगच्छति ॥

श्रद्धावान्, तत्पर और इन्द्रियोंका संयम करनेवाला ज्ञानको पाता है तथा ज्ञानको पाकर तुरंत ही मोक्ष-परा शान्तिको पाता है ऐसा भगवानका वचन है, तो भी जहांतक समय नहीं आता वहांतक शरीरमे वह अवज्य रहता है, पर ब्रह्मवेत्ताका शरीर है भी अवस्य, और नहीं भी है अवस्य. जन जगन्नगरके जीव माथा ममताम लिपटे हुए चलन वलनकर संसारको भोगते हैं तव ब्रह्मवेत्ताका शरीर फेवल प्राणवायुसे ही हलचल कर सकता है तथा जै

नटीका प्रवाह-प्रवाहमे पड़ी हुई लक्दीको प्रवाहके वैगानुसार ऊंचे नीचे थले बरे स्थलमें छे जाता है, वैसे ही कर्म ब्रह्मवेत्ताके शरीरको प्रारव्यकर्मानुसार प्राप्त होने योग्य फल भोगनेके लिये घसीट ले जाता है. पर उस कर्ममें उसे वंघन नहीं होता, भोगनेकी कामना नहीं होती. प्राप्त हुआ तो भोग लिया और न प्राप्त हुआ वो नहीं, ऐसी श्यितिसे वह देही होते हुए विदेही रह-कर विचरता है- इस प्रारव्ध कर्मद्वारा कल्पित हुई वासनाक योगसे संसा-रमं रहकर भोग भोगते हुए वह ब्रह्मवेचा संसारमें विचरता है, परन्तु उसकी देहमें रहता हुआ जो मुक्त पुरुष जीव वह तो केवल साक्षीरूप ही रहता है, वह संकल्परहित है, रबस्तपानंदका गाढा रस पीनेसे परम उदार चित्तवाला वन जाता है. पर वह इन्द्रियोंको विषयोंने नहीं लगाता वैसे ही विषयोंसे हटाता भी नहीं तथा कर्मके फलपर क्षणभर भी संकल्प विकल्प-नहीं करता और न जासक्तिको ही रखता है. यही ब्रह्मवेत्ता स्थूल लूक्ष्मके अभिमानको त्याग कर कैवल्य ही वन जाता है. यही रूप सचा शिवरूप परब्रह्म स्वरूप है. ब्रह्मवेत्ता पुरुष महेश्वरका ज्ञाता है. वह संपूर्ण उपाधि-योंका नाजा कर डालवा है तथा जैसे नट अनेक प्रकारके वेष बदलकर द्रष्टाओंको अनेक प्रकारका तमाशा दिखाता है, वैसे ही ब्रह्मवेत्ता भी संसा-र्में रहकर अपने स्वरूपको पहचाननेके पीछे. ब्रह्मरूप वननेके वाद्-नटकी भांति ही संसारमें विचरता है. परन्तु जैसे नट-राजा, रानी, सिपाही अयवा शुरवीरका वेप वनाते समय उस रूपको यथार्थ रूपसे वनाता है तयापि स्वस्वरूपको जरा भी नहीं भूछता, वैसे ही ज्ञानी भी व्यवहारमें अपना वेष वतानेके वाद उसका त्याग कर प्रसन्नरूप ही वना रहता है. उसे सुख वा दुःख, भला या दुरा, लाभ द्दानि, मान अपमान, कुछ भी नहीं लगता. वह तो समय प्राप्त होते ही स्वस्वरूप जाननेके ढिये - पूर्ण आत्म ज्ञान संपादनार्थ, घर वारका त्याग, कुंदुवका त्याग, दंड़कमंडलुका त्याग कर स्वरूपानुसंधानमें ही लग जाता है. क्योंकि धन, धाम, प्राम, पुत्र, कलन, भगवा वस्त्र अथवा आश्रम कोई भी मोक्षका साधन नहीं. मोक्षका साधन नो सब स्पाधियोंका त्याग, सर्व कामनाओका त्याग और उत्तम भावनाओंका संप्रह है. जगत्रगरके जीवोंका यही सबसे श्रेष्ठ और प्रथम कर्तव्य है. जैसे शिवजीका विल्वपत्र, नदीमें, घरमे वा शिवास्त्रमें पडनेसे उसका शुमाशुम कुछ भी नहीं (अपवित्र नहीं होता), वैसे ही ब्रह्मवेत्ताको भी चाहे जहां जाना पढ़े, तथापि उसके स्वक्त्पानुसंवानमें कुछ भी जंतर नहीं पडता. जीव गिवकी एकताका अनुभवी संचितको प्रारव्यके द्वारा

-भोगता रहता है, पर अपना कियमाण ऐसा शुद्ध और सास्त्रिक रखता है कि भविष्यमे उसके लिये संज़ित होष नहीं रहता. प्रारच्यमेग पूरा होनेपर स्वरूपानुसंधान साध कर विशुद्ध स्थितिको पाता है. इस स्थितिको पहुँचा हुआ पुरुष, 'मैं कौन हूं,' 'कहांसे आया हूं' तथा 'मुझे कहां जाना है' इसे मली भांति जान सकता है. हे वत्स्व! यह जो दुर्घट ज्ञान तुमको समझाया है, इसका तुमने यथार्थ मनन किया होगा. इस स्थितिको प्राप्त करनेके लिये क्या तुम प्रयत्नशील हो रहे हो."

"गुरुदेव!" सुविचारशर्माने कहा - "आप महात्माके सुखारविंद मेसें अमृतज्ञानका जो निर्मेळ प्रवाह वहा है उसमे स्नान करनेसे हम अमृत ही हुए है. हे देव! जो ज्ञान आपने कल कहा और हमें अमूल्य लाभ दिया हे उसका मनन तथा निदिष्यासन हो ही रहा है. परन्तु हे गुरुदेव। आपने इमको पुनः संसारमे विचरनेकी आज्ञा दी है तो आपके मुखकमलमेंसे ससा रमे रहकर हमें अपना रूप न भूल जाँच उसके लिये विशेष ज्ञान सुननेकी अपेक्षा है. यह प्रपंच मायासे इतना छद्यद है कि इसमें रहता हुआ जीव स्वक्षानुसंघानको प्राप्त होनेपर भी उससे गिरनेका क्षण क्षण मय है. हे ऋषा-सिन्धो! हे करुणासागर! हे भक्तवत्सल! हे अधमोद्धारक प्रभो! आप कृपा करके हमको संसारमे पनः विचरनेकी आज्ञा न दीजिये. आप जैसे साक्षात योगीश्वरके चरणकी प्राप्ति होनेके पीछे विष्टारूप संसार विषे पडनेमें हमको भय है कि इससे हमारा आत्मज्ञान नष्ट हो जाय और हमको पुनः चौराशीकी रहॅटमालामे पड़ना पड़े. आप यह आज्ञा दी जिये कि हम आपके चरणकम-लोंकी सेवा करें और आपके अमृतक्षी वचनोंका पान करते रहें यही कृपा की जिये. संसार कैसा पापमय, कैसा दु:खमय हैं, उसका हमको मली भांति भान हुआ है और इसींसे हम ऐसे यर्री गये हैं कि इस पापरूप प्रपंचमे पड-नेकी अब हमको विल्कुल इच्छा नहीं है. तथापि हे गुरुदेव! गुरु आज्ञा उद्घंचनका हमारा अपराध आप क्षमा करेंगे. आपने हमको गृहस्थधर्म पुनः धारण करनेकी जो आज्ञा की है तथा स्वधमें प्रवर्तनेकी जो आज्ञा की है, वह हमको शिरोधार्य है. शिष्योंके कल्याणकी निरंतर इच्छा करनेवाले आपने जो आज्ञा करी है सो विचार कर ही की है, और निःशंक है. माह-नसे सुन्दर मालम होते हुए, सब अंगकी संपूर्णतासे भरे हुए, परकीय धर्मके पालन करनेकी अपेक्षा, अपना धर्म जो किसी दृष्टिसे कुछ विगुण मालम होता हो तो भी उसीका पालन करना ही अत्यंत श्रेयस्कर है और उसमें कदा-चित् मृत्यु हो तो भी वह विशेष श्रेयस्कर है; पर उससे उलटा परधर्भ प्रहण

सर्वया भयानक है, ऐसा जब आप हमको उपदेश करते हैं, तब इस संसा-रमें मनुष्य पायकर्म करनेसे कैसे वचे, इसका मार्ग कृपा कर हमको दिखाओं. हे कृपासागर! आप इसको जो गृहस्थवर्म वारण कर संसारके च्यवहार चलानेकी आज्ञा देते हो तथा इस दु:खत्य विविध प्रकार ललचाने-वाले संसारमे लीन रह कर भी उसके एक अंगसे भी यत्रिकिंचित लिप्न न होकर सर्वदा परव्रहा सच्चिदानन्द्रस्य श्रीकृणाचन्द्रमें मन लगानेको आप कहते हैं. यह दो प्रतिकृष्ठ आचरण हमसे कैसे वनेंगे ? इसका हमको हर घडी विचार हुआ करता है. इस संसारमें कोई भी पुरुष\* अपने आप पाप-कर्म करनेकी इच्छा नहीं करता, तो भी मानो कोई जवरदस्तीसे पापकर्म करनेकी प्रेरणा करता हो, ऐसे वलात्कारसे वे पापकर्म करते देखनेमें आते हैं, इसका कारण क्या ? तथा परम पुरुषार्थका साधनरूप आपके कहे हए अमूल्य उपदेशके अनुसार सत्कर्म करनेकी इच्छा करने पर भी वह पुरुष उस कर्मको कर नहीं सकता. ऐसा प्रत्यक्ष दृष्टिगोचर होता है. इससे यह सिख होता है, कि पुरुष इस वावतमें परतंत्र है, स्वतंत्र नहीं. कारण कि परतंत्र हुए विना यह वात होना सभव नहीं. जैसे कोई राजा किसी कार्यमें चलात्कारसे अपने मृत्यको प्रेरणा करता है तथा इस सृत्यकी उस कार्य कर-नेकी इच्छा न होनेपर भी वह उस कार्यको अवश्य करता है, वैसे ही किसी वडवान कारणसे प्रवृत्त हुआ पुरुष अपने मतके विरोधी पापकर्मको सव अनर्थीकी जह जाननेपर भी करता है. इस लिये हे कुगलु गुरुदेव! इस अनर्थम प्रवृत्ति करानेवाले कारणका स्वरूप आप मुझसे यथार्थ कहिये, जिससे इस कारणका स्वरूप जानकर हम उस कारणका नाश करने और भापके उपदेशानुसार वर्तनेमें प्रवृत्तिमान हों. हे दयासागर! पापका मूल क्या है यह जो हम ययार्थ समझ जायँगे, तो उससे दूर रहकर आपकी आज्ञानुसार स्ववर्मका पालन करनेको हम साववानतासे शक्तिमान होंगे."

### अत्रि ऋषिके शिष्योंकी कथा

गुरुदेवने कहा — "है वत्स ! हे तात ! घवडाओ मत ! वीर थीर बनो और मैं कहूं उसे सुनो ! जवतक इस छोकका तुम्हारा कर्म नाशको प्राप्त नहीं हुआ, तवतक तुम्हारा संसार भोगना वर्जित नहीं हैं. पूर्व जनम और जन्मान्तरके संचित कर्म भोग विना तुमको मुक्ति नहीं प्राप्त हो सकतीं. तुम्हाग संचित कर्म भोग कर अभी पुरा नहीं हुआ है और उसके भोगे

<sup>ँ</sup> अय देन प्रयुक्तोऽरं पापं चरति पूर्वः। अनिच्छन्नपि नार्कोय! वलादिव नियोबितः॥

विना परम पदका अधिकारी होता नहीं. कुंदन ही शुद्ध सुवर्ण है, उसी प्रकार जो जीव सब संचित कर्म भोग कर परम सत्वशील वन जाता है और क्रियमाण जिसका शुद्ध है, वहीं जीव परमेश्वर धामका अधिकारी वनता है. वह कल्पान्तमें भी पुन: संसार भोगनेको उत्पन्न नही होता. पर जहां तक संचित कर्मका फल अवशेष रहता है, वहां तक जीवको वह भोगना ही पडता है. कर्मफल विना भोगे नहीं छूटता. जो पुरुष संसारमें रहकर कर्म-फल भोगता हुआ अपने स्वरूपको नहीं भूलता, वही पुरुष क्षरसे पर अक्षर ऐसा जो परमात्माका अनन्त छीलामय स्थान है उसमें निवास करनेका अधिकारी है. संसारमें रहता हुआ पुरुप ससारी मायासे जितना विशेष सावधान रहे उतना ही शींघ तर कर पार होता है. जैसे कुन्दन बननेके लिये सुवर्णको अनेक वार अग्निम तपाते है, क्योंकि जहां तक इस सुवर्णकी मिलनताका नाश नहीं होता, वहां तक वह कुन्दन नहीं होता. वैसे ही जबतक जो कर्मका फल भोगना शेष है उसे भोग कर सर्व मलिनता भस्म हुई नहीं और आत्मतत्त्वकी शुद्धि हुई नहीं, वहां तक जैसे सुत्रणे अधम (हलका) गिना जाता है वैसे ही जीव भी निर्लेप-वासना-कामना-मायासे जहां तक शुद्ध नहीं होता वहां तक वह अधम गिना जाता है. उसका किसी न किसी समय पतन होता ही है. ग्रुद्धता - अनन्यता विना परम धामकी प्राप्ति होती नहीं. अब इस संसारमे बडेसे बडे दु:खरूप, पुरुषको पापकर्ममे बलात्कार प्रवृत्त करनेवाला, आत्मज्ञानका नांश करनेवाला, सर्व उपाधि **उत्पन्न करनेवाला, सारी मायाका मूल भंडार – काम है.** दुक्कृति, मूढ, नराधम तथा मायासे आवृत हुए जीव चाहे जितने कामके दोप जाननेवाले हों, चाहे जैसे संसारके ज्ञाता हों तो भी वह जहां तक कामके वाणसे सुरक्षित रह कर निर्छेपताका कवच धारण नहीं कर सके वहा तक अनन्य हो नहीं सकते और अनन्यता विना परब्रह्मको प्राप्त नहीं कर सकते. जो जीव आर्च, जिज्ञास, अर्थाधी तथा ज्ञानी हैं वे ही नित्य परभारमाकी भक्तिमें छीन रहते हैं और जगतकी उपाधिमें न लिपटते हुए कामको जीतते हैं, वे ही सचे परव्रक्षको प्राप्त होनेवाले संस्कारियों में प्रमुख हैं. जगव्रगरकी लीला - माया जीतनी - तरनी सहल है, पर रजीगुणसे उत्पन्न हुआ, बडे आहारवाला तथा अत्यंत उम कामरूपी महाशत्रु जीतना यह कठिन है, यह दुरतर - प्रबल - विजत - तथा वड़ा शूरवीर है. उसके जीतनेको बड़े २ ज्ञानी पुरुष भी असमर्थ हो चुके हैं. जैसे घुआं ( घूम्र ) अग्निको टक देता हैं, जैसे रुक्त मल दर्गणको आच्छादित कर देता है, जैसे जरायु चर्म गर्भको आवृत कर डालता है देखे ही वह दुष्ट काम ज्ञानको आवृत कर डालता है. यह काम कानी पुरुषोंका नित्य वेरी है. यह तृष्णा तथा इच्छा-त्प है तथा अग्निकी आन्ति तृप्तिरहित है. जैसे अग्नि घृत काष्ट्रादिसे तृत नहीं होता, वेंसे हीं यह काम अनेक प्रकारके भोगोंसे तृप्त नहीं होता. यह ज्ञामत्प शत्रु किसके आलंबनसे रहता है तथा सब पापकी जड किस प्रकार है तथा वह कैसे जीता जा सकता है तथा अतिच्छित पापकर्म कर-नेसे कैसे वच सकता है, वेसे ही स्वध्न कैसे पाल सके, यह में तुम्हें मली भान्ति समझाऊंगा पर वह सब यथार्थ रीतिसे घ्यानमे आदे इसके लिये भे तुमसे पहले एक दृष्टान्त कहता हूं, उसे एकाग्रचित्तसे सुनो.

पूर्वकालमें पतितपावनी भागीरयोके तटपर, एक पर्णकुटोमें अत्रि नामके एक पवित्र ऋषि रहते थे. सांसारिक परार्थीमे उनको विरक्क मोह न था. वे ऋषि बढ़े ब्रह्मवेत्ता थे. ये मुनि प्रजापति अत्रिके वंशज थे. जिस वंशको कृष्णादिक महात्माओंने पवित्र किया है. यह मुनि अहंकाररहित थे. उनकी बुद्धि मेदबादसे मुक्त थी. वे इष्ट और मनिष्ट वस्तुके प्राप्त होने पर समदर्शी रहते थे. गुणदोषसे भरे हुए इत विलक्षण संसारकी ओर उनकी क्षणभर भी दृष्टि नहीं थी. मान अपमानकों वे समान गिनते थे. समुद्रभे मिलकर अनेक नदियां जैसे एकरूप हो जाती है और उन नदियों के भिल्नेसे जैसे समुद्रको किसी प्रकारका विकार पैदा नहीं होता वैसे ही इन मुनिको संपारियोंका सहवास होनेपर भी किसी प्रकारका विकार उत्पन्न नहीं होता या. नमदर्शी, निर्विकारी और जीवनमुक्तकी तरह इस जगतमे ये मुनि विचरते थे. इन मुनिकी सेवाम परम पवित्र, सनके जाता, गुरु-वचनपर पाम आस्थावान् और गुरुकी भांतिही निर्विकार ऐसे चार शिष्य थं. उनके काम 'कंडपेंहर, मन्युहर, मोहहर तथा सयहर' थे. ये चार शिष्य लदा गुरु-शुश्रूपार्मे तत्पर रहते थे जैसे मुनि आत्मनिष्ठ थे, बैधे ही भिष्य भी अपने २ वटके अनुसार आत्मिन थे. चारों वाल ब्रह्मचारी थे. इन चारों में से किसी शिष्यकों भी संसारकी मायाका संबंध नहीं था. गुरुमक्तिमे चारो एक दूसरेकी स्पर्वा करते थे. गुरुवचनमे एकसे एक अबिक अद्भावान् या गुरु आजानुसार चारों शिष्य अरुणोः यहे पूर्व शब्यासे चठ कर गुरु-सवाम प्रवृत्त हो जाते थे और अनेक प्रकारकी सांसारिक मायाका उन्होंने नाक - त्यान किया था. छत्रिमुनिको भी चारोंपर समान प्रीति थी

<sup>&#</sup>x27;\* न जातु काम कामानासुपभोगेन शाम्यति । इविषा कृष्णवर्देमेव' मृय एवाभिवर्धते ॥

### शिष्योंकी कसौटी

मुनिको एक समय इच्छा हुई कि इन चारों शिष्योमें श्रेष्ठ कौनसा है इसकी परीक्षा करे. यह परीक्षा करने के लिय एक चातुर्मास प्रारंभके पूर्व मुनिदेव अपनी पर्णकुटीमेंसे किसी स्यलपर विश्वाम करने को यात्राके लिये निकल पड़े. फिरते २ वे राजा जनककी विदेहनगरीमें जा पहुँचे. चातुर्मासका प्रारंभ था.

मुनिने चारों जिष्योंको बुला कर कहा – " हे परम पवित्र नैष्ठिक ज्ञानी शिष्यो ! इस चातुर्मासको यहीं न्यतीत करना भैने निश्चय किया है इससे तुम सब किसी दूसरे स्थानपर जाकर निवास करो."

तब पट्टाशिष्यने कहा - "हे गुरुदेव! आप जहां जानेकी आहा करेगे, वहीं जाकर हम निवास करेंगे."

क्षणभर विचार करके मुनि महाराजने भयहरसे कहा — "वत्स भय-हर! तू इस नगरकी पूर्व दिशामें जो पर्वत है उसपर जा. इस पर्वतकी दूसरी श्रेणीपर जो वाषकी माद है, उसके मुखके आगे तू चार मास वैठा रह-चातुर्मास पूरा होनेपर वापस आजाना."

फिर दूसरे शिष्य मोहहरको आज्ञा दी — 'तृ नगरके मुख्य पनघटपर' जाकर चार महिना बैठा रहः"

तीसरे शिष्य मन्युहरसे कहा — "इस नगरके पश्चिमकी ओर वनमें एक पीपलकी जडके पास सर्पकी बांबी है वहां जाकर तू बैठा रह."

चौथे शिष्य कंदपहरको आज्ञा दी कि "तू विदेहनगरकी परमरूप-वती, लावण्यकी मूर्ति, मोहमदसे भरी हुई राजगणिका पिंगलाके घर जाकर निवास कर."

### वाघकी मांद्में वास!

इस प्रकार गुरुने आज्ञा दी, तब चारों शिष्य आज्ञा किये हुए स्थानोंकी ओर विदा हुए. मयहर, पर्वतपर बनी हुई वाघकी मांदके आगे जा बैठा. इस गुकामें रहनेवाला वाघ मनुष्यमक्षक था. मनुष्यकी गंध आते ही वह वाघ मांदमेंसे बाहर निकला और चारों और दृष्टिपात करके भय-हरको देखते ही एकदम दहाड़ने लगा और 'खाऊं र' करता हुआ गुफासे बाहर आकर मयहरकी और विकराल दृष्टि करके थाप (पंजा) मारनेको तैयार हो गया, परन्तु भयहर तो भयका जीतनेवाला था अतएव वाघकी

विकराल गर्जना सुननेपर भी उसे कुछ भी क्षोभ नहीं हुआ, विस्क वायकी जोर पीठ कर निर्भय अचल खड़ा रहा. भयहर तो भयहर ही था- मयको तो वह जानता ही न था- उसकी आत्मनिष्ठा प्रवल थी, इस कारण उसने भयको जीत लिया था- उसने विचारा कि 'आत्मा अजर —अमर है, अवि- नाशी है, उसे वाय खा नहीं सकता, तलवारसे वह कटता नहीं, अग्निसे जलता नहीं, वायुसे सूखता नहीं, जलसे भीगता, इवता और सड़ता नहीं, तब बह हिंसक प्राणी किसको खायगा ?'

हिंत्रक प्राणीयों का नियम होता है कि वे जहां तक हो सके पीठपर घाव करते हैं, क्यों कि ऐसा करने में उन्हें अम कम पड़ता है और हिकार सहज ही वशमें होजाता है, परन्तु जब सामने खंडे हुए मयहरको पीठ किये हुए खड़ा देखा तब यह बाब आश्चर्य मानकर चिकत हो क्षणभग ठहर गया. वह भी मई था, इस कारण पीठपर घाव न करके सामने गया. मयहरने फिर शुंह फेर लिया. तब बाघ फिर उसके सामनेकी ओर गया. इस प्रकार भयहरने चारों दिशाओं की ओर शुंह फेरा और चारों दिशाओं में बाघ भी फिरा. किर वह भयका हरनेवाला 'भयहर' खड़ा रह गया. तब बाघ भी खड़ा रह गया. इतने में बाघने आयी और वाघके समीप गुर्रा कर खड़ी हो गयीं. दोनों झपट मारनेके लिये छटपटा रहे थे.

पर गुरुप्रतापसे प्राप्त हुई योगिवद्याके प्रतापसे भयहरने शानितपूर्वक शीरे शीरे इस मांसाहारी वायपर त्राटक (एकटक दृष्टि) करना झारम्स किया. ओं ओं भयहरकी दृष्टि उस वाय वायिनकी दृष्टिके साथ एकतार होती गयी, स्यों त्यों उनकी विकराल वृत्ति मंद पडती गयी. थोड़ी ही देरमें जो वाय वायिन मनुष्यको देखते ही तत्काल प्राण लेनेके लिये विकराल रूप हो जाते थे, वे भयहरकी दृष्टिसे शात होकर उस महात्मा पुरुषको प्रणाम करते हुए उसके समीप आकर उसके चरणकमलपर लोटने लगे. थोडी देरमे वे वाय, वाधिन और भयहर मित्र वन गये.

तव भयहर पशुवाणीमें वाघ वाघीनको उपदेश करने छगा — "हं शाईछो! तुमने जो अघोर पाप किये हैं, उनका तुमको कुछ भान — ज्ञान है? विचार हैं? स्मरण हैं? इन सब कमोंका फल तुमको भोगना ही होगा. फिर अब नवीन कमंबंघमें पड़नेकी दृत्ति क्यों करते हो? अब प्रायश्चित्त करो और पशुदेहसे मुक्त होओ. तुन्हारी हिंसकदृत्ति जो तुन्हारे जन्मके साथ ही जन्मी है उसका नाश करो. शुद्ध हो. मनुष्य अनेक प्रकारसे

प्राणियोंका उपकारक हैं. तुम उसका नाश करनेमें प्रवृत्त हुए हो. इस वृत्तिकों जीतो. हे शादूंछों! तुम्हारे दुष्ट कृत्यसे अनेक खियां विधवा हुई है. उनके जीवनके साधन नष्ट हो जानेसे वे दुःख भोगती हैं और शाप देती है, उसका फल भोगनेसे तुम कैसे छूटोंगे १ एक बारकी क्षुधा तृप्त करनेमें तुमने अनेक पिताओंको निर्वश कर दिया है, अनेक वालक मातापितारहित कर दिये हैं. प्राणीमात्रका कल्याण करनेवाले धर्मवीर, दानवीर, विद्यावीर, परमार्थवीरोंका तुमने संहार किया है. इस महापापने तुम्हारी मुक्ति होगी क्या इस वात्रको तुम सच मानते हो १ हे अल्प प्राणियों! तुम्हें इसका लेश मात्र भी ज्ञान नहीं और अपनी शेष आयु पूर्ण होनेसे पूर्व अपने पापका प्रायश्चित्त कर पवित्र हो जाओ."

भयहरका यह मधुर भाषण एकाम चित्तसे वाघ और वाधिन सुनते थे. उनकी हिंसक वृत्ति धीरे घीरे शान्त होने लगी. वे थोडी देर बैठ कर फिर खंडे हो गये और भयहरके चरणोंमें प्रणाम कर दोनों अपनी मादमें चले गये और भयहर तो उस मांदके सुखपर ही निर्भय बैठा हुआ प्रणव-मंत्र जपता रहा.

दूसरे दिन क्षुघातुर वाघ वाधिन ज्यों ही अपनी खुराक खोजनेके छिये गुफासे वाहर निकले त्यों ही उनकी दृष्टि फिर भयहर पर पड़ी. पूर्व दिवसका सर्व ज्ञान मानो नाश हो गया है इस प्रकार पुनः मनुष्यको देखते ही उसके ऊपर तड़पनेको तैयार हो गये. परन्तु प्रथम दिवसकी आंति ही भयहरने गुरुप्रताप और गुरुवचनका स्मरण करके उन वाघ जाधिनको सत्त्वरहित कर दिया.

इस प्रकार तीन चार दिन वाघको अपनी नित्य वृत्तिमेसे पीछे छौटा कर उसके हिंसक स्वभावको अंकुशमे छानेका भयहरने पूर्ण प्रयस्न किया. भयहरके वचन सुनकर वाघ गुफामे चला जाता था. परन्तु उसकी क्षुषा ऐसी प्रदीप्त हो गयी थीं कि एक दिन अकस्मात् गुफामेसे निकल कर भयहरपर छलांग मारी पर भयहरने कुछ भी भय न मान कर अपने नामके अनुसार ही गुण दिखलाया.

वाघके मुखमे भयहरने अपना हाय ड़ाल दिया और यही कहा कि ''अरे दुष्ट शार्दृल! इतने इनने उपदेश देने पर भी तेरा जातिस्वभाव न गया तो यह हाथ छे और अपना पेट तृप्त कर, मनुन्योंने भी तेरे समान

अनेक हैं. पापवृत्तिवाले जीव अनेक प्रकारका सुआव्ये ज्ञान प्राप्त केंदिते हैं. क्षणभरके लिये पाप कमें से पीछे जीटनेका हट निश्चय करते हैं, परन्तु ज्यों ही कुछ अवकाश मिलता है, त्यों ही अपनी पूर्व वृत्तिको फिर प्राप्त हो जाते हैं. ऐसे अवम प्राणी जिस प्रकार कभी भी अपना कल्याण प्राप्त नहीं कर सकते हैं उसी प्रकार तेरी हगा है. अपनी क्षणभरकी छुवा तृप्त करनेको तू जो मनुष्योंका आहार करता है, वह तेग अवम कृत्य तेरे अर्थम कितना हानिकारक है, उसका तुझे विचार ही नहीं होता. है व्याव! इसीसे तु उसमें प्रवृत्त होता है. पर इस अवम कमसे तेरे पूर्व जनमके पापकमों की वृद्धि हो कर तू इससे भी अधिक नीच स्थानमें उत्तरनेका अधिकारी बनता है, इसे तू नहीं जानता यही तेरा अज्ञान है. जो तेरी हमेशकी छुवा तृप्त हो जाय तो यह मेरी देह, जो केवल निरुप्योगी है, उसे खाकर अपनी छुवा गांत कर! परन्तु एक दिनसकी छुवाकी निवृत्तिके लिये परमात्माकी सृष्टिमेंसे एक सुन्दर प्राणीका नाश करनेके लिये तुझे परमात्माने उत्पन्न नहीं किया है."

मयहरके उक्त वचन वह ज्यान खड़ा खड़ा सुन रहा था, इससे उसका हाथ चवाने पर भी न चवा सका. उसके मुलमें मनुष्यका हाथ था परन्तु वह उसे चवानेमें सशक्त न था. जो क्यों भयहरके वचन उसके कानोंमें प्रवेश करते गये, त्यों त्यों वह भयहरके हाथको मुखसे विहिर निकालने लगा और भयहरके वचन पूर्ण होते ही उसने उसका सारा हाथ मुखसे बाहर निकाल दिया और धीरे धीरे वाघ और वाधिन दोनों अपने न्यानको चले गये.

इस प्रकार भयहरका नित्यका कम चाछ या. दिन दिन अपनी अया तृत करनेको व्याप्न जब असमर्थ हो गया, तब वह अपनी वाणीमे बोळा – "हे मनुष्य! मैं अपनी क्षुघा किस प्रकार जांत करूं ?"

तव भयहरने कहा कि - " तृं वनस्पतिका आहार कर."

ज्यात्रको तो यह वड़ा विषम जान पेंड़ी. पंर्वतपर लगे हुए फल फूल आदि वनस्पति खानेका प्रयत्न किया, परन्तु कुछ भाषा नहीं (अच्छा नहीं लगा), तो भी वह कई दिनका भूखा या अतएव उसने योड़ेसे फल फलोंसे अपनी क्षुया शांत की.

अविधे न्यात्र और भवहर रातको एक ही गुफामें सीते थे. समय समयपर वाघके मनमें मतुष्याहार करनेकी इच्छा होती थी, पर जितनिद्र भयहरके रात दिन जायत रहनेसे वाघ अपनी इच्छा पूर्ण नहीं कर सकता था. भयहर नित्य वाघको उपदेश दिये जाता था. गुरुक्षपासे चार मासमें भयहरने मनुष्याहारी वाघ वाघिनको ऐसा वश कर लिया कि चातुर्मासकी पूर्णाहुतिके समय भयहरने उसके मुखके आगे मांस लाकर रक्खा पर उसने उसकी और दृष्टि तक भी न की. इतने समयमें वाघ वाघिनने अनेक वार भय उपजाया था. परन्तु मयहरको कभी जरा भी भय नहीं जान पहा था.

## सर्पके फनपर नाच- चत्य

योगीन्द्र मुनिने कहा — "वत्स! भयहरने अपना जो मानसिक और आदिमक बल दर्शा कर न्याप्र जैसे ऋर प्राणीको, उसके हिंसक स्वभावसे वर्ल कर मृद्ध स्वभावका बना दिया, यह कुछ कम आर्थ्यकी बात नहीं है. सामान्य प्राणी तो न्याप्रको देखते ही घवड़ा जायगा. गात्र शिथिल हो जायगा, जीते हुए मुर्दासा हो जायगा, तो किर उसको वश करना और उसको उसकी असल प्रकृतिसे लौटा देना, मांस खानेसे रोक देना, यह तो बहुत ही कठिन और विषम कार्य है. वत्स सुविचार! जो अद्भुत वल और मनकी स्थिरता भयहरने दर्शायी है, इससे भी विशेष दृदता और मनोवल मन्युहरने दर्शाया है. गुककी आज्ञानुसार मन्युहर पश्चिमके अरण्यमें गया और जिस दिशाकी ओर वटका वृक्ष या उस दिशाको चलने लगा. मार्गमें मिलनेवाले खो पुक्षोंने इस साधु पुक्पसे कहा — "हे महाराज! इस तरफ एक अति विकराल विषकी ज्वाला वर्षानेवाला वहा सर्प रहता है. किसी मनुष्यकी गंघ पाते ही वह अपने फणमेंसे ऐसी विषकी ज्वाला वर्षाता है कि इन विषमरी ज्वालाओंसे अनेक पुक्ष जल कर मसम हो गये हैं. अत-एव, हे साधु महाराज! तुम इस मार्ग पर मत जाओ. कराचित कोई वहां जाता है तो वह सर्प क्रीधसे उसे देश कर, उसका नाश कर देता है."

लोगोंके मुखसे यह वृत्तांत जान कर, उन्हें आश्वासन देकर, वह किच्य धीरे धीरे आगे बढा. गुरुस्मरण करता करता और प्रणव जाप जपता ज्यों जों वह आगे बढा, त्यों त्यों चारों ओरसे व्याकुल करनेवाली विषकी क्वालाएं बरसने लगीं. गुरुके वचनपर परम श्रद्धालु शिष्य, उस पीडाकी कुछ भी पर्वाह न कर उस वृक्षके पास जा पहुँचा. सर्प अपने फणोंसे ऐसी फूत्कारें मारने लगा जिससे आसपासका सब वायु विषमय होगया. पर मन्युहरने उसकी कुछ भी दहशत नहीं की. मन्युहर अपने तपोबलके कारण संपक्षी वांबीके पास जा खडा हुआ और सर्पसे कहने लगा — "हे कहुकुमार!

तुममें जितना वल हो, उतना मुझपर अजमाओ, तुम्हारी लीला देखनेको में दत्सुक हूं।"

कोधकी साक्षात् मूर्तिरूप वह सर्पराज, विलमेसे वाहर निकला, मन्युहर्ने उसके फणपर पाव रक्खा कि सपैने विषयय दंश किया, परन्तु वह जरा भी कोपायमान नहीं हुआ और सपैको पुचकारने लगा. सपैराज अपनी पूछसे उसके गरीरपर झपाटे लगाने लगा और दान पाते ही झट शरीरपर चढ गया और सारे शरीरपर दंशके अनेक घाव कर दिये. प्रथम हायपर सुह मारा तब मन्यहरने दूसरा कोमळ हलका हाथ उसके अंगपर फेरा, पर ज्यो ज्यों मन्युहर उसका आश्वासन करने लगा त्यों त्यों वह सर्प और भी अविक अधिक क्रोघांघ होता गया और उसके उसने सारे अंगको घायल कर दिया. मुंहकी और अपना फण लाकर मन्युहरके मुखमे विष छोड दिया. कान, नाक और आंखपर दंश किया. पर मन्युहर वो उसे पुचकारता ही गया. उसके जड़वे यक गये पर मन्यहरको कुछ भी न हुआ मीर न क्रोध आया भीर न विषका असर हुआ, तब तो आखर्यपूर्वक सर्प उसके सामने आकर फ़:कार करने लगा. सर्पको विशेष रूपसे छेडनेको. मन्युहरते इसके फणापर पुतः पग रक्खाः क्रोधांध सर्व क्षणभरमे फिर मन्य-हरसे लिपट गया. परन्तु उससे मन्युहरको जग भी कोघ और भय नहीं हुआ. फिर मन्युहरने सर्पको अपने तुंबडेमेसे दूध पिलाया पर सर्पने वह दूध पीकर वह विप मिला हुका दूध उसके मुखपर उँडेल दिया और गले. पर जोरसे लिग्ट गया. अने मन्युहर वेहोश होकर गिर पडा. पर सावधान होते ही कोघ किये विना सर्पको पुचकारता ही गया. सर्पराजने उसे अनेक प्रकारसे न्याकुल किया, पर सर्पको पीछे हटानेका उसने कुछ भी प्रयतन नहीं किया. अन्तमें सर्पने अपनी लपेट छोड़ दी. तब मन्युहरने अपनी झोलीमेंसे पुष्प निकाले और सर्पपर वर्षाये और सर्पको शात करनेका प्रयत्न किया. पर ज्यों ज्यों मन्यहर सर्पका आश्वासन करता गया, त्यों त्यों सर्प अधिक खीझता ही गया और मन्युहरको पीडा देने लगा. तथापि वह जात ही रहा. चलटा सर्पराजका कोध जात करनेको उसके शरीरपर हाथ फरने लगा, और सर्प शांत न हो कर उलटा दंश देने लगा. मनुष्यका साधारण स्वभाव हैं कि वह किसीका करवाण करने जाय वा उपकार करे और दूसरा उसके वद्के अपकार करे तो वह सहज ही क्रोधमें दूव जाता है - क्षणभग तो उसका अज्ञान गिनता है, पर उपकार - कल्याण - आश्वासनके बदलेमें शरम्बार तुच्छकार तिरस्कार हो, कृतप्रता देखी जाय, तब तो सहज ही

क्रोधवश हो जाता है और अपना क्रोध प्रकट करने लगता है. यदि काटना न हो तो फूत्कार तो मारना ही चाहिये, इस प्रकार कृत्रिम क्रोब भी दर्शाता है परन्तु मन्युहर, सपेसे अनेक प्रकारकी तुच्छकार — तिएकार और वैरके दंश और कृतन्नता देख कर भी बिल्कुल क्रोधित नहीं हुआ. वह शांत-चित्त ही रहा.

बहुत देरतक सर्प क्रोधसे धुधाता विषकी ज्वाला बग्साता हुआ दूर जाकर खडा रहा. तब मन्युहरने फिर उसके फणसे पग लगाया तो पुनः सपेने दंश दिया और लिपट गया. पर वह तो उसका पुनः पुनः आश्वासन ही करता गया, इस कारण सपेराजका गर्व जाता रहा और धीरे धीरे यन्युहरके शरीरपरसे छूट गया और ज्यों ही उसने पग उठाया कि वह सर्प तुरन्त अपने विलर्मे प्रवेश कर गया.

क्रोधसे और मन्युहरको मार्निके श्रमसे थक कर लथपथ हुआ सर्प-राज अत्यन्त फू:कार मारता रहता था पर उसकी विषमय व्वाला उसको कुछ असर नहीं कर सकी इस विचारसे वह स्तब्ब होगया था कि इस मनुष्यको मैंने अनेक दंश दिये, पर इसे विलक्षल क्रोध नहीं आया. मेरे खिझानेसे वह किसी प्रकार नहीं खिझा इस विचारमें लीन होगया.

दूसरे दिन वह कृष्ण सर्व अपने विलसे वाहर निकलता और सड-सड़ाता हुआ जहां मन्युहर बैठा था वहां जाकर उसके शरीरसे लिपट कर इसने विषमरी ज्वालाओंसे ऐसी फृत्कार मारी कि जिससे प्राणी तुरन्त भरम हो जाय! 'पूर्व दिवसके उपकारको मूल कर सप अपनी जातिपर गया है' उस विचारसे प्रत्येकको स्वामात्रिक कोध आ सकता था, परन्तु मन्युहरको उससे भी कुछ कोध न आया. पूर्व दिवसकी भान्ति ही वह सप विषक्षी ज्वाला वर्षाते र थक गया तवतक मन्युहर उसका आश्वासन ही करता रहा. किर जब वह सपराज थक कर विलमें प्रवेश करना ही चाहता था कि तुरंत मन्युहरने उसकी पूंछ पकड कर पीछेकी ओर खींच लिया और उसे दृष्व विलाकर उसपर पुष्प वर्षाये, पर इंससे वह कृष्ण सप और ती अधिक चिढा और मन्युहरके श्रीरपर उसने जोरसे दंश किया. पर व्यों ही वह उके त्यों ही मन्युहर उसके फणसे जरा पांव लगा दिया करे और सप कई बार उसा करे. ऐसा अनेक बार होने परभी मन्युहरको जरा भी कोध न चढ़े तब आश्चर्यसे वह सप विलमें चला जाय.

यह ऋप कई दिनतक चलता रहा कि सर्प इसे और मन्युहर उसे जैसे २ सुख देवे वैसे ही वैसे सर्पराज अधिक दंश करने में अपनी सर्व

सामर्थ्य लगावे. एक दिवस सारे दिन सपराजने मन्युहरको जकड़ कर उसकी खास रोक ली और मुख, नाक और आंखपर फण फैला कर वैठा रहा. पर मन्युहरको कोघ नहीं आया. सर्प भी सारे दिनके श्रमसे थक गया या इससे अपनी लपेट छोडी और विलमें जानेको तैयार हुआ तब मन्युद्दरने उसके फणमें फिर पांव छगाया, पर वह निःसत्त्व वना हुआ सर्प राज विषकी ज्वाला वर्णीनेमें असमर्थ हो गया था, अतएव निरुपाय हो नर फण चौडा किये खडा रह गया. ऐसा जान पडता या कि मानो मन्युहरको प्रणाम करता है, मन्युहर उसके फण पर खड़ा रहा. सर्पका फण कावने लगा. उस समय मन्युहर ऐसा शोभायमान हो रहा या कि मानो काली दमनके समय काली नागके फणपर श्रीकृष्ण नृत्य कर रहे हैं. उसे क्रीधपर विजय प्राप्त हुआ और महाक्रोधी तथा द्वेषी ऐसे कृष्णसपैको भी उसने अकोबी कर दिया. उस दिनसे सर्पराज नित्य अपने विल्रोंसे वाहर आकर मन्युहरके चरणोंमें प्रणाम करता था. मन्युहर पूर्व हिस्ते अनुसार ही उसके फणपर खडा होकर नृत्य करता था. गुरुवचन और तपोवलके प्रतापसे इसे कभी गर्व नहीं आया. चातुर्णल पर्यन्त मन्युहरने सर्वके फणापर नृत्य करनेका नियम रक्खा था और मन्युहरके क्रोधित करनेसे समय समय पर वह उसे इस छेता या, पर वह जरा भी क्रोध नहीं करता या विच्छ चलटा उसे पुचकारता, दूध पिलाता और पास बैठालेता था. इस प्रकार क्रोघ जितनेसे वह शिष्य अपने गुरुप्रतापकी दिन रात प्रशंसा करता था.

### पनघटका मोह

तीसरा शिष्य मोहहर, गुरुआझानुसार पनघटपर जाकर हैठा. नगर कौर गांबेंके पनघट सदा नयी नयी डीलाओं से भरपूर रहते हैं. स्नो और पुरुपोंके टोलके टोल वहा इकट्ट मिलते हैं. नयी नयी वातोंका विनोइ चलता है. छेल वटाऊ अनेक प्रकारकी दुष्ट वृत्तिसे वहां आकर खड़े होते हैं. स्त्रियां अपने २ घरकी सुस्रदु खकीं वार्त अन्योन्य सखी सहेलियों से करती हैं, स्त्रियां अपने २ घरकी सुस्रदु खकीं वार्त अन्योन्य सखी सहेलियों से करती हैं, नंगी उघाडी वार्त करती हुई अनेक छल छंदकी वार्त करती हैं. स्त्रिया अवस्थामें स्नान करती हैं, ससे देख साधुओंका मन भी चलायमान होता है जब संसारी मनुष्योंका तो आध्वर्य ही क्या १ पनघटपर आकर किठनी हो वेशरम स्त्रियां तो अमर्याद हो जाती हैं और उनके अंग प्रत्यङ्ग पर सबकी नजर पड़ती है. शीलवानको भी मोह उपजाने ऐसे नखरे उनमें देखे जाते हैं और कामी जन वहां अमर्यादासे वर्तते हैं. पनघट ऐसा स्थान

है कि वहां भले भले संत भी अपना स्वरूप भूल जाते हैं. कर्म और वाणीसे नहीं तो मनमें तो कुसङ्कल्प करते ही है. पनघटपर धर्मशील तथा अधर्मशील दोनों प्रकारकी खियां आती हैं. वहां सबका रहस्य जाननेसे बडे २ सपर्थ साध प्रत्योंके चित्त भी चलायमान हो गये है. ऐसे स्थान पर मीहहर जाकर बैठा है. उसका लावण्य अद्भुत है. क्रुटिल कामिनीएं उस पर क्रुटिलतासे दृष्टि करती हैं. धर्मशील खियां महात्माकी भांति भक्ति भावसे दर्शन करती है. नवयौवना साध पुरुषोंको छछचानेका प्रयत्न करती हैं. नित्य नित्य शरीरको इष्ट पृष्ट बनानेवाले और कामोत्पादक - वीर्यवर्द्धक भो जन उसकी सेवामें लाकर रखती हैं. विषयलक्य खियां मोहहरको ललचानेको अनेक प्रकारके हाब भाव और नाच नखरे करती हैं, तथापि मोहहरका मन जरा भी चलायमान नहीं होता है. उसके कानोंमें किसीकी वाणीका स्पर्ध नहीं होता. उसकी दृष्टि नासात्रसे दूर नहीं होती. एकनिष्ट पुरुषकी भांति दृढ आसन लगा कर वह बैठ रहा है. प्रभातसे सायंकाल तक, गुर आज्ञा-तुसार वह पनघट भी लीला देखता रहता है. वह अनेक पदार्थों को देखता है और अनेफ शब्द सुनता है, पर विधर है, खाता भी है, पीता भी है पर किसी वस्तुमे भोह नहीं करता है. कपटकुशल खियां उस पर आरोप करती है पर वह कि शीकी पर्वाह नहीं करता है, न कि सी के बुलाने पर ध्यान देश है. अपने मनोविकार पर उसने ऐसा अंक्रश डाल दिया है कि किसी प्रकारकी इन्द्रियोंमे विकिया होने नहीं देवाः परत्रक्षके जिज्ञासुओंको अनेक भोगोंके समागममे वाजी और दृष्टिसे ऐसा चैतन्ययुक्त रहना पडता है कि किसी क्षण भी कुसंकल्प हो जानेसे अपने तपीवलमें अन्तर पड जानेका भय रहता है. ऐसी स्थितिमे मोहहर अपना चातुर्मास व्यतीत करने छगा. हद शिष्य - निप्रही शिष्य - गुरुव वर्नो पर अद्धा रखनेवाला, मोहको मारने-वाला, चार मास तक पनघटपर ही बैठा रहा. उसे शंका होती थी कि ऐसे विषम स्थानपर मुझे भेजनेका गुरुका व्या प्रयोजन होगा? कभी उसे शंका होती थी कि - वासना उसके हृदयमें उत्पन्न हो जाय तो क्या हो ?' वासना बढनेसे विषय बढ़ता है, विषय वढनेसे वासना वढती है और उसके परिणामसे जीवको चौरासीके झोंके खाने पडते हैं. साब पुरुषको संसारी वासनाओंसे मली भांति मुक्त होनेके लिये, विपयवासनाको भएम करं देना चाहिये. पर पनघटपर आनेवाले अन्तनवी जीवोंकी अजनवी बातें सननेसे, वासना और विषय वढना संभव है, क्योंकि मोहक पदार्थोंके दर्शनले और चितनसे वासना जायत होती है और उससे मानसिक संबार

प्रथम चत्पन्न होता है और फिर सत्य संसार भोगनेकी ठाळसा होती है और अन्तम भोगोंमें छिपट जाता है. अतएव साधु पुरुषको तो चितनिक्रया और वांसना जिस प्रकार हो सके त्याग देनी चाहिये. 'मैं वासनाको ही भस्म करूंगा तो सुरक्षित रह सकूंगा.' यह विचार कर उसने नव नाड़ी और दश इन्द्रियोंको संयममें रख, वासनाओंका नित्य प्रणवजपसे होम करना आरंभ किया. 'मुझमें कुछ अपूर्णता देख गुरुदेवने मुझे इस स्थानपर मेरे ही कल्याणके छिये भेना है. मुझमें भोहका कुछ भी अंश होगा तो उसे अमन करनेक छिये ही उन्होंने यह मार्ग प्रहण किया होगा. अब मुझे मोह त्याग कर, कंचनकी भांति शुद्ध होना चाहिये.' यह विचार उसके हदयाकाशमे उत्पन्न होते ही मोह मारनेको, उसने ब्रह्मभावकी वासनाको हद स्थान दिया. उसने क्रियाका ही नाश किया. क्रियाके नाशसे चितनका नाश हुआ. चिंतनके नाशसे वासनाका नाश किया. इस प्रकार रग-रगमसे अहंकारका नाश कर दिया. और जैसे सूर्यके प्रकाशसे अंधकारका नाश हो जाता है, वैसे ही संसारके सत्र मोहका नाश ब्रह्मभावकी वासनासे हो गया.

हिमगिरिक महात्मा कहते हैं कि — "हे वत्स सुविचार! जो जीव श्रह्मनिष्टार्मे प्रमाद करता है, वह जीव अंतंम नाशको प्राप्त होता है. अतएव ज्ञानी पुरुपको स्वस्वरूपमें कभी भी प्रमाद नहीं करना चाहिये. क्योंकि प्रमादसे मोह, मोहसे अहंकार, अहंकारसे वंध और वंधसे व्यथा होती है. मोहहरने पनघटपर बैठने पर, क्षणभरके छिये भी स्वस्वरूप जाननेमें प्रमाद नहीं किया और गुरुप्रतापसे चातुर्मास सुखपूर्वक व्यतीत किया.

# पिंगलाके भवनमें कंद्रपहर

चीया शिष्य कंदर्पहर, गुरु आज्ञानुसार राजगणिका पिद्मलाके घरकी ओर गया. राजगणिका सर्व ऐश्वर्यसम्पन्न थी. राजपुरुपोमें उसका सम्मान या. उसके ऐश्वर्यमें कुछ भी न्यूनता नहीं थी. उसके द्वार पर हाथी झूम रहे थे. क्षमा, क्षमा अर्थात क्षमा करो, क्षमा करो कहनेवाले हजारों दास दासी उसके आसपास फिरते रहते थे. उसके धनका मंदार तो ऐसा भरपूर रहता था कि सुट्टी भर भर कर दिन सर दान किया जावे तो भी कभी खाली न हो. उसकी सखी सहेलियां अतीव रूपवती थीं. साधारण पुरुपोंका तो कहना ही क्या, बड़े २ श्रीमान पुरुपोंका भी उसके घरमें प्रवेश होना फठिन था. केवल श्रीमन्तोंकी ही वह मान्य थी. सीन्दर्यचूड़ामणि पिंगला केवल उन्हींकी स्वा करें ती थी. ऐसे स्थलमं कंदर्गहरका प्रवेश होना यह महाकठिन काम था. वह स्वयं साधु था. पर गुरुचरणोंका ध्यान घर, नीची दृष्टि किये हुए, कंदर्गहर गणिकाके घरकी ओर चला. उसके द्वार पर जाकर 'नारायण हरें? कह कर खड़ा हो रहा. साधुका स्वरूप अद्भुत तेजस्वी था, शरीर हृष्टपुष्ट था, चहेरा ऐसा दमकता था कि जिसका देखनेवाले मनुष्यपर बहुत वड़ा प्रभाव पड़ता था. वय तरण था, होठ पर मूलोंका दौरा खिल रहा था. वास्तवमें उसका सर्वाङ्ग दिन्य था, इस पुरुषको देखते ही गणिकाकी ड्योड़ी पर बेठे हुए चोवदार आश्चर्यचिकत होकर प्रणाम करनेको खड़े हो गये. प्रत्येक मनुष्य दोनों हाथ जोड़ कर कंदर्गहरको दंडवत प्रणाम करने लगा. गणिकाके घरके सेवक सेविकाएँ भी इस दिन्य पुरुषके दर्शनार्थ दौड़ी खायीं. प्रत्येक जन परस्पर वाते करने लगा कि ऐसी अद्भुत कान्तिमान मूर्ति हमने इस जनममे तो कभी देखी नहीं. द्वारकी ड्योडीके पास ही चौकी पर पद्मासन लगा कर कंदर्गहर बैठ गया और अपने मधुर और मंजुल कंठसे परव्रक्षका गान करने लगा:—

"विल्वार यार प्यारे, गिल्यों में मेरे भा जा; अंखे तरस रही है, धरत इन्हें दिखा जा. चेरी हू तेरी प्यारे, इतना तो मत सता रे; लाखो ही दु.ख सहे रे, दुक अब तो रहम खा जा. तेरे ही हेत मोहनें, छानी है खाक बन बन; दु:ख झेळे सबर अनिगन, भव तो गले लगा जा. मनको रहूं में मारे, कब तक बता दे प्यारे; धले विरहमें तारे, पानी इन्हें पिला जा. सब लोकलाज खोई, दिन रेन बैठ रोई; जिसका कहीं न कोई. उसका तो जीव बचा जा. ग्रांसे में सलाओ, इल अम्में जीमें लाओ; अपनोंको मत सलाओ, अये प्राण प्यारे राजा. कंदर्पहर है चेरी तेरी, राखो जी लाज मेरी; जलती है माशूका तेरी, आकर उसे उठा जा. \* "

आज आविं सासकी द्वाद्शी थी. गणिका पिंगला यद्यपि कर्मसे घर्मशील नहीं थी, उसने गुणवान बुद्धिमान श्रीमन्तोंको अपना अंग अर्पण कर दिया था, तथापि किसी जन्म जन्मांतरके सुकर्मयोगसे उसके हृद्यके किसी गुप्त स्थानमें आत्मज्ञानका बीज ढका हुआ था. वह प्रत्येक पर्वपर

<sup>\*</sup> इस पदमें जीव शिव की निरह व्यथाका वर्णन है. यह एक हिंदी कविकी रचना है.

भनेक साधुसंतोंका, अनाथ रंक रोगियोंका, पंडित और ब्राह्मणोंका सत्कार किया करती, वस्त देती, दान देती, ब्रह्मवेत्ता षट्संपत्तिमान पुरुषोंको तलाश करवा र कर अपने भवनमे बुलवाती, भोजन करवाती, किसीको विधाभ्यास करनेके लिये धनकी सहायता देती, संतोंको बुलाकर कथा श्रवण करती, अतिथि महात्माके सेवनमें तत्पर रहती, तीर्थयात्रा भी करती. इतना होने-पर भी उसमें यही पापवृत्ति थी कि वह अनेक लोगोंको भ्रष्ट करती थी. आज उसके पूर्व जन्मका पुण्य सफल हुआ होनेसे, कंदर्पहर उसके द्वारपर माया है. वह गणिका श्री, इस कारण गुणको पहन्ताननेवाली थी.

क्यांकि अनेक राजसी पुरुष उसके यहां पधारते थे. उनमेसे गुण-वान् और विद्वानके विना वह और किसीको अंगीकार नहीं करती थी. उसके गुणको जाननेवालेकी वह माहक थी. अपने मंदिरमें आनेवाले अगु-णज्ञ लोगोंको हँसा खिलाकर विदा कर देती और विषयसे दूर रखती थी. अङ्ग तो गुणी जनको ही अपण करती थी. ऐसे अनेक पुरुषोंके मोगनेपर भी उसके हृदयमेंसे विषयवासना दूर नहीं हुई थी. राजपुरुषोंकी तो वह माननीया थी. पर इससे वह सुखवती है ऐसा अपनेको नहीं मानती थी. वहे पुरुषोंक अनेक पत्नी और उपपत्नी होती हैं. उन्हें अनेक प्रकारके राज-कार्य करने पड़ते हैं. वे पत्नी और उपपत्नीको छोड कर दूसरी खियोंको संतोष देनेमें समर्थ नहीं होते. इसी कारण पिंगलाको राजपुरुषोंसे संतोष नहीं था. वह किसी गुणी पुरुषकी मनमें कामना किया करती थी.

कंदर्पहरने घीरे २ परमहाप्रमका गान प्रारम्भ किया. उसका सुलर र्विगठाकी खासवरदारीके कानपर जा टकराया. उसने घीरे २ प्रेमपूर्वक खिडकीपर आकर, यह गानेवाला कीन है उसपर दृष्टि डाली. कंद्रपहरकी कान्ति देखकर, वह खासवदारी—सहेली छक्ष होगयी कि यह एक साधु पुरुष, कान्तिमान उत्तम गायक और परम धर्मशील नैष्ठिक है. यह देख कर उस सहचरीके हृदयमें कुल और ही भावका संचार होने लगा.

<sup>• &#</sup>x27;गणिका, कवनी, रामजनी और वेश्यामें वडा मेद है ऐसा मुझे हात हुआ है. गुण देखकर देहार्पण करनेवाली गणिका—यह एकका ही सेवन करती है. कंचन लेकर देहार्पण करनेवाली कचनी—इसका स्वामी धन है. रामका—ईश्वरका भजन कर-नेवाली रामजनी. पर विषयी जन उसके मोहपाशमें, उसकी धर्मवृत्ति देख फस आवे बह रामजनी और न रूप, न गुण और न धन कुछ भी देखे विना, केवल विषयके अधीन होनेवालीको वेश्या' कहते हैं. इलटा उससे भी अधम.

नैता रूपं परीक्षन्ते नासां वयसि संस्थितिः। सुरूपं वा क्ररूपं वा पुमानित्येव सुझते ॥

उसने अपनी स्वामिनीके पास जाकर कहा:—"बाईजी! आज चातुर्मासकी प्रथम द्वादशी है. किसी संत पुरुषको मोजन करानेका कल आपने विचार प्रकट किया था. आज ऐसा संत पुरुष आपके द्वारपर आया हुआ है, उसकी कोर दृष्टि तो कीजिये! जो वह योग्य जान पडे तो उसे नृप्त कर अपना जनम सफल कीजिये!"

दासीके ये द्वि - अर्थी वचन सुन कर, पिंगला एकदम खिड़कीपर आयी और उसने कंद्पेंहरके द्दान किये. उसका लावण्ययुक्त अलेकिक स्वरूप देख कर उसका हृदय विंध गया और तत्क्षण उसने सहचरीसे कहा - "आली निपुणिके! इस साधु पुरुषको भोजन करनेके लिये मंदिरमें पधारनेकी प्रार्थना कर! इसको में तृप्त कर्लगी और मैं भी पूर्ण तृप्त होऊंगी." दासी तुरन्त ही आज्ञानुसार नीचे उतरी और द्वारपर आकर वोली - "हे साधु! आप हमारी स्वामिनीकी मन:कामना तृप्त करो और भिक्षाके लिये भवनमें पधारों!"

कंदर्पहरने कहा - " तेरी वाई जीकी मनःकामना पूर्ण किये विना में -यहांसे विदा न होऊंगा !" तब दासी हॅसती हुई कंदर्पहरकों मंदिरमें बुला ले गयी.

पिंगळाने भांति भांतिक भोजन तैयार करनेकी आज्ञा दी. भोजनका समय होते ही कंदपेहरसे भोजन करनेकी प्रार्थना की. कंदपेहरने उत्तर दिया – हे मैया! में एक छंन्यासी हूं, एक ही बार भोजन करता हूं, दूसरी बार भोजन नहीं करता, इस कारण आज मै भोजन नहीं छूंगा."

साधु पुरुषके यह बचन सुन कर पिंगलाको खेद हुआ, परन्तु अपनी मनःकासनाको साधुसे यहां कहे विना संतोष न होगा यह विचार कर वह बोली – '' आप इस दासीके भोजनका अंगीकार नहीं करते हैं यह मैं अपना दुर्भाग्य समझती हूं.''

कंदर्षहरने कहा — "हे भैया ! इसमें दुर्भाग्य कुछ भी नहीं भैंने तुम्हारी दासीसे कह दिया हैं कि तुम्हारी स्वामिनीकी जो जो कामना होगी उसे मैं पूर्ण करूंगा. और जनतक उसे पूर्ण न करूंगा तबतक यहांसे कहीं नहीं जाऊंगा. आज नहीं तो कछसे तुम्हारा भोजन छूंगा. इसमें तुम्हारे खेट पानेका कोई कारण विरुक्तछ नहीं हैं !"

साधु पुरुषके ये वचन सुन कर गणिकाने मनमें विचार किया कि जो में इस समय इससे आपह करूंगी तो मेरा देहगेह पवित्र किये विना, यह महात्मा चला जायगा और मेरी मनःकामना व्यर्थ जायगी पर इस महलमेंसे वह कहां जानेवाला था. यह जोगटा है वड़ा पक्का उस्ताद, भाव दिखाना खूत्र जानता है. पर में भी क्या कुछ कवी हूं। ऐसे जोगटे जनेक देख लिये हैं। इस पिंगलाके सपाटेमेंसे कौन बचा है और क्या यही वच जाता है? यह विचार करती हुई गणिकाने कंद्र्वहरसे उस दिन विशेष आग्रह नहीं किया.

फिर उसने अपनी दासीको मेन कर दूसरे फनरेमें साधु महाराजके निवासका प्रवंग करा दिया. यह कमरा विलास वैभवकी विभूतिके समान था, रितके रहनेका स्थानरूप था, मदनके माज मारनेका मंदिर था. चोहे जैसे ब्रह्मविद्को चलायमान करनेका यह चरित्रस्थान था. गणिकाने यह कमरा खाद २ राजपुरुपोंके द्रव्यसे सजाया था. इसीमें कंदपेहरको ठहराया गया.

कंद्रपहरने कमरेमें प्रवेश करते ही सुद्धम दृष्टिपातसे आसपासकी लीलाका अवलोकन कर लिया. सुंद्र छत्र पलंग, चौरंग, सुखासन, सुत्रणंके मंच, रेशमी दिंडोले और मनको विषयलीन कराने योग्य चित्रोंसे भरपूर था. इसेन विले हुए किसी भी आसनपर न वैठकर उसने एक कोनेमें ज्यात्रांत्रर विला कर आसन किया.

दासीने सुखासन पर बैठनेके लिये बहुत आग्रह किया, पर कंदपेहरने . कहा - '' अये अंगे! मुझ जैसे साधु पुरुगेंको ऐसे सुखासन योग्य नहीं हैं. इन्हें तो इरक्ष गोंके लिये रहने दो.'' यह सुन कर दासी वहांसे विदा हो गयी और कंदपेंहर परमात्माके ध्यानमें निमग्न हुआ.

दासी अपनी वाईके पास आकर वैठी. उस समय पिंगला अपने विचारमें लीन हो रही थी. महान् तेजस्वी साधु पुरुवको देख कर उसके मनके विकार ज्ञान्त होनेके वदले प्रदीप हुए थे! और नयी नयी तरे ज्ञ उसहें श्री. जिस चित्तको अकेला विवेक ही प्राप्त हुआ है वह चित्त किसी कालमें भोगोंका त्याग कर नहीं सकता. विवेक के साथ जब विरागकी भी प्राप्ति हो और सत्यासत्यका मेंद्र ज्ञाननेमें आने तब ही चित्त संवारी भोगका विष्ठाकी तरह त्याग करता है. यद्यपि भिंगलाको विवेक तो अवस्य प्राप्त हुआ था, तथापि उसकी वासनाका श्रय नहीं हुआ था और विरागका तो अंकुर मी नहीं फूटा था.

उसने पास वैठी हुई दासीसे कहा - " अरी निपुणिके ! में जैसे पुरुपकी वहुत समयसे कामना करती थी, वैसा ही पुरुप आज सुक्षे प्राप्त हुआ है. तू वड़ी चतुर है, इस कारण मेरा मनोमान जान कर ही.तू इस संत पुरुषके पाससे बचन छे आयी है कि वह जबतक मेरी मन:कामना तृप्त न करेगा तबतक यहांसे बिदा न होगा. देखनेमें तो यह साधु ठीक है, परन्तु चालाक और बातचीतमें बड़ा वाचाल है. तृ देखती है न, मुझसे मैया मैया कहता है! पर अपनी इच्छासे यह इस पापके अवनमें आया हे और यहां रहनेकी वार्ते करता है. यह जोगटा ऐसा वैसा नहीं जान पडता है. यह पुरुष जो मुझे प्राप्त हो तो में सचमुच छतार्थ हो जाऊं! योगी पुरुषोंका भोग भव रोगको नाश करता है. पर यह सहजमें समझ जाय ऐसा नहीं है. क्या हो!"

दासी अपनी स्वामिनीका मनोसाव जान कर उसीके अनुसार कहने लगी—"वाईजी! तुम इसकी कुछ चिन्ता न करो. अनक साधु वाबा ऐसे ही हैं! दाम और कामसे कीन नहीं डिगा है ?\* इन्द्र डिगे, ब्रह्मा डिगे, विश्वामित्र जैसे मुनि डिगे, कृष्ण परमात्मा डिगे, तब इस जोगटेकी विद्यात हि क्या है! मैं मानती हूं कि यह तुम्हारा रूप देख कर ही चिकत हो गया है, इसीसे इसकी भूख जाती रही है. जो ऐसा न होता तो ऐसे सुन्दर पकाओंको छोड़ कर कीन उठ जाता? अब देखिये तो सही, इसे मैं चुटकियोंमे कैसा ठिकाने लगाती हूं! महँगा सस्ता हो नहीं तो फिर साधु ही कैसा? परन्तु बाईजी! है तो कामदेवका ही अवतार!"

इस प्रकार बातचीत करते करते सायंकाल हो गया. मुख्य दासीते कंद्पेहरका निवासस्थान प्रकाशित करनेकी दूसरी दासियोंको आज्ञा दी. सारे महलमें चारों ओर सौगंधिक दीपक जगा दिये गये. इत्र आदिक सुगंधित पदार्थोंका सौरम चारों ओर फैल गया. उत्तम उत्तम सुगंधित पुष्पोंकी और मालाओंकी जालियां खिड़िकयोंपर वाध दी गर्यी. कंद्पेहरके मनको हर किसी प्रकार प्रसन्न करनेका प्रयत्न आरंभ किया गया. और साथ ही कामको बढानेवाला संगलनाद होने लगा. थोडी देरमें दासी और सिगला क्पेके थालमें केसर करत्री पडा हुआ दृषका प्याला और साधुसे उनके भोजन करनेकी प्रार्थना की:

वंद्पेहरने कहा - "मैया !"

यह शब्द सुनते ही विंगलाके रोम रोममें आग लग गयीं. विंगलाकी मनःकामना कुछ और ही थी! और साधुने उसे मैया कह कर बुलाया. इससे

<sup>\* (</sup> महारमा कवीरदासने एक दोहेमें कहा है - "चलन चलन सब कोउ कहे, पहुँचे विरला कोय। एक कनक भरु कामिनी, दुर्लंभ घाटी दोय- ")

चसे कीध और खेद दोनों साथ ही साथ न्याप गये. 'जो देही है जस देह-चासनाहीनका विचार है. वह संतपुरुषकी गतिको नहीं जान सकता है. क्यमें, योवनमें, घनमें अनुध जनोंको मोह चपजता है. परन्तु ज्ञानी जन वैर्यसे उस मोहका त्याग कर देते हैं.' इस साधुका मन तो प्रदाके छाय खन्छीन हुआ था. उसके हृदयस्थलके किसी अंशमें विकारको स्थान ही नहीं था. पिंगलाके हाव मान, नखरें, वक्रदृष्टि ये कोई भी उसके हृद्यपर असर नहीं कर सकते थे.

**उसके मनमें तो पिंगला ही नहीं बरिक जगतकी स्त्री मात्र मैया थी.** और उसी संबोधनसे गणिकाको संबोधन कर फिर कहा कि " हे मैया! संरोंके विधिनिपेषको तू जानती नहीं है इससे यह थाछ तू पुन: छायी है! पान्त हम बिग्क पुरुषोंको द्वशी बार भोजन करनेका निषेध है. माथिक सांसारिक जीव ही ये कामोत्पादक भोजन करते हैं - साधु पुरुषोंकों ही -यह भोजन विषसमान है, तो क्या तू ये भोजन जिमा कर मेरा घाट करना चाहती है ? हे मैया ! ज्ञानी पुरुषोंका देह भोगके छिये नहीं है, बल्कि अनन्त मोक्षके छिये है. क्षुद्र कामनाके छिये नहीं है वितक तपख्यरणके छिये है. इस श्रीरुक्ष जीवननगरीको प्राप्त कर जो जीव अपना जीवन, विलास वैभवमें गुवाते हैं. वे बीव परमात्माके अपराधी वनते हैं. ये तेरे मिष्टान मुझ जैसे साधु पुरुषोंके छिय अनेक प्रकारके दुःख प्राप्त करानेवाले हैं, अतएव कृपाकर तू इन्हें वापस छे जा और सुन भैया! यह सब ठाट किसके लिये चाहिये-? यह वैभव किसके लिये किया है ? चारों और सुगंध फैलानेवाले मीगंधिक पदार्थीकी अपेक्षा, इस अंतरात्माकी आनन्द देनेवाला जो सगंध फैलता है वह क्या इससे श्रेष्ठ नहीं है ? अपने अन्तगत्माको श्थिर कर, अपने प्रवंची चक्षओंको निर्मल करके, मेरी दृष्टिके सापने अपनी दृष्टि मिला! मुझे धर्मसे अष्ट करनेके अपने मनके विचारोंको दूर कर और इन वामसी भोजनोंको यहांसे पीछे छे जा।"

पिंगलाने कहा — "महाराज! आप जैसे सत्पात्र तो खनेक जीवोंका कत्याण करनेवाले हैं! गुणी जन जिनके द्वारपर चरण रखते हैं उनका कत्याण निमेप मात्रमें हो जाता है. मेरी मनःकामना तृप्त करनेकी — मेरे कल्याणकी खापने प्रतिहा की है. इसे क्या आप निष्ठल करोगे ?"

साधु पुरुषने कहा - "हे मैया! जो प्रतिज्ञा मैंने की है उसे में अफल नहीं करूंगा. अपनी प्रतिज्ञा सफल किये विना में यहांसे वाहर करम भी न धरूंगा, इसके ढिये तु निश्चित्त रह, पर इस वैभवसे क्या तेरी कामना तुप्त होगी ? नहीं, इसकी रीति तो निराली ही है, उसीसे तू तृप्त होगी !"

साधुके ये मार्मिक वचन सुनकर, पिंगलाकी बहुत हुरा लगा, परन्तु वह कर क्या सके? उसने मनमें विचार किया कि, 'अं हं ऐसे दंभके विचार तो अनेक साधु बतलाते हैं, परन्तु वे सब स्त्रियोंके छलकपटर्म लिपट मरे हैं. ब्रह्मा, शिव और विष्णु भी खियोंके चिरित्रमें भूल गये हैं तब यह सामान्य साधुडा किस गिनतीमें हैं! 'ईश्वरको पहचानना, मायाका त्याग करना, आसुरी सम्पत्तिको छोडना, लोभका त्यांग करना, कोघको वश रखना, सान्विक ब्रहसे रहना,' ऐसी २ वार्ते तो मुंहसे अनेक छोग बकते आये हैं- 'बोल बचा शुक्रडा अचरे अचरे राम, तो कहे राम! राम! राम! ऐसे कहा तो इसमें क्या! वावाजी और साधु तो नित्य ऐसा कहा ही करते हैं कि 'स्त्री नरकका द्वार है, त्यागने योग्य है,' परन्तु कौनसा साधु वाना, यती, जंगम, योगी स्त्रीके मोहमे फॅसकर मरा नहीं ? मैं भी तव सबी वेश्या, जब इन साधु महाराजके सारे विकार और अविकार सुला दूं और इनके अधम तथा पापिष्ठ शब्दप्रहारको फिर इन्हींके मुहर्से ठूंछ देऊं. ऐसा करूं तो मेरा नाम पिंगला! आज नहीं तो कल, खायगा नहीं तो जायगा कहां! चूहलेमे? खाये विना कौन जीता है! हवा खाकर तो नहीं जीवेगा! 'नारी नरककी खान है, नारी संसारमें फसानेवाछी है,' ऐसी २ वाते तो मैने वहुतसी सुनी है. ऐसे २ बोलनेवाले तो अनेक आये और अनेक ऐसे गढ़प हो गये कि जिनका पत्ता भी नहीं छगा कहां गये! तो फिर इस जोगटाकी क्या विसात है. यह किस गिनतीमें है.

एसे अपने मनके संकल्प विकल्पोंको जोरसे दबा कर वह बोली—
"साधु महाराज! इस संसारमें मैंने तो ऐसा कोई जीव नहीं देखा कि जो
मेरे हाथका ऐसा उत्तम औटा हुआ दृध और सुन्दर पकान्न तथा सुगंध
मारते हुए मुखवास(ताम्बूलको) को ठोकर मारनेमे तत्पर हो. इस मेरे
हाथकी एक पानकी बीडीकी क्या कीमत है, उसकी तुमको खबर नहीं,
इसीसे उसे छेनके लिये तुम ना कहते हो. पर इस विदेहनगरीके अनेक
गुणवान, धनवान, विद्वान और तुम्हारे जैसे धमेशील और मह्मा और
मह्माके दादाके हाथमें यह बीड़ी दृं तो वे भी अपने अहोंभाग्य माने! पर
चिता नहीं, कल तुम्हारी इच्लामें आवे तब मोजन करना."

इतना कह कर दासी तथा पिगला वहांसे विदा होनेके तैयार हुई, विव कंहपेंहरने कहा—"हे मैया!! यह दीपकोंकी सकसकाहट तथा इत्रोंकी महकाहट, पुष्पोंकी जालियां, ये साधु पुरुषोंके लिये नहीं होती हैं. इनको तू शीव दूर कर! जो मेरी देहको सुख उपजानेकी तेरी इच्छा हो तो इस सारी विलासकी सामग्रीको तू दूर रख. उससे तू तृप्त हो!"

पिंगलाने साधुकी इच्छानुसार, सारे दीपक वंद करा दिये, केवल एक दीपक रहने दिया. फूलोंकी जालियां हटा दी.

फिर जब दासी और पिंगला अपने मन्दिरमें जा बैठी तब दासी बोलां— "बाईजी! यह तो मुआ बिल्कुल मुर्ख ही दिखायी पड़ता है. इसे तो कुल कदर ही नहीं. इस मुएको यहां रख कर तुम क्या करोगी! मारो लात और निकालो बाहर. तुम्हारा मनोभाव यह पूर्ण करे इसकी तो मुझे कुल भी आशा नहीं."

पिंगला बोली — "छोकरी! सभी तु नादान है, इसे क्या में अपनी चुंगालसे जाने दूंगी. अरे जा रे जा, मेरे मनकी निर्वलता जाननेके पीछे यह क्या चूल्हेमें जानेवाला है ?"

आधी रातको पिंगला झंझनाहट करती हुई कंदर्पहरकी कोठरोमे गयी तथा कंद्र्पहरके सामने बैठ, अनेक प्रकारके चोचले और नाज नखरे करने लगी. परन्तु जिसके सब संकल्पोंका नाश हो गया है, जिसमें विपयका गंध नहीं, ऐसे योगी पुरुषके चित्तपर उसका कुछ भी असर नहीं हुआ.

पिंगलाने साधुसे चरण दावनेकी प्रार्थना की, तब साधुने कहा - "यह समय हमार ध्यान घरनेका है. इस ध्यानमेंसे निश्चिन्त होनेपर तेरी जो इच्छा हो सो पूरी करना !"

पिंगलाने मनमें विचार किया कि 'ठीक है, इस समय साधु महा-राज भले ही ध्यान धरें, कहांतक ध्यान धरेंगे? किसका ध्यान धरेंगे? देवीका या देवताका? परमेश्वरका वा पिंगलाका? जहां में वैठी हूं वहा इसरेका ध्यान धरनेकी किसको जिक्त है?

पिंगला साधुके सभीप वड़ी देरतक बैठी रहीं कि अब साधु ध्यान-मेंसे मुक्त होगा, घडी पीछे मुक्त होगा, ऐसी आशामें बड़ी रात तक बैठी रही, फिर उसको नींदके झोंके खाने लगे, परन्तु साधु महाराज समाधि-मेसे नहीं दठे! पिछली रात हुई तो भी मुनि महाराज ध्यानसे चलायमाद नहीं हुए. आखिरको उन्न कर पिंगला वहांसे विदा हुई. जाते २ वह मनमे कहने लगी, 'आज नहीं तो कल समझेगा, जायगा कहां?'

मद्तवश हुई पिंगलाकी बांख पिछली रातको खुलीं सो खुली. कव सवेश हो बौर ऋषिराजसे मिल कर उसका मन चलायमान करूं, इसकी वह माला जपने लगी. 'यह क्रिविंद मेरी देहको सार्थक करेगा कि नहीं? जैसा कहा है उस तरह मेरी मनःकामना पूर्ण करेगा कि नहीं? सुझे प्रमसे भजेगा कि नहीं? इसके हृदयमें प्रेम है कि नहीं?' ऐसे नये २ अनेक तर्क वितकों से उसकी निद्रा जाती रही. कामदेवका बाण उसके अन्तःकरणके आरपार निकल गया था. वह जल भुन रही थी. 'रे तुच्छ मदन? तू मुझे मत मार, इस साधुमें फंसा कर दुःख मत दे. अलि सखि! तू कुछ मेरी औषध नहीं करती है? मेरी विरहवेदना नहीं समझती? इस साधुपर मेरा ऐसा मारी मोह क्यों? में अंध क्यों बन गयी? यह सचमुच साक्षात कामदेव है, इसीसे में रितकी भांति उसकी कामना करती हूं!' इस प्रकार हाण हत्या, संताप परितापके बीच प्रभात हुआ.

दासीने उठ पिंगलाको धीरज देकर कहा — '' जरा तुम तमाशा तो देखों! आज तुम ऐसी अधीर क्यों बन गयी हो. ऐसे जोगिया ऐसा दंभ न रक्खें तो तुमसे पक्षी कैसे वशमे हो ?"

फिर वह हाथमें जलका लोटा, मिट्टी, मंजन और दातून लेकर ऋषिदेवके सम्मुख आयी. धूर्ता दासीने प्रेमपूर्वक प्रणाम किया और कंद्र्यहरके
समक्ष दंतधावनकी वस्तुएं रख दीं. आशीर्वाद देकर कंद्र्यहरने नियमपूर्वक
दंतधावन किया तथा शौचादिसे निवृत्त हो स्नान संध्या कर कंद्र्यहर
आसन लगा कर बैठा, कि तुरन्त ही दासी केसर, कस्तुरी, वादाम, पिस्ता
इलायची, शकरादि डाला हुआ दूध ले आयी और ऋषिराजको प्रणाम
कर प्राशन करनेकी प्रार्थना की.

कंदपेहरने कहा — "बेटा! ये पदार्थ ऐसे हैं जिनसे साधु पुरुषों को मद चढता है, ज्ञानका विनाश होता है, सुर्सी आती है, सुज्ञ पुरुष जिनके कृत्यकी निंदा करते हैं, शरीरमें प्रविष्ठ हुए ऐसे मादक पदार्थ सात्त्विक वृत्तिका नाश करके उसकी आस्निक स्थितिमेंसे गिरा देनेके कारणभूत हो पड़ते हैं, ऐसे पदार्थीका सेवन कराकर तू क्या महाकष्ट भे प्राप्त हुए मेरे शुद्ध ज्ञानका नाश कराने भी इच्छा करती है शो पदार्थ तू के आयी है वह किसी भी सन्त पुरुषको विषयशसनाकी और दौड़ा कर, मन्मयके मोहमें डालनेवाले हैं, इस लिये ये मेरे कामके नहीं, जो इनका मोगी हो उसे यह दे. सत्त्व, रज तथा तम त्रिगुणात्मक अहंकारका इस शरीरमें पूर्ण रूपसे विवरना यह सदबुद्धिको चलायमान कर डालता है, अभेदका त्याग कराकर भेदको जागृत करता है, मनको अञ्चयवस्थित स्थितिमें डाल देता है. ये सब पदार्थ मुझसे

सनत पुरुषोंको भ्रष्ट करनेके मुख्य साधन हैं. मैया ! यह दूधका कटोरा उसको दे जिसकी इच्छा हो, मायामे लक्लीन हो, जिसे मेदाभेदका ज्ञान नहीं, सत्य वस्तुको जो समझता नहीं."

दासी वहें कोघसे वोली - "तो महाराज! तुम क्या खाओंगे? दूध नहीं, घो नहीं, पकान्न नहीं, शाक नहीं, तरकारी नहीं, दूधपाक नहीं, जिखण्ड नहीं, पूरी नहीं, तो क्या धूल खाओंगे?"

कंद्रपेहर जो साधारण सन्तकी वरह होता तो वह दाखीके मुखसे रेसे कृर वचन सुन क्रोधवश हो जाता. मन्युहर मी इस दासीके तिरस्कारके वचन सुव टहरू पडता. परन्तु कंद्रपेहर इन सवकी अपेक्षा श्रेष्ट था.

उसने मुसक्याते हुए दासीसे कहा — "वेटा । घुछ खानेकी ही मेरी इच्छा है. मेरे वास्ते वाजरेकी एक वडी रोटी और जरासी मृंगकी दाछ छाना. हमारे वास्ते यहीं भोजन अच्छा है."

दासी तो ऋषिराजके वचन सुनकर मन ही मनमे हजारों गालिया देती हुई वहांसे चलीं गयी और विचारने लगी कि 'इस मुए गंवारके साथ मेरी वाईको कैसे अच्छा लगेगा? मुआ जगलका ढोर है. अरे! इससे तो, ढोर अच्छा. क्योंकि वह भी पकान्नको चवड र खा जाता है. पर यह मुआ तो उससे भी गया चीता है. पतान्न तो इस ढोरको भाते नहीं, दृध गलेमें अटकता है, पान खाना फठिन जान पडता है और इनकी मुगंधसे वेहोजी आती है. अरे सुगंधिसे जुकाम होता है! रॅलूप भूतको भला किस चीडका भान हो? मुआ जंगलका ढोर ही है!' ऐसे बहबढ़ाती कडफहाती आधी कबी पढ़ी मृंगकी टालका पतीला तथा चार वाटी इकट्टी करनेपर जैसी जुटाई हो ऐसी मोटी रोटी तथा वह भी सेक कर लकडीके समान कडी हो गयी थी, कि भीतमे मारे नो उसमें भी गृहा पड़ जाय परन्तु गोटीकीं कोर भी न टूटे ऐसी गोटी थालीमें रख कर ऋषिदेवके आगे रख दी.

प्रसन्नतापृतिक ऋषिदेवने कहा - "बारे मैया! हमारे होरके लिये एसा ही भोजन चाहिये. यह वहीं अच्छी गोटी है! ऐसी ही रोटी खानेका हमको अभ्यास है!"

इन्तेम गणिका पिंगला वहां का पहुँची. ऋषिदेवको वडे प्रेमसे वाज-कि रोटी और मूंगकी दाल साते देख उसका पेट तो सलक्ला गया. इस समय ऋषिदेव ऐसे प्रेमसे उसे साते ये और रोटीकी न्तुति करते थे कि उसे देख विंगलांके वैरसे चोटीतक कोंध भर गया, तथा दासीको साथ लेकर एकदम वहांसे चली गयी.

अलग जाकर विगला बोली — "अरी मनोहरी निपुणिका! इस मुप इजडुको लाकर तू मेरा क्या कल्याण करना चाहती है? जानो, मुआ जंगली जानवर है. जिसे न खाना आता है, न वीना आता है, न बोलना आता है, न बैठना आता है, न इसे सोना आता है और न वातचीत करना ही आता है! अली देख ना! हर घडी मैया कहता २ कैसे मरता रहता है? "मैंने तो जाना था कि मेरा चिरकालका मनोरथ इससे पूरा होगा और इस जिंदगीको सार्थक करूगी, परन्तु इस मुए ढोरने तो मुझे खूब ही छकाया है इससे मेरा कुछ भला होनेकी आशा मुझे नहीं."

दासी बोली – "बाई साहिव! तुम जरा भी वनड़ाओं मत, इस मंदिरमें तुम्हारे दर्शनको पधार कर ऐसा कौन माईका लाल है कि जो सांगोपांग तुम्हारे चरणकमल्लोंका प्रसाद चाखे विना जा सका हो ? तुम्हारा नयनवाण तो ऐसा वज्रवाण है कि उससे भले र साधुओं का तथा मुनियोंका मन चलायमान हो गया है, उनके साधुपनेका गौरव गलित हो गया है, तो यह साधुडा किस छेखेमें। क्या यह नहीं जानता होगा कि यह गणिकाका मंदिर है ? इतने पर भी जब यह चल कर इस मंदिरमे आया है, तब क्या तम्हारी मन:कामना सिद्ध किये विना एक पैर भी पीछेको जा सकेगा ? नहीं जी. फिर भी भैंने इसके मुखसे कपटी प्रतिज्ञा करवा छी है, रातको रहा है और रहनेकी पूर्ण इच्छा प्रकट की है, वह क्या अकस्मात यहांसे सटक जाय, यह वात तो 'न भूतो न भिन्यति' ही जानो. ऐसे जोगटे तो मैया २ कहते २ मैयाके चरणकमलोंका सेवन करनेवाले चेरे वन जाते है. कढाईके औटे दूधका पान नहीं करता है पर अधरामृतका पान करेगा. मत्स्येन्द्र जैसा योगी, स्त्रीके अधरामृतपानमे लीन हो गया था, तो यह किस देवालयका देव है! देखों तो सही, में चार दिनमें इसको ठिकानेसे लगा दूंगी, पर तुम भी जरा ठाटबाट ठीक रखो, अपना छमछमाहट वताओ और धीरजसे पिघलाओ."

हिमगिरिके महात्माने सुविचारको संबोधन करके कहा — "हे वत्स सुविचार! इस जगत्की नैसर्गिक बुद्धि ही ऐसी है कि वह चाहे जैसे महात्मा पुरुषोंकों भी प्राकृत पुरुषोंके समान ही समझती है. निर्विकल्प समाधिसे अद्भैतका ज्ञान प्राप्त किये हुए सौजन्यशील पुरुषके हृदयमें भी अज्ञानकी गांठ रट वैधी हुई है, ऐसा मान कर, जगतके प्राकृत पुरुषके समान समझ, उसका अतमंग करनेको क्षुद्र प्राणी प्रयत्नजील होते हैं परन्तु ज्ञान्त, जितेन्द्रिय, उपराम पाया हुआ, क्षमार्जाल, नित्य परमझके ध्यानमें लीन हुआ तथा प्रद्ममावको प्राप्त प्रह्मवेत्ता, अपनी प्रद्ममावनाके निश्चयमें स्थणभर भी चलायमान नहीं होता. जगत्की नाशवत लीलको वह ज्ञान-धीपके प्रकाशसे निकाल डालता है. वह क्रियारहित और विकल्परहित वन कर ब्रह्माकार वृत्तिमें ही तथर रहता है. उसके नेत्र, श्रोत्र, 19ह्माई इन्द्रियां मृतवत् कार्य करती है और वह सर्व हश्य पदार्थों का चिदात्मामें लय कर स्वयम् इस जगत्को तर जाता है. इतना ही नहीं विक्त मायामें ह्वे जीवको तार कर उसे भी सन्माणमे चलाता है. हे वत्सी! जगत्मे विचरके तुम्हें भी ऐसे ही बद्दीत रसके आनंदका अनुभव कर, करवा कर, जीवन्मुक्त रह अनादि अविद्यांके किये हुए अंधकारका स्वस्वरूपकी एकता देख कर ऐसे ही नाश करना चाहिये. संसाग्से पार होनेका यही सबसे श्रेष्ट साधन है."

र्षिगला अपने मनमे अनेक प्रकारके मनोर्थ गढती रहती थी. इत-नेमें सायंकाल हो गया. कंद्पेंहरने सायंसंज्या की कि तुरंत ही पुन: एक सुवर्णके यालम भाति २ के मनीहर फल मूलादिक तथा दूव लेकर दासी आयी तया कदर्वहरसे स्वीकार करनेके लिये विनन्ति की. कंदर्पहरने पनः चसका अनादर किया. इतनेमें पिंगला वहा आ पहुँची. इस समयका पिंग. खाका स्वरूप देवदानवांको छल्नेवाली तथा विम्मृति करानेवाली मोहिनीको भी पानी भराने योग्य या उसने वहे २ ख्रृंगार जरीरपर धारण किये थे. मस्तकपर छोटीनी वडी जोभायमान थीं. चित्तको काकर्षण करनेवाला हीरेका हार कंठमें जनमगा रहा था पैरोंमें झंझुनाहट करनेवाहे नृपुर (पाय-जीव) पहने हुए थीं. नाकम पानीदार मोतीवाली वेसर हिल रही थी. रग-विरगी कमी हुई चोली पहिने हुए थी. बगीर पर अंग प्रत्यंग दिखाय, ऐसा वारीक गुलाबी वस्त्र पहने हुए थी. नेत्रोंमं वारीक सुरमा आंजे हुए थी. अधरोष्ट लालविंट जैसे टीप्त हो गहे थे. शिगकी मांगमें सिंदरको रेखा खिंची हुई थी. नेव हरिणीके नेत्रोंकी भाति चंचल थे. स्तनोंका भाग हाथीके कुंभस्यलकी तरह उन्नत होनेके कारण यौवनका अभिमान दर्शा रहा या. वह कटाक्षसे वडे ही तीव वाण मारती कंडर्पहरके सन्मुख आकर खडी रही तथा परम भक्तिभावको दर्जाती हो इस प्रकार कंडपेंहरको प्रणास करके सम्मुख जा वेठी.

"महाराज! देव! आप जैसे महात्मा पुरुषका अपने यहां पशारना में अपना अहोभाग्य समझती हूं, परन्तु मेरे पूर्वजन्मके किसी कुसंस्कारके कारण आप मेरी अल्प मेटको अस्वीकार करते हैं, इसका कारण में नहीं समझ सकती. हे कुपानिधे! मुझ पर दया करके इस थालमेंसे आपकी 'इच्छामें आवे उस वस्तुको ब्रहण करके मुझे पवित्र करों!' इत्यादि विनय करने लगी.

कंदर्पहरने कहा — "हे मैया! मैंने तुझसे प्रथम ही कहा है कि, मुझ जैसे सन्त पुरुषोंको ऐसे मीठे पदार्थ जहर समान हैं, ये पदार्थ खिला कर तू मेरी मृत्यु कराना चाहती है, तो तेरी मनःकामना मैं कैसे तृप्त कर सकूंगा. में तो जंगलका रहनेवाला झाल पात पर निविद्य करनेवाला हूं. किसी कमवश तेरे मंदिर पर आया हूं. तू मेरे नित्य नियममे विक्षेप करा कर तथा विश्न लाल कर पापकी भागिनी मत हो!"

कंदर्पहरके वचन सुनकर पिंगलाने दासीकी भोर नेत्रोंसे संकेत किया कि थाल हटा ले. दासी तुरंत थाल लेकर चली गयी. कटाकटीका प्रसंग या. पिंगला यौवनमें मद्मस्त थी. मन्मथका थनथनाहट मच रहा था. थोडी देर-तक दोनों एक दूसरेके मुख सम्मुख इकटक देखते रहे फिर कंदर्गहर मुखसे प्रणवका जप जपने लगा. परमेश्वरका स्वरूप उसके सम्मुख जगमगाता हुआ उपस्थित हुआ। पिंगलाका स्वरूप उसे दिखाई नहीं देता था। उसकी दृष्टिमें पिंगला नहीं थी. वह ब्रह्मके रूपमे तदाकार हो रहा था. पिंगलाकी दृष्टि निर्मेल नहीं थी. उसकी दृष्टिहीमे नहीं विलक्ष उसके अंग अंग, मन, चित्त, बुद्धि इन सब स्थानोंमें कंदर्पहर रमण कर रहा था. रगरगमें कंदर्पहर व्याप्त हो रहा था. भवतमें, पदार्थमे, प्रकाशमे, अवकाशमें, अंधकारमे सर्वत्र कंद्-पेहरका ही रूप दृष्टि पडता था, वह भी बिल्कुल कंदर्पहरका रूप ही वन रही थी, उसका मैत्री गांठनेका प्रयत्न व्यथे ही हुआ। धीरे २ कंदर्गहरके मुखकी निस्:पृहता देख वह शिथिल होती गयी. अब उसका हृद्य धडक घडक होता था. उसके हाथ और पांव गुप्त रीतिसे कांप रहे थे, शरीर पर पसीना झलक रहा था, उसके मनमें चटपटी लग रही थी कि एकदम दौड़ कर कंद्पेंहरसे लिपट जाऊं! ऐसा उसका भाव जानते ही कंद्पेंहरके प्रत्येक अंगमेसे एक प्रकारका दिव्य प्रकाश उसकी दृष्टि पढ़ा जिससे पिंगला दंग हो गयी, जकड गयी, उसके पैर उठ न सके, नूपुरकी मंद झनकार भी सुनाई नहीं दी. इस प्रकारसे उसके नेत्र चौंधिया गये. वह महात्मा पुरुषके ऐश्वर्यमे तलीन हो गयी. एक समय ऐसा भी विचार आदा

कि अपने मनकी पापवृत्तिको दूर करूं. क्षणभरके छिये ऐसा भी विचार आया कि यह कोई दिन्य महात्मा पुरुष मुझे शाप देगा तो मेरे सब ऐश्वर येका नाश हो जायगा. ऐसे विचारसे वह दिङ्मूढ वन गयी. उसकी इंद्रियां निःसत्त्व हो गयीं.

परन्तु वत्स सुविचार! प्राकृत मनुष्यके सिंहचार तपे हुए लोह पर पहें हुए जलके बुंद सहश हैं. जैसे उन कर्णोंको उडते देर नहीं लगती, वैसे ही उसके सिद्धचारको नाश होते देर नहीं लगती. ऐसे ही पिंगलाकी शुभ वृत्तियां क्षणभरमें क्षींण होगयीं तथा जैसे इंवनके विना अग्नि अपने स्थानमें • ही समा जाती है, वैसे ही उसकी ग्रुम चित्तवृत्ति अपने अधिष्ठानहींमे समा गंथी. वह पुनः मायामें लिपट कर जान्वल्यमान बन गयी. समुद्रका पान करना सहल है, मेरपर्वतको उठाकर महासागरकी तलीमें हवा देना सहल है, दावानल पान करनेको भी जीव समर्थ हो सकता है, पर बस्स सुविचार! चित्तका निग्रह करना, यह बहुत ही विषम है. उसके लिये प्रत्येक जीवको तप्रधरण कर श्रीहरिके रूपमें छीन बन प्राप्त हुए बछको निर्गुण कर, वैराग्य आदि साधन करनेमें छगा रहना और चित्तजय करना चाहिये. प्राकृत ही नहीं, विलक ज्ञानशील जीवको भी माता, विहन, पुत्री अथवा दूसरी किसी स्त्रीके साथ एक शब्या अथवा एक आसनपर वैठना योग्य नहीं तथा एकान्तमें वातचीत भी नहीं करनी चाहिये. इन्द्रियां ऐसी बल-वान हैं कि वे चाहे जैसे विद्वान वा सन्तकों भी असन्मार्गकी तरफ घसीट ले जाती है. \* जो जींव परकीको माताकी तरह, पराये घनको मिट्टीकी तरह तथा प्राणी मात्रको अपनी तरह देखते हैं, वे हीं जीव इस छोक तथा परलोकको जीत सकते हैं तथा यथार्थ ब्रह्मभावको पाकर निर्विकल्प निजा-नन्दकें स्थानको प्राप्त होते हैं और वे हीं जीव जीवनमुक्त वनते हैं. मृग, हाथी, पतंग, मछली और भ्रमर इनके एक एक इन्द्रिय प्रवल है और ये एक एक इन्द्रियके विषयका स्वाद लेते हैं और एक एक इन्द्रियके वश होकर ही मृत्युको प्राप्त होते है वा जकल्याणको प्राप्त होते हैं, तो पाच इन्द्रियोंको प्राप्त हुआ पुरुप कैसे सुरक्षित रह सके <sup>१</sup> निश्चय वह तो विनाशको ही प्राप्त होगा. सुगंधभोगी अमर नासा इंद्रियका स्वाद छेते २ कमछमें बंध जाता है: स्वाद्मोगी मछली जिह्वारसके लिये काटेमें फँसकर मृत्युकी प्राप्त होती है: रूपभोगी पतंग दीपककी ज्योतिपर झंपापातकर (दूट कर, गिरकर)

<sup>&</sup>lt;sup>९</sup>मात्रा स्वस्ना दुहित्रा वा न विविक्तासनो मवेत्। ग्रह्मानिन्द्रिययामो विद्वासमपि कपैति॥ (मद्यः २।२१५)

मृत्युको प्राप्त होता है; हाथी जैसा महान प्राणी भी कामातुर होनेसे सदाके िलये अंकुशके प्रहारोंके सहन करनेका भोगी बनता है; संगीतभोगी मृत संगीतपर लुभाकर मरणको प्राप्त होता है. इस प्रकार एक २ इंद्रियका विषय भोगनेवाले प्राणी भी जब विनाशको प्राप्त होते हैं तब जो पुरुष पांच इंद्रियोंसे विर गया है उसके मोक्षका तो मार्ग ही कहां है ?

कंदर्पहरके समीप पिंगला अपने नखरे बताती और नयनवाण मारती बैठी है. वह धीरे २ कामोहींपक संगीतका बालाप करने लगी. उसने अत्यन्त सञ्जर गाना आरंभ किया. रागका प्रत्येक शब्द शुंगारसे भरपूर था. विरहकी व्यथाका उसमें स्वरूप दर्शीया था. शब्द र में मद्नकी मस्त करवाया था. जिस गानसे शंकर जैसे एकनिष्ठ ब्रह्मवेत्ता लीन हो गये थे और भीलनीके भोगी बने थे, उस गानसे पिंगलाने कंदपेहरके हृदयको वेधना चाहा. पर कंदर्पहर तो कंद्पेहर ही था. पिंगलाके गानका उस पर कुछ असर नहीं हुआ. वह पद्मासन मारे, नव नाडी तथा दश इंद्रियोंका संयम कर ऐसी तो आनन्दजनक समाधिमें लीन था कि उसके हृद्यके किसी भागमें रागके असरको स्थान व मान न मिला. पिंगलाकी चेष्टा अकारथ गयी. उसका हृद्य ट्रट पडा. क्योंकि कंदर्पहरकी समाधि श्रेष्ठ थी. उसकी दृष्टि केवल ब्रह्ममय थी. उसके कान भी ब्रह्ममय थे. उसका हत्य सकल्पनिकल्पाहित था. उसकी इंद्रियां उसके ही वशमे थीं. वह बिल्कुल चलायमान नहीं हुआ. धीरे धीरे पिंगलाको नींद आने लगी, नेत्र भारी पड गये. अखिर वह व्याकुछ हो वहांसे उठकर चली गयी. मनमें कहतीं गयी कि 'देख तो सहीं यह जोगिया कहांतक ऐसे ढोंग चलाया करेगा.'

इस प्रकार पांच सात दिन पिंगलाने ब्रह्मवेत्ता कामजितको मौहित करनेका प्रयत्न किया. पर कंद्पेंहरको मोहित करनेमे वह सफल नहीं हुई. एक दिन उसके सनमें विचार हुआ कि 'मैंने नये र नाज नखरे किये, नेत्रवाणोंको भी तान र कर मारा. अग प्रत्यङ्ग दिखलाकर ऐसे भाव दर्शीये कि जिखसे नपुंसकमे भी पुरुषत्व आजावे. ऐसा मोह किया पर यह जोगटा वश नहीं होता. मेरी गति यह जान गया. मैंने वेश्यापन दिखाया, पर निष्फल. मेरे मनकी निर्वलज्ञा जाने पीछे यह अपना माहात्म्य वखानेगा. मेरे लिये सब कोई लो ली श्रू श्रू करेगा. इसकी वहाई होगी और मेरी निन्दा होगी. यह लोगोंमें मेरी निन्दा करेगा. यह मुझे हसेगा और जनसमूहमें बार र निन्दा करेगा. पर मै इसकी बहाई न होने दूंगी. इस पिंगलाके ऊपर अनेक मनुष्य प्राण दे रहे हैं, अनेक पुरुष इस पिंगलांके हायकी पानकी वींडी छेनेके लिये हजारों तथा लाखों रुपये वारनेको तैयार हैं. मेरे साथ एक शख्यापर क्षणभर रमण करके, खुद राजपुरुष भी अपना राज-काज भूलकर कई दिनतक मेरे कैदलानेमें पढे २ सड़ा करते हैं. ऐसी मुझ परम मुन्दरींकी यह जोगिया इच्छा नहीं करता, यह अपने मनमे मेरा ज्य-हास करे, यह में सहन नहीं कर सकती. आज राजिको यह मेरी इच्छा तुम नहीं करेगा तो में इसे थूल चाटने योग्य बना दृंगी.'

अत्र पिंगलाका प्रेम कोशके रूपमें वद्ल गया. और ! वेश्याको प्रेम कैसा ? लसका वह प्यार क्या ? वह तो विषयकी लोंडी ही है, द्रल्यकी दासी ही है. यद्यपि पिंगला ऐसी कामकी लालसावार्ला इसके पूर्व कभी मी नहीं बनों थी, पर जबसे लसकी दृष्टि कंद्पेहरपर पड़ी तबसे वह मान शब्द ही भूल गयी थी. जिसका मान नष्ट हो जाता है वह प्रतिष्ठाके स्वास्त्र काम गयी है. वह कामकी दासी बन गयी है. उसके तनमनमें सर्वत्र काम न्याप रहा है. काम अर्थात दृरके विपयोंकी तृष्णा और वश्र वर्धात संगकी अभिलाया. कामवश जीवकी स्थिति एक समान नहीं रहती. तृष्णा और अभिलायांकी नाश होनेका जब समय आता है तब वह जीव मृढ वनकर कोशके अधीन हो जाता है. यही स्थिति इस समय पिंगलाकी वन गयी है. उसकी विपयेच्छा क्यों तृप्त होती ही न थी. उसके हदयमे विश्वद्व प्रेम होही कहांसे, तथा ऐसी अपलाको कन्द्र्पेहरके विश्वद्व स्वरूपका ज्ञान कहांसे होसके ?

काज पिंगला कामकोबसे अंघी वन गयी है. जैसे २ राजिका समय समीप लाता जाता है त्यों २ वह अधिक अधीर वनती जाती हैं. आज जो कंदर्पहर उसकी इच्लाके अधीन न हों तो उसके प्राण छेन्का गणिकाने निश्च किया है. एक तीक्ष्ण कटार अपने पास लिया रक्खा है. उसको सारे दिन खाना पीना भी अच्छा न लगा, स्थिर हो बैठी भी नहीं, आवरी वावरी आकुल क्याकुल वन गयी है. वह विहल वन गयी है. उसे कद्रिकी ही ली लगी है. राजि हुई. अंधकार होगया. पिंगलाके हरयमें वह अंबकार क्याप गया. महात्मा कंद्रपेहरके मन्दिरमें उसकी आज्ञानुसार एक ही मलिन दीपक जलता है. वहांपर पिंगला अपना मोहपन दिखावी हुई गयी. कंद्रपेहर अकारके जपमें एकतार था, इस कारण पिंगलाके नपु-

रोंका शब्द उसने सुना नहीं और न उसकी ओर दृष्टि की तो फिर उसके सौन्दर्यपर तो दृष्टि ही क्यों देवे ? पिंगला रोषमें — क्रोथमें जल बल रही थी. वह ठमकार करती साथी. कंदर्पहर स्थिरही बैठा रहा. पिंगला प्रणाम कर ऋषिदेवके सम्मुख बैठ गयी.

उसके हृद्यका भाव महात्मासे गुप्त न था, अपनी ओरको कामसे मस्त कांखोंद्वारा विंगलाको निहारते देख महात्माने कहा — "मैया तुम्हारा कल्याण हो!"

पिंगलाको यह शब्द वजके समान लगा. वह कोधित हो बोली— "अरे ओ जोगिया! जाज मैया बैयाकी वात दूर छोड दे, तू वडा महात्मा है सो मैंने तुझे जाना है. इस घरमें जब तू आया तब तूने क्या शर्त की थी उसका समरण है क्या ?"

महात्मा बोला - " मैया ! है !"

पिंगला बोली — " चल ! आज उस प्रतिज्ञाके अनुसार मेरी इच्छा पूर्ण कर, मेरी इच्छा तृप्त कर !'

महात्मा बोला — " मैया ! तेरी इच्छा तृप्त हो चुकी है. तू क्यों वाव-लीसी बनी जाती है ?"

इस समय विंगलाकी रग २ में काम न्याप रहा था. उसने एकदम खंडे होकर ऋषिराजका हाथ पकडा और कहा — " हे महाराज ! मेरे प्राण-प्रिय! आप पलंगपर चलो और मेरे जीवकों तृप्त करो और ये व्यर्थ बात छोड़ दो." ऐसे कह कर संतका हाथ खींचा.

ऋषिने कहा - "मैया! धीरक धर तेरी इच्छा तृप्त होगी ही, तू खतावली क्यों बनती है. आज क्या जल्दी है."

ऋषिराजका यह वचन सुनते ही पिंगला कोषांघ हो गयी, कोधसे संमोह हुआ, कर्मेन्ट्रियां उद्धत बन गयी, मनसे ही विषयोंमें लवलीन हो गयी, उसका मन विरुद्धल मृढ बन गया. वह मिश्याचारिणी वन गयी. वह अपने तथा ऋषिके रूपको भूल गयी तथा खंजर निकाल ऋषिको धका देकर गिरा दिया. कहा — " अरे साधुडे! आज कितने दिन हुए तबसे मुझे छला करता है, परन्तु आज छली जानेवाली नहीं, जो तु आज मेरी इच्छा तृप्त नहीं करेगा तो मैं तुझे इस कटारसे मार डालंगी!"

संतने देखा कि कटाकटीका समय है, यह दुष्ट अवला सबला होकर मेरा चात करनेमें क्षणभर भी विचार न करेगी तथा चात हुआ कि गुरु- वर्यने जो आज्ञा की है वह पूर्ण नहीं होगी, इससे उसने सामोपचारका ।

"हे विवेकी अवला ! इस एक संत पुरुषकी प्राणहानि करनेसे तेरी कामना पूर्ण होती हो तो ऐसा भले ही कर ! पर मेरी एक वात याद रखना, तू जो घोर पाप करनेको तियार हुई है उससे तेरी इच्छा पूर्ण नहीं होती, विक्ष उल्टी तू पापभागिनी होती. इस जन्ममें पूर्वजनमें कुसंस्कारके योगसे तुझको वेश्यापन प्राप्त हुआ है और किसी सुसंस्कारके योगसे ऐश्वर्य प्राप्त हुआ हैं, उसके वदले अगले जन्ममें तुझे नरकमें ही पडना पड़ेगा."

पूर्ण तिरस्कार जनाती हुई पिंगला वोली—"अरे साधूड़ा! मुझे नरकादिकका कुछ भय नहीं. तेरे साथ क्रीड़ा करनेसे चाहे नरक भले ही प्राप्त हो पर वह नरकका दुःख मुझे स्वांके समान होगा. तेरी अनुपम कान्ति देख कर ही मैंने अपने दोनों मंदिरोंमें तुझे निवास करने दिया है. वहांसे तू किसी प्रकार खिसकता नहीं और मेरी कामनाएं भी पूर्ण नहीं करता. तू या तो मेरी कामना पूर्ण कर अपनी प्रतिज्ञा पाल, नहीं तो चमलोकम जा! जो स्त्री कि हजारों लाखों रुपये हेने पर भी अप्राप्य है वह तेरी सेवाम तैयार है, वह तेरी किसी भी गिनतीमें हो नहीं क्या? तुने वचन दिया है कि तेरी कामना पूर्ण किये विना में यहांसे नहीं जाऊंगा, उस मेरी कामनाको कय पूर्ण करेगा? आज आठ दिन हुए कि में तेरी सेवा करती हूं, प्रार्थना करती हूं, विनित्त करती हूं, पाव पड़ती हूं, उसकी कुछ भी परवाह न करके नू बगुला भगतकी तरह मैया २ वकता रहता है, तो क्या अपने वापका माल उहाने यहा आया है? चल पलँग पर, नहीं तो अभी मार डाल्होंगी."

इस समय पिंगलाका लावण्य नष्ट हो गया था, वह राक्षक्षी रूप धारण कर हायमें खंजर पकड़े खड़ी थी. उसके नेत्र लाल ईगुरके समान हो गये थे. दार्चे हाथसे साधुकी गर्दन पकड़ ली थी और कहती कि 'जो इसी क्षण पलंग पर नहीं चलेगा तो मार ही डालंगी!

ऋषिते देखा कि पिंगला मानतेवाली नहीं. 'कामातुराणां न भयं न लजा 'कामातुर मनुष्यको भय और लजा नहीं होती, अर्थीको माई वंद नहीं होता. अहो ! इस जगतमें बड़े बड़ोंको चलायमान करनेवाली की है-चसका शख अनिवार्थ है. यह होने पर भी मृदंगित उसे अवला कहते हैं. पिंगलाका सबलपत देख, अबल बन कर कंद्पेहर खड़ा हुआ और पिंगलाकी सोर चला. पिंगला आनंदित हुई. उसका कोष धीरे २ कम होने खगा. वह शान्त बन, हँसी और प्रसन्नमुख जनायी.

तब ऋषि बोळा - " हे पिंगळा ! में गुरुदेवकी प्रतिज्ञापूर्वक कहता हूं कि तेरी इच्छा पूर्ण किये विना यहांसे जाऊंगा नहीं."

पिंगलाने कहा — "स्वामीनाय! प्राणसे भी अधिक प्रिय! सुप्रसे जो कुछ अपशब्द निकल गया हो उसे क्षमा करना-"

फिर पिंगडा तुरन्त पढंग पर जाकर सो रही. तब ऋषिराज पढंगके पास खड़ा रह कर बोठा — "पिंगठा! मेरी एक वात सुन! आजसे हम नुम दोनों एक ही पढंग पर शयन करेंगे, पर जहां तक में यहां रहूं वहां तक तुझे अन्य पुरुषसे संभाषण भी नहीं करना चाहिये और छेटे २ जो कथा में तुझसे कहूं उसको तुझे सुनना चाहिये और यदि उसके पीछे तेरी कामकीडाकी इच्छा प्रवल रहे — अक्षय रहे तो उसे में पूर्ण करूंगा, परन्तु मेरे शरीरको स्पर्श न करना और में भी तेरे शरीरको स्पर्श नहीं करूंगा. -यदि तु मेरा अंगको स्पर्श करेगी तो तत्क्षण भरम हो जायगी. तुझे केवल मेरी कथा मात्रको ही उक्षपूर्वक अवण करना चाहिये."

विंगलांन मनमे विचार किया कि 'बाबाजी फेंसे तो हैं, पर अभी कुछ भाव खाते हैं, पर क्या हरकत है! भले ही चाहे जैसी कथा कहे, पिंगला तो उसमें फ़ॅसनेवाली नहीं. ऐसी ज्ञानगोष्ठी मैंने बहुत सुनी हैं. एकश्च्यापर खींके साथ सोने पर कौन ऐसा महात्मा हे कि जो अपना ब्रह्सचर्य रख सके. खर, आज एक श्च्यापर सोना नो कवृल किया, तब तो फ़ॅझा. कल लट्टूजी न बनाऊं तो मेरा नाम पिंगला ही नहीं. कल नहीं तो चार दिन पीछे वाबाजी भोगविलासको तैयार हो जायंगे. विश्वामित्र तथा पराशर जैसे तपस्त्री खींके सौन्दर्यपर लुव्य हो गये है तो इसकी क्या बात है. इस समय दो जो कहे सो हां हां कहो क्योंकि जो अविक हराऊंगी तो तो कदाचित एकाध दिन सुख सुगवाकर चला भी जाय.'

ऐसा विचार कर वह बोली—"महाराज! आपकी ऐसी इच्छा है तो मैं वैसा ही बर्ताव करूंगी. आजसे अन्य पुरुषके साथ वातचीत नहीं करूंगी. आपकी आज्ञा विना आपके अंगका स्पर्श नहीं करूंगी. आपकी कथाको लक्षपूर्वक सुनुंगी, क्यों, अब तो राजी हो ना ?" कंदर्पहरने कहा - " मैया, में तेरे ऊपर प्रसन्न हूं और मेरी प्रार्थना है कि तेरी कामना पूर्ण हो!" ऐसा कह कर कंद्पेहर तया पिंगला एक शब्यामे एक दूसरेके अंगका स्पर्श न हो सके इस प्रकार सोये.

## चतुर कौन?

श्रूण पर केटे हुए कंद्पेहरने क्षण भर विचार कर पिंगलासे कहा — हे सोद्ये तथा बुद्धिमचामें श्रेष्ठ पिंगला! में तुझसे एक कथा कहता हुं, उसे सुन कर तुझे उचित जान पढ़े तो मेरे प्रश्नका उत्तर देना. इस उत्तरसे मालूम हो जायगा कि लोग तुझे बुद्धिमती, चतुर, कार्यकुशल कहते हैं सो तू उसके योग्य है वा नहीं. इसका निश्चय कर में तेरी मनःकामना पूर्ण कहंगा.

विश्वपुरी नामकी धनेक वैभवसे परिपूर्ण एक अछौकिक नगरी है. इस नगरीका स्वामी महासमर्थ, सकल कला - वैभव - विभूति - ऐखर्यका परम निधान है. इसके स्वामीका नाम पुराणपुरुष है. उसके वैभवमें कुछ न्यूनता नहीं. उसकी शक्ति इतनी अगाध है कि वह जो चाहे सो कर एकता है. इस नगरीके स्वामीके दो पुत्र हैं. एकका नाम राजसलाल और इसरेका नाम सान्त्विकलाल. एक समय पुराणपुरुषने उन पुत्रोंको समीप बुडा कर कहा अब तुम सयाने हुए हो इस कारण तुम्हें अपने राज्यकी दो त्यरियोंका नंबरदार वनानेकी मुझे इच्छा है. उन नगरियों मेंसे एक नगरी अति अज़त है, पर वहांकी प्रजा अपने स्वामीका स्वामी होनेकी सदा उद्योग करनेवाली और उद्धत है. जो उस प्रजाका स्वामी जरा भी गाफिल रहता है तो यह प्रजा उसे अपना दास बना कर वाजीगरके वंदरकी तरह नचाती है और अन्तको कैडमें भी डाल देती है. पर इस नगरीका दिखाव अति रसणीय है, वहां सदा थेई थेईका जञ्द सुनायी दता है, लोग हँसते, खेलते तथा स्वच्छन्द हैं और भवन सुशोभित और रम्य हैं. पर इस भवनोंवाले सगरमें जो सबिक कालतक निवास करता है वह अपने खरूरको भूछ जाता है और उसमें मेरी अवकृषा (क्रोघ) का पात्र वनता है. दुसरी नग-निका दिखाव किसी प्रकारके भी ठाटबाटरहित है. इसके घर भी खंहह-छसे हैं. एसमे निवास करती हुई प्रजा भी विना ठाटवाटकी है मौर दिखा-दमें उदास है जार उसके देखते ही पहले ही निराशा उत्पन्न होती है. यह प्रजा ऐसा दका विनाकी, मैाज या आनंद विनाकी, वर्गीचे, फुछवाडी आदि विस्ताररहित, शृंगाररहित, पर श्रेष्ठ ब्रद्धित्राली, हिताहित जानने-

वाली और जो इसकी इच्छानुसार वर्ते तो परम पुख देनेवाली तथा मेरी भक्ति वढानेवाली है. उस प्रजाके पास मौजकी सामग्री नहीं. प्रथम तो उसका संग करते दुःख ही दिखाय ऐसी वह प्रजा है. प्रथम नगरीकी प्रजा पैसे टकेसे परिपूर्ण, गड़बर, रंग रागमें छवलीन – मस्तान, विलास, वैभव भोगनेमें श्रुवीर, प्रथम तो अपने खामीकी सेवक, फिर स्वामीकी स्वामनी होकर बैठनेकी कामना करनेवाली है और मुझमें जिसकी भक्ति न्युन हो उसका सब मनोरथ पूरा करनेवाली है. पर जो उसके वश हुआ उसको वह संकटमें डालनेवाली और अनिवार्य दुःख देनेवाली है. वह बड़ी मोहक है. राजाको अनेक प्रकारसे लाड प्यार करनेवाली है, आनंदका दिखाब देनेवाली है और सदा यनथन करनेवाली है. पर जब विफडती – विगडती है तब राजाको भी कैदमें डाल दे ऐसी है. दूसरी नगरीका नाम देवी संपत्ति है तथा पहलीका नाम आसुरी संपत्ति है. इन दो नगरियोमेंसे चाहे जो जिस नगरीको लेकर उसका स्वाधीन सुखक्प राज करो.

पराणपुरुषका छोटा पत्र लालाजी था. मौजी था, विलासी था. उसने विचार किया कि अपने राम (हम) तो जहां आनन्दोत्सव हो वहां ही रहेगे. आसुरी संपत्तिपुरीमें जो आनन्दध्विन सुनी जाती है वैसी देवी संपत्ति पुरीमें नहीं ऐसा पिताजी ही कहते हैं तो वहां जानेमे लाम क्या ? बडा भाई आसुरी संपत् पुरी मांगे तो भी मैं तो उसको उस नगरीका राज नहीं दूंगा, उसे तो मैं ही छूंगा. राजसलालने आसुरी संपत्—पुरीका राज अपनी इच्छासे स्वाधीन कर लिया. दूसरे पुत्र सास्विकलाल बडे भाईको दैनीसंपतपुरीका राज छेनेकी इच्छा यी और इसके मिलनेसे उसको अति आनन्द प्राप्त हुआ. राजसलालको उसकी चतुरंगी प्रजाने थोडे दिनतक तो ऐसी मौजमें मस्त किया कि वह सब आनंदका भोका बन गया. इस प्रशिको ही सर्व आनंदका स्थान मानने लगा. अनेक प्रका-रकी मौज भौगने लगा. प्रजा भी उसके कहनेके अनुसार काम करती थी. धीरे २ वह प्रजाका पूर्ण प्रेमपात्र बन गया: फिर तो प्रजा जैसा कहे वैसे ही राज्य करने लगा. उस नगरीके तुच्छ आनन्दमे वह लवलीन हो गया और धीरे २ छपने हाथ ही वह कैद्की वेडियां तैवार फरने छगा. अन्तर्मे वह प्रजाका ऐसा दास बन गया कि एक दिन उसकी स्वयमेव तैयार की हुई वेडीमें उसकी प्रजाने उसे अकड लिया और पीछे कहा – तेरे मविष्यमें दुःख, हानि, आवर्जन, विसर्जन, क्षणिक आनंद और स्रनिवार्य दुःख ही

है उनको तु मोग!' ऐसा कह उसको प्रजाने ऐसे अंधकारमे डाल दिया कि उसका अवतक पता नहीं लगता है और अपने पिताश्री पुराणपुरुषका दर्शन तो इसके भाग्यसे हो सकता ही नहीं.

सास्विकलाल देवी संपत्प्रीकी प्रजापर राज्य करने लगा. यह प्रजा न हंसीली, न विनोदी, न कीड़ीली, कुछ भी नहीं. वहां नाट्यारंभ नहीं, गीतगान नहीं, आनंद नहीं, चरसव नहीं, अधिक लीलाएं नहीं और अधिक जनोंका समागम भी नहीं. उसकी प्रजा भी चतुरंगी थी. पर विरागी. हर्यपर प्रेमरहित, सन् असत्के विचारवाली, सक्को अमेद हिंदे देखते. वाली थी, तो भी उसके मनमें - चित्तमे - आत्मामें जो आनंद होता था. वह अलोकिक था. जहां प्रेम नहीं वहां भय किसका रिप्त ही भय! वहां प्रेम या पर निर्मुण प्रेम या. निर्मुण प्रेम यह अलौकिक ही प्रेम है. ऐसा अप्रेमी - अभोगी दीखता भी परिपूर्ण आनंद्रेक स्थानमें रहनेवाला सात्विक. लाल पूर्ण आनंदसे उस प्रजाका पालन पोवण करने लगा, और जैसे २ उसको पाळता गया वैसे २ उसका सामध्ये बढता गया प्रजा ज्यों व्यो तावे होती गयी, स्यों त्यों वह दूसरे २ राज्योंका स्वामी होता गया. इन राज्योंके जीतनेमे सान्तिकलालको बहुत परिश्रम करना पडा और तत्काल तो लाभ कुछ मालुम नहीं हुआ पर कुछ समय बीतने और संपूर्ण प्रजापर पूर्ण प्रभाव होतेपर वह इतना वलवान् हुआ कि उसका पिता प्रसन्न हजा और इसने अपने राज्यपर उसे स्थापित कर दिया."

कंदर्पहरते पूछा - "हे पिंगला! इत दो वंबुओं नें बुद्धिमान् कौत ? श्रणिक आनंदका मोगी, अथवा नित्यानंदका मोगी ?"

पिंगलाने कहा — "भला इसमे क्या पूछना ? वुद्धिमान सार्त्विक-टाल ही तो ! जो आनंद हमेशाका हो वही सवा आनद है. इस समय जो आनंद माल्यम पढ़े और पीछे उदास होना पढ़े वह क्या आनंद कह ने योग्य है ? यह तो मुर्खकी यडी भरकी मौज !"

कंद्पेहरते कहा - "तेरा कल्याण हो! तूने ठीक कहा." योडी देर चुप रह कर फिर संतने कहा - "पिगला! लोग तुन्ने बुद्धिमती तथा सयानी कहते हैं पर मुझे तो तू मूर्लोंमें शिरोमणि माल्यम होती है!"

पिंगला वोली - क्यों महाराज! आपकी इच्छा हो तो आप जिसको कहो उसको अपने वज्ञ कर वंदरकी भाति नचाऊं, इननी सुझेन सामध्ये है तो मै मुखं क्यों ?" 'मूर्ल इस लिये कि चतुराईमें उत्तम कहे जाते हुए राजा राणा जो लाखोंको वशमें करनेवाले हैं, वे तेरे वशमें हो जाते हैं तो ऐसा होनेपर भी एक मिखमंगा जोगिया, जो यह घर २ जोर द्वार २ भीख मांग कर ज्यों त्यों पेट भरनेवाला है, उजाड जंगलमें रहेंनवाला पशुसमान है उसपर तू मोहित हो गयी है! मुझे तो तेरी चतुराई घूलमें मिल गयी मालम होती है और तुझे बुद्धिमती और चतुर कहनेवालोंको में मूर्खिशिरोमणि मानता हूं. इसं (मूर्खेता) के विना तू उस राजसलालकी तरह क्षणिक सुख भोग कर अपने हाथसे ही केदखानेमें पडनेको तैयार न होती. यह केदखाना राज-बंधन नहीं, पर अनंत नरकका केदखाना है. वहां जानेकी तू क्यों कामना करती है, जो उत्तम चतुर है तो ?" पिंगला चुप रही.

तत्र संतने कहा - " तेरी इच्छा जो विलास रमनेकी है तो रमण करनेके पूर्व जो में कहूं सो पुनः सुन ! तु राज राणाकी प्रिया है, किसीको कुछ गिनती, नहीं तो ग्रुझपर क्यों तुष्टमान हुई है सो कह ? इस शरीरसे तुझे किसपर मोह हुआ है ? तुझे मेरे रूपपर मोह हुआ है अथवा मेरे मुखपर, नेत्रपर, झंगपर, हाथपर, कानपर, नाकपर, किसके ऊपर तुझे मोह हुआ है, सो तू मुझसे कह, तब मैं उसके सीन्दर्यका तुसे भान कराऊं-जो तुझे मेरे मुखपर मोह हुआ हो तो यह मुख किस वस्तुका है सो देख! इसमेंके दांत केवल हिड्डियां हैं, एक दांत गिर पडे तो फेक देते हैं. इन दातोंपर तुझे मोह होता हो तो छे ये दांत. जीभपर मोह हो तो यह जीभ भी तेरे समीपमे ही है नेत्रोंपर मोह हो तो नेत्र भी तेर समीपमें ही हैं." ऐसे कहते २ अपने योगबल्हारा दांत, जीभ, नेत्रकी गोली (कीये) भिंगलाके हार्थमें छेनर दे दिये. "तेरी इच्छामे आवे तब तक इसे भाग! इस हाड, चर्म, मांस, मजा और छोहूसे भरे हुए यंत्रकी तरह चलते शरीररूपी पिज-रेमें तुझे क्या सुंदर दीखता है ? तुने आज दिनपर्यन्त सब पदार्थ भोगे हैं, तेरी देह तथा इन्द्रियां निरोग रही हैं, राज तथा वैभवकी तू वडी रानी हैं, इस राज्यमें तेरे जैसी बुद्धिमती कोई भी गिनी नहीं जाती, ऐसी तू किम पदार्थ पर मोहित है, मुझसे कह."

## शरीर मलमूत्रका भंडार

ींपगलाने कहा - "हे साधों! में तुम्हारी कान्तिपर मोहित हुई हूं." कंद्रपहरने कहा - "जो कान्तिपर तुझे मोह हुआ है तो (शरीर दिखा कर) कान्तिको भोग कर तृप्त हो है" पिंगला बोली — "कान्तिको किस प्रकार भागा जावे ? रितके-लिका ध्यान तो जुटा ही है, उसके मोगने ही पर आनंद होता है, तृप्ति होती है."

साधुने कहा - "वह भोगनेको तुझे चाहिये ? हे. उसे भोग."

पिंगला बोली — "यह तो जैसे भोगनेकी रीति है वैसे ही भोगा जाय, पुरुष तथा खीको एक दूसरेकी रतिकेलिके स्थानपर ही मोह है और मुझे भी यही भोग चाहिये."

कंदर्पहरने कहा — "हे चतुरा! इसमे मोह पाने योग्य क्या है! तृ कहान है इससे ऐसे वकती है. पर जगदीशने जब मतुष्यको बनाया तब जो सुन्दर पदार्थ है उन्हें प्रकट रक्खा है खोर जो मलसे मरे हुए पदार्थ हैं उन्हें प्रकट रक्खा है खोर जो मलसे मरे हुए पदार्थ हैं उन्हें गुप्त रक्खा है. इस गुप्त रहे हुए ऐसे अपिवत्र स्थानपर तुझे मोह हुआ है यह कैंगी तेरी मूर्खता! में तो तेरी चतुराई विल्कुल चुल्हेमें पडी हुई देखता हूं. भुंह, कान, नेत्र, नासिकादि जो सुन्दर हैं वे सब प्रकट हैं, उन पर तो तुझे मोह होता नहीं और जो मांसका पिंड है उस पर तुझे मोह हुआ है, इससे मुझे तेरी झुद्धि पर ग्लान होती है. तुझे लोग व्यर्थ ही चतुर गुणवान और झुद्धिमान मानते हैं, पर तृ तो विल्कुल मूर्ख ही है. जिस पर तृ मोहित हो रही है उसमेंसे मृत्र तथा लिवल्जिल पदार्थ झरा करता है तथा पृथ्वीपर गिर जानसे उसकी ओर देखनेंमें भी घृणा होती है. ऐसे अपिवत्र तथा गंदी मोरीके समान क्षुद्र स्थान पर भला क्या झुद्धिमानको मोह हो सकता है. इस गंदे स्थान पर किसी भी सज्जन पुरुपकी तो क्षणमर भी प्रीति होती नहीं, तो फिर उस पर तुझे मोह हुआ है इससे तेरी बुढ़ि-पर मुझे हैंसी आती है!"

पिगला बोली — "ह साथो ! में कुछ तुम्हारे अकेले इसी स्थानवर मोहित नहीं हुई, किंतु मेरा तो तुम्हारे सर्वाङ्ग पर मोह है. यह गुप्त स्थान तो इसका एक विभाग है तथा खी पुरुषके परम प्रेमका, सर्वाङ्ग के मोहनेका स्थान — रमणस्थल है. इसी पर सब सर मिटते हैं. विश्वामित्र, पराजर, ईद्र, रावणादिको भी इसी पर मोह हुआ था!"

साधुने कहा - "जिसपर सब मर मिटते है उसे छेकर तू आनन्द कहोल करनेमें क्यों तत्पर नहीं होती ?"

गणिकाने कहा - '' महाराज! मुझे अपने छर्नाङ्गका सुख हों! यह छंग मेरा करों!!"

"ठीक ठीक. यह शरीर तेरा ही है. छे, तुझे क्या दुं ?" ऐसा कंद-पहरने कहा.

"अंग ।" पिंगला बोली.

"तू किसको अंग कहती है ? अंग इसमें क्या है ? यह गला देऊं, कि हाथ दूं, पग दूं, कि माथा, भोंह, गाल, नेत्र, कर्ण कि नासिका, जीभ कि दांत, पेट कि पीठ, गुदा कि उपस्थेन्द्रिय! क्या दूं बोल ?' कंदपेहरने चेसे प्रत्येक अंग बता कर कहा.

"महाराज यह कोई नहीं, पर जिस पर मुझे मोह है, जो सुन्दर है, जो आनन्द देता है सो अंग दींजिये।" ऐसा पिंगला बोली.

साधुन कहा — "अच्छा, जो अंग तुझे सुन्दर और आनन्द देनेवाला माछम होता हो उसे उठा ले और सुखसे उसे भोग कर आनन्द है."

पिंगला घवरा कर विचारमें पड गयी और चुप रह गयी। थोडी देर विचार कर वह बोली – "मैं क्या उठाऊं ?"

साध्र - "अपने मनका माना सुन्दर अंग."

ं विंगला – "यह कैसे उठाया जावे ?"

तब साधुने कहा - "जो अंगको उठावेगी नहीं तो भोगेगी कैसे ?"

पिंगलाने नहा - "महाराज! मैं कुछ समझती नहीं, पर यह जो सुन्दर, कान्तिमान् दीखता है, सब प्रकार सुन्दर है, भरा हुआ, हृष्ट पुष्ट दीखता है, उस अंगसे मैं और आप एक रस होकर भोगें, वह भोग मुझे चाहिये."

सन्तने कहा — "हे विचक्षण! मुझे तो इसं नाशवन्त मिट्टीके शरीरमें कुछ भी सुन्दर दीखता नहीं. यह जो शरीर तुझे सुन्दर दिखायी देता है वह तो केवल नरककी खान हैं. इस खानमें क्या सुन्दरता दिखायी देती है ? रात दिन इसमेसे नरक झरता रहता है. इस पर तुझे मोह होता है ? थूक, लाल, चीपडा, किंघर, मांस, मज्जा, हड्डी तथा मलमूत्रसे भरे शरीरके किस भाग पर तुझे मोह खरपन्न हुआ है, सो कह ? क्योंकि जिसे तू उत्तम — सुन्दर तथा अपने प्रेमका पात्र — आनन्दका पात्र मानती हो उसे देकर तेरी लालसा पूर्ण करने तथा अपनी प्रतिज्ञा पूर्ण करनेको में आतुर हूं."

### परम आनन्द्का स्थान

पुनः पिंगला विचारावर्तमे पड गर्था. उसे कुछ सूझा नहीं. थोडी देरमें वोली — "हे साधो ! हे महात्मा ! जो तुम्हारा मुझ पर प्रेम हो तथा अपना वचन पालना हो तो मुझे जिससे आनन्द हो वह दो."

संतने कहा - " तूने ठीकं कहा. इस विदेहनगरीमे सब लोग तुझे विचक्षण गिनते हैं. वह ठीक है. सत्य - ग्रुद्ध - परम - आनंद भोगनेकी त परम पात्र है. पूर्व जनमके अनेक सुसंस्कारोंसे विशुद्ध संस्कारी है. अधि-कारी है. मैं तुझे परम आनंद दूंगा. हे पिंगले । सुन. प्रभुने तुझे यह जो सर्वोत्तम मनुष्यशरीर दिया है वह क्षणिक सुख भोगनेको नहीं, विलक्ष परम आनंद भोगनेको दिया है. वह आनंद क्या १ इस देहका सर्व आनंद तो तुच्छ है. क्योंकि वह श्रणिक है. शरीरका श्रणिक सुख वा आनंद सुख नहीं और न आनंद है, विक यह वुद्धिका भ्रम मात्र है. क्षणभर विचार कर जगतका व्यवहार - उत्पत्ति, श्थिति तथा नाश प्रति लक्ष देगी तो तु स्पष्ट जानेगी कि इस शरीरमें कुछ भी संदरता नहीं, यह शरीर अनेक प्रकारके सत्कर्म करनेके लिये है, श्रणिक सुख भोगने और पाप कर्म करनेके लिये नहीं, मोह तो उस पदार्थ पर करना चाहिये कि जिसमेंसे नित्यका आनंद प्राप्त हो. मुझे बता कि जो आनंद नु मोगनेको तैयार हुई है यह कीड़ाका आनंद कितन काल तक रहेगा? वर्ष, दो वर्ष अथवा हमेशा रहेगा? तुझे क्षणिक आनंद दूं अथवा अखेडानंद दूं ?' फिर वह चुप रह गयी. तब कंद्पेंहरने कहा -"उत्तर दे, क्योंकि मुझे तेरी मनःकामना तुप्त करनी है. लौकिक आनंद कितनी देर रहेगा सो तू जानती है ? वर्ष, दो वर्ष या जीवे तक तक रहेगा!"

र्षिगलाने कहा — " धरे वर्ष दो वर्ष कैंसा ? तुरन्त भोगा और तुरन्त ही भूख. श्रणभगका ही यह आनंद है. जब तक भोगो तब तक हीं सुख! जो प्रथम भीठा सो पीछे खट्टा!"

" सही ऐसा है क्या ! तथा इसके छिये ऐसी च्तकण्डा ! इतनी स्वाड पछाड, इतना उत्पात, इतना खुराफात, पीड़ा तथा व्याकुछता ! और उसके छिये इस खंजरसे जिसने इस जगतकी खीमात्रको माता मानी, कुछ भी अविरक्तता धारण नहीं की, ऐसे एक संतका घात ! मैं तो समझता था कि यह आनंद नित्य (स्थायी) होगा, पर तू तो कहती है कि विषयसुखका आनंद तो क्षणभरका ही है और वही तुझे भोगनेकी इच्छा है. अरे मूढ ! अरे पामर ! यह जान छे कि मेरे साथ विषय रमनेकी तेरी इच्छा इस क्षणमे तृप्त हुए पीछे फिर और भी अधिक जागृत होगी और इस पापरूप आनंदके छिये तुझे बड़ी र व्याकुछता हुआ करेगी, तब तू क्या करेगी ? जो सुख क्षणभरमें नाश हो जायगा ऐसे सुख अथवा आनंदके भोगनेसे किसी भी मनुष्यका जीवन सार्थक नहीं होता और न सुख फिछता है और

न आनन्द ही मिछता है. आहार ऐसा करना चाहिये कि जो शरीरको अमर करे, सुख ऐसा भोगना कि जिसकी तुछनाका कोई दूसरा सुख न हो, विलास ऐसा रमना कि जो सर्वोत्कृष्ट हो, आनन्द ऐसा हेना कि जो परम आनन्द ही हो और तृप्ति ऐसी होनी चाहिये कि कामनाका ही खय हो. हे पिंगला ! अपवित्र, धर्मका भंग करनेवाले और नित्य नरकमे डालनेवाले विषयोंसे कोई भी जीव, किसी समय परम सुखी अथवा परम आनंदी नहीं हुआ और न होगा ही. इसी प्रकार तुझे भी मेरे साथ विलास करनेसे न तृप्ति होगी न सुख मिळेगा और न आनंद होगा. क्षणकी तृप्ति, क्षणका सुख, क्षणका आनंद यह क्या आनंद माना जायगा? इतना समझनेपर भी तुझे मोह होता है यह तेरी मृद्ता अज्ञान – ही है. तूने इतने समय तक विषय भौगा है तो भी तुझे तृप्ति नहीं हुई, पर उउटी विशेष ळाळसा होने लगी है तथा पुन: पुन: विषय भीगनेकी इच्छा करती है उसका कारण यह कि इस जगतका मिथ्या आनंद भोगनेसे तृप्ति नहीं होती. वह आनंद मिण्या है. उससे तृप्तिके वद्छे अधिकाधिक अतृप्त वनकर मोगकी उत्तेजना और अधिक होती है. यदि तेरा पूर्व हुआ आनंद सत्य आनंद था तो वह आनंद कहां छप्त होगया ? जो तुझे परम आनंद हुआ होता, नित्य आनंद हुआ होता तो नये आनंदकी अपेक्षा ही नहीं रहती. चित्र सुखी बनी होती तो मुझसे अधिक सुख पानेका निश्चय किये विना उसकी इच्छा करके मृढ न बन जाती. परन्तु वह परम आनंद नहीं था चिक्क िष्या आनंद था. मिथ्या आनन्द्से तृति नहीं होती, यह स्वाभाविक रीति है तथा इसी कारणसे तेरी तृप्ति नहीं हुई और उसी आनंद्रके लिये फिर इच्छा करती है. भोग भोगने योग्य तो एक ही दुर्गिधवाला स्यान है तथा वह सर्वत्र समान है. इसमे विशेषता किसीमें भी नहीं. शरीरमात्रकी बाह्माकृति ही जुदी २ है और उस बाह्माकृति पर ही अविद्यासे घिरे हुए अल्प प्राणियों हो मोह होता है. वैसा ही मोह तुझे हुआ है. तुझे शरीरकी सन्दरतापर मोह है. पर मेरे शरीरके सौंदर्यपर मोह हुआ हो तो जान कि यह शरीर नाश होन र मिट्टीमें मिल जानेवाला है. उसपर मूढ ही मोह करते हैं. तथा तेरे भागे हुए जो धनेक शरीर हैं वे जिन २ पदार्थीसे बने हें जन्हींसे यह भी बना है सर्वत्र मिट्टी ही है और वह एक ही होनेवाली है. इस मिट्टीपर, हड्डी, चमड़ा तथा मांसके इस पिड़पर ज्ञानीको मोह होता नहीं रे निगला अगणित मनुष्य युवावस्था (जवानी) की बहारमें मदमस्त देखनेमें आते हैं, छैललबीले बनकर न तो पायकर्मका, न नीति-

धर्मका और न सदाचरणका विचार करते हैं और गधेकी तरह विकल हो इच्छित भोग भोगकर अपना कर्तव्य भूल जाते हैं. एक पापाचरणमें मस्त चन अनेक प्रकारके पापाचरण करते हैं. ऐसे जनोंकी अधम गति होती है. सो तू नहीं जानती, इसीसे तुझे इस मलमूत्रसे भरे हुए दुर्गधिस प्रित शरी-रपर, अरे ! तेरे मनसे धौंदर्यवाले, काविवाले अंगपर तुझे मोह उत्पन्न हुआ दै. अपना यह मोह निकाल डाल तथा सुस्म विचारवाली वत. सुस्म दृष्टिसे देख कि तू किसके ऊरर मोहित हुई है! मोह करना हो तो अविनाशीपर कर कि जिसके भोगनेसे नित्यका आनन्द हो, सदाको मुप्ति हो, परम सुखी हो. विलास रमना हो तो चिद्विलाएमें रम, कि जिसका सुख-आनन्द सर्वेकाल भोगा जाय. परम भानन्दका स्थान परम पुरुषेक न्वरणमें विलीनता है. यह मनुष्यशरीर धारण कर जिस जीवने अपनी आसाका कल्याण नहीं किया, परम पुरुषकी विद्धि नहीं की, अविनाशीका तत्त्व नहीं जाना उसका मनुष्यपन व्यर्थे ही हो गया. मनुष्यजातिमें जन्म होना, महात्माओंका समा-गम होना तथा मोक्षेच्छा होनी यह जनमकी सार्थकता है. चौराशी लाख योनियोंमें मनुष्यजनम मिलना दुर्लभ है. उसमे भी पापपुण्यका विचार, आत्मा क्तात्माके विवेकका निर्णय, परमानन्दकी अत्कंठा और पाम सुखकी प्राप्त अति दुर्छम है. फिर स्वरूपका अनुभव होना यह तो विशेष दुर्छम है. हे विगला! जिस मल मूत्रमें भरे हुए नाज्ञ स्त अरीरपर तुझे प्रीति हुई है उस शरीरको त ध्यानसे देख, कि उसमे मोहके याग्य क्या है."\*

### परम पुरुषका सेवन ही परमानन्द्रूप है

इस प्रकार कंद्र्पहरने पिंगलासे जांतपने ने कहा. पिंगला यह झानो-पदेश ध्यानर्विक सुनती थीं. उसका हृज्य उत्तीभूत हुआ. किसी जनमकी सदसद्विवेणबुद्धि खिल निक्ली वह विचारक्षी भॅबरमें गोते खाने लगी. सुनते २ उसको निद्रा आ गयी.

दूसरी रात्रिको भी कंइपेहरने इसी प्रकार अपना उपदेश आगे चलाया. कंटपेहरने यहा — " ह पिंगला! यह जीव नो इस संसारमे साया है वह संसारके नाजवन्त विषय भोगनेके लिये नहीं आया विलक्त आस्माके कस्याणके लिये, परमारमा हो पहचान कर उस ि नवाम विलीन होकर

<sup>ि</sup> विचेत्रचुडामणिने लिखा है ''जन्तूना नरजन्म दूर्लनमत. पुन्त्वं ततो विप्रता तस्माद्वीदिकवर्ममार्गपता चिद्र-चमन्मात्परम् । आत्मानात्मिविवेचन स्वनुभवो व्रज्ञातमना -संस्थितिर्मुक्तिर्ने शतजनमकोठि ३ कृतेः पुण्यैर्विना लम्यते ॥ ''

उसके अंग प्रत्यंगका मनन करनेके लिये आया है. इस संसारात्मक शरीरेंने जीवकी ज्ञानेंद्रिय, कमेंद्रिय, अंत:करण और प्राण ये सब परमानंदके लिये ळाळायित है. पर परमानन्दप्राप्तिके मार्गमें व्यविद्यासे घिरा हुआ जीव विवेक-वैराग्य - विहीन होनेसे संसाररूप अटबीके दावानलवाले मार्गमें ही भटका करता है. पर जो संस्कारी पुरुष है वे परम सत्की इच्छा करते हैं, परमा-नन्दकी खोज करते हैं, उसके छिये उत्किण्ठत रहते हैं. उनको सत्य प्रेमका ही छक्ष्य रहता है. परमानन्दप्राप्ति परम तत्त्वके सेवनसे होती है. यह परम तत्त्वका सेवन उसके चिंतन शोधन विना हो नहीं सकता. परम तत्त्वके दर्शनसे परम पुरुषका दर्शन होता है. इस परम पुरुषका दर्शन ही परमानंद हैं, परम सुख है, अवधिकी तृप्ति है. जिनको परम पुरुषका दर्शन नहीं हुआ ऐसे जीव पुण्यकर्मद्वारा देवलोकमे अवश्य जाते हैं पर देवलोकमें वसते हुए, अल्प पुण्यवाले है इससे अल्प सुख भोगकर पुण्यका क्षय होनेके पीछे किर इस छोकमे जनम छेते हैं, मरते हैं तथा इस जगतके प्राणीमात्रकी स्थिति गर्भसे हेके मरणपर्यंत समान ही दु:खदायक है, उसको भोगते हैं. स्त्रीके ऋतुकाल तथा भोगके समय जीव गर्भरूप कष्टका प्रारंभ करता है. इस गर्भत्यानमे जीव नीचेको सिर किये, मलमूत्रके बीच रहता हुना पड़ा-रहता है. माताके उदरमे रहता हुआ यह जीव - गर्भ माताके भले बुरे कमेंसे कडुए खट्टे भोजन करनेसे ऐसा दु:खी होता है कि उसका वर्णन करनेको शेषजीकी भी सामध्ये नहीं. माताके कोध, काम, मद तथा मत्सरका गर्मपर क्षण २ असर हुआ करता है. हे पिंगले ! इस गर्भकी कष्टात्मक स्थितिका जब में विचार करता हूं तब तुझे हुए मोहसे मुझे अत्यन्त शोक होता है. ऐसे मलित स्थानमे रहते हुए गर्भस्य जीवका जीवन केवल उसकी माताके मक्षण किये हुए रसके उपर ही होता है. उसकी माताके खाये हुए खट्टे, खार, तीखे, कडुए आदि रसवाछे पदार्थके सेवनसे गर्भस्य बालककी अत्यंत सक्तमार त्वचापर कैसी २ पीडा होती है उसका तू विचार कर देख! ऐसी दु:खद अवस्थामेसे परमात्मा किसी पुण्ययोगसे मनुष्यजन्म देता है. मनुष्य देह सर्वोत्तम है. इसी देहसे मनुष्य कष्ट - भवसागरसे तर सकता है. उसके तरनेका साधन परम पुरुषका ज्ञान है. उसका परित्याग कर संसारका सेवन कर निवास करता अज्ञानी मनुष्य गर्भस्थानको ही सर्व सुखका स्थान समझता है, इमीमें सर्वे आनंद मानता है तथा इन्द्रियोंके परस्पर संघर्षणसे अपनेको खलौकिक सुख मिलता समझता है. उसकी इस मूढताकं लिये में क्या कहूं ? कैसा धिकार दूं ? परंतु प्राणीमात्र कैसे स्थानमेंसे

जन्मते हैं इसका विचार करते हुए ज्ञानी पुरुष समझ सकता है कि गर्भ-वासके समान एक भी संकट इस संधारम नहीं. ऐसे गर्भवासमेंसे मनुष्यका छटकारा हुए पीछ फिर इस गर्भवासमें ही प्रवेश न हो ऐसा कर्म ज्ञानी पुरुषको करना चाहिये. उसको अपने मनमें उत्पन्न हुई विपरीत भावना-र्जीको बडे परिश्रमपूर्वक मारना चाहिये --शमन करना चाहिये. उनका शमन करनेके वदले ज्योंही मनुष्य उनकी वृद्धिका उपाय करता है त्योंही इस संसारका स्वामी उसके ऊपर कोथित होता है, तो तू ही बता कि ऐसे इस संसारमें वह सख है ? उससे तृति भी है ? नहीं. अपना खरूप देख. इस जनमर्ने तुने अनेक पुरुपोंसे भीग किया है पर तेरी तृप्ति हुई नहीं तथा इस नागरंत देहका तुने जो सुख भोगा है वह सुख आज नहीं रहा. इस सुखके भोगनेमें जो आनंद तुझे हुआ या वह आनंद भी आज नहीं. आनंद, सुख, तृप्तिका स्थान ही भिन्न हैं! यह स्थान उस परमारमामे छीन होना है! उसके विना अन्य स्थलपर नहीं है. मनुष्यके पतनका मुख्य कारण काम है. यह काम अजित है. इसको जो जीवता है वह पुरुषार्थी है. क्योंकि भिन्न २ रीतिसे कामविलासमें मस्त हुए जीवको अनंत काल तक कामभौग भोगनेपर अन्तकालपर्यन्त तुप्ति नहीं होती. ऐसे कामसेवनकी जो तुसे इच्छा हुई है वह विल्कुल तेरे दुर्भाग्यकी ही निज्ञानी है. इस परम कप्टदायी काम-मोगका आनंद मलप ही है. तुझे मेरे रूप सौन्दर्य पर मोह होता हो तो यह रूप फैसा है इसका में तुझे यथार्थ दर्शन कराता हूं. उसे तू देख छे, फिर इस शरीरके जीस भाग - रूपवान् भागपर तुझे मोह होता ही अथवा जो तुझे अच्छा छगता हो वह अंग अपने पास रखना. पर क्या उससे हेरी इच्छा त्रप्त होगी ? नहीं. उल्ही दिन २ वह वहेगी. जो तुझे नित्यकी नृप्ति, नित्यका सुख, नित्यका बानंद भोगना हो तो तू उस परम पुरुषका सेवन करनेमें नत्पर होजा. परम पुरुषके सेवनेस जो भानन्द प्राप्त होता है वहीं अविनाजी है, शेष सव आनन्द विनाजी ही हैं."

### पिंगलाका पश्चात्ताप

इस प्रकार कंदर्पहर नित्य नित्य गणिका पिंगलाको देहके विनाशी-यनेका, कामकी कूरताका, भोगके भयका, परम तृप्तिकी तृप्तिका, परम सुखका, परमानन्दका, दिन २ वहती जाती कामनासे वहे हुए दु:खोंका वर्णन कर छपदेश करता था. थोडे दिनोंमें गणिका ऐसी शिथिल हो गयी कि कंद्र्यहरके साथ विलास-रमण करनेका विचार उसके हृदयपटेंमेसे समूल नष्ट हो गया! वह कंद्र्यहरको परम संतक्त्यसे पुजने लगी. वत्स सुविचार!

लावण्यकी मूर्तिका अहोरात्रि दृष्टिसमीप रहना, विलासभवनमें वैठना, नुपुरकी झनकार सुनना तथा पक शच्यामें साथ सोनेपर भी जिस खी अथवा पुरुषको काम बाधा न करे तो वह साक्षात योगीन्द्रचक्रचुडामणि ही है. दिन २ पिंगला संतके उपदेशमे लीन वनती थी. संत ब्रह्मचर्यमें दृढ बनता था, पिंगलाको कभी २ विकार होता था. पर ज्ञानामृतकी वृष्टि होनेपर वह शान्त पड जाती थी. वह सारे दिन कंदर्पहरकी सेवामे उपस्थित रहती थी और यह मानने लगी कि यह कोई दिव्य महात्मा पुरुष मेरे कल्याणके छिये पधारे हैं. अपने पापकर्मके छिये उसके हृदयमें अनेक प्रकार रके पश्चात्ताप होने लगे. राजपुरुषोंके साथ विलासकी भी अब वह धिकारने लगी. उसकी विचार हुआ - 'अरे रे! इस लोकमें जन्म लेकर मैंने जो पाप किया है, न जाने उसका मुझे क्या दंड मिलेगा ? में पुरुष तथा पैसेमें ही छीन थी. मैने कभी भी धर्म अधर्मका विचार नहीं किया. इस गंदे श्रारीरका अपने मनमें गमान रखकर मैंने अनेक प्रत्योंके साथ अपने मज्ञानमें - अविद्याके ध्यानमे पापसे भयरहित होकर यथेष्ट विहार किया है, अनेक मनुष्योंका द्रव्य हरण किया है, पर मेरे मनमें कामभौगसे तृप्ति क्यों नहीं होती ? राजपुरुपोंने अपनी पत्नीसे भी अधिक मुझे प्यार किया है, चिरकाछ तक भैंने उनके साथ विहार किया है, तिस पर भी मेरे कामकी ज्ञान्ति नहीं हुई ? रे दुष्ट काम ! तूने ज्ञिव ब्रह्माको भी डामाडोल कर दिया, पित्रता क्षियोंको भी चलायमान किया है तो तुझे शंकरने सदाके लिये जलाकर भस्म क्यों न कर दिया ? ऐसा विचार करते २ वह वड़े भारी विचारमें तल्लीन हो गयी. क्षण पीछे वह फिर विचार करने टगी - ' अरे, मुझे फिसके ऊपर मोह होता है? जिसमें दुर्गंघ मारता हुमा मुत्र तथा स्पर्शके अयोग्य व जिसके देखनेसे घुणा हो ऐसे वीर्यपर मोह होता है ? समयान्तरमे जिसे देखनेका मन नहीं होता ऐसे गुरू इंद्रि-यपर मोह होता है ? नहीं ! तो किसपर मोह होता है ? रूपपर ! हां, हां, रूप पर. अही ! यह रूप तो आज खिलता है और कळ मुरझा जाता है, भाज जो यीवनवाला, मद्माता छैल है वह काल बीतनेपर जर्जरित, शिथिल शरीरवाला, आंखोंसे कीचड़, मुंहसे लार बहाता हुआ, अशक्त शरीर हो जाता है. ऐसे रूपपर मोह किस लिये करना ? जो मुझे अपना काम ही शान्त करना है तो मुझे दूसरों से क्यों शान्ति न हुई ? यह शरीर – हुईी, मांस, रुचिर आदिसे बना हुआ है. राजा रंक सबका शरीर समान वस्तु-ऑहींसे बना हैं. रूप तो घड़ी २ पर बदल जाता है. अतिरूपवाला, कोढी,

रक्तिपत्तीं, जीतलाके विहोंसे चिहित, गर्मीसे तहपता, श्रान्थरोगीं, ये सब अन्तमें काष्ट्रकी चितामे जलकर सस्म होते देखे जाते हैं. ऐसे रूपमे मुझे मोह होता है, ऐसे रूपपर प्रेम पसीजता है फिर भी मुझे लोग चतुर क्यों कहते हैं ? सचमुच यह मेगी विल्क्षल मूर्जता है. लोगोंकी भी मूर्जता है. मृहताने मेरे यौवनको पापामिसे सरपूर 'वन' वनाया है। पूर्वजन्मके पापकर्मोंका ही यह फल है. इस रूपका मोह छोड दूंगी वो व्यष्टि (एक एक) और समिट सब समान ही हैं. जाजसे मुझे अपने पापकर्मोंका प्रायिक्षत्त करना चाहिये. इस मलमूत्रसे भरी हुई देहकी लासिक लोड देनी चाहिये. इसी जरीगसे अपना जनम सार्थिक करना चाहिये. जैसे सेनामे राजा है, वैस देहादिक जान है. उसीका आश्रय करके जगतकी वासनाओंका मुझे नाश कर देना चाहिये.

### मनका स्वरूप

ऐसे विचार पिंगलाकों नित्य ही हुआ करते थे. अब वह शुद्ध चित्तसे कंदर्पहरकी सेवा करती थी. कंद्पेहर तथा पिंगला एक ही शच्यापर शयन करते थे, तिसपर भी किसींको कामविकार नहीं सताता था. पिंगलाका आत्मज्ञानसंबन्धी विचार ज्यों २ विस्तार पाने लगा त्यों त्यों वह अपने मनका विशेष बळे निष्ठह करने लगी. फिर भी उसके पूर्वस्वभावके अतु-सार कभी २ उसका मन संकल्य विकल्पवाला वन जाता था. मनहीमें सब दोप भरे हुए हैं. जिनका मन अपने वश नहीं, जिन्होंने अपने मनको स्वाधीन नहीं किया. जिन्होंने अपने मनको पैरोंके नीचे नहीं दवाया दे जीव किसी समय भी ससारपर विजय नहीं पासकते. जीवमात्रको अभय-प्राप्तिका आधार मनका निमह है. मन ही दु:खक्ष्य, प्रबोध तथा अक्षय ज्ञान्तिका कारण है. 'मन एव मनुष्याणां कारणं वंधमोक्षयोः' मन ही वंध तथा मोक्षका कारण है. विषयोंके मननसे वंघ तथा निर्विषयसे मोक्ष. मन दो प्रकारका है, गुद्ध तथा अगुद्ध : विपर्योकी अभिलापावाला मन गुद्ध नहीं. अग्रद्ध है. विषयोंकी अभिलापासे रहित ग्रद्ध है. इस कारण मुमुक्ष सीवको अपने अन्त:करणको - मन हो निर्विषय करनेका नित्य नित्य प्रवस प्रयास करना चाहिये. कारण कि मन यह ऐसी विकारी मायाके रजः-कणोंसे रचा गया है कि वह क्षणमें तो हाथीपर विठालता है और क्षणमें ग्राधेपर चढाता है, क्षणमें निर्विकारी वन जाता है और क्षणमें विकारके सिरपर चढ वैठना है. देहीके ही मनमे किलपत सुख और दुःख, आनन्द सीर वैभव है. इस लिये जीव सब प्रयत्नसे मनपर अंकुश लगाकर उसे वश करे और आप उसके वशमें त रहे. विषयों की अभिलाषासे मुक्त तथा ब्रह्मके ऐक्यको प्राप्त मन ही परम पड्को प्राप्त कराता है. इस कारण अल्प जीव जैसे बने वैसे मनको वशमें करे.

पिंगलाका मन अभी पूर्ण रूपसे वशमें नहीं हुआ था. उसके मनः-प्रदेशके गुप्त स्थानमे कभी २ विषयवासना जात्रत हो आती थी, जिसे कंद-षेहर वहुत अच्छी तरह देख सकता था.

अब मुनिने उसके मनकी स्थितिको सुधारनेमें चित्त लगाया. उसकी मनोवासनाके नाश करनेका प्रयत्न करने लगा.

एक दिन रात्रिको स्रोते स्रोते कंदर्पहरने कहा - "हे पिंगला! त् सचमुच विचारशील तथा भाग्यवती है, क्योंकि तुझे भारमाका कल्याण करने और आत्माको उन्नतिस्थानमे छे मानेकी तथा परमानन्द पद प्राप्त करनेकी कामना – वासना भावना है. हे मैया! इस इच्छाकों पूरी करनेके िखये अपनी विषयवासनाको त्याग दे (फीकी कर डाल). देख ! इस समय तैरे हृदयमें क्या रमण करता है ? कौन रमण करता है ? तेरी विषयवासना अभी मंद नहीं पड़ी, इससे मुझे प्रत्यक्ष होता है कि जहा पुराणपुरुषके रहनेका स्थान है वहां भी मुझ जैसा अल्प जीव निवास करता है; क्योंकि अभी तुझे मोह है. इस मोहका तू नाश कर विषयसेवनमे अनेक रोग, अनेक पीड़ा, अनेक प्रकारके दुःख जाननेपर भी विषयोंकी ओर घसीटनेके लिये तेरा मन तुझे उत्तेजित करता है. सचमुच अब तो भें तुझे मूर्ष जानता हूं. और तेरे विवेकमें वड़ी कमी देखता हूं, क्योंकि तुने अनेक पुरुषोंको जीता है, अनेकोंको दास बना कर विहार किया है. पर उन सबसे अधिक बड़ेकी तू दासी है और उदीने तुम जीता है. अरे, पैरोंत है तुझे दाब रक्खा है. वह जीतनेवाला तेरा मन है. तु मनकी लोंड़ी है. वह जैसी आज्ञा करता है वैसे ही बंदरकी तरह तू नाचती है, कूदती है, रमण करती है. इस मनको त जीते तुत्र तो सत्रला, नहीं तो अवलाकीं अवला ही! यह मन ही तुझे अधम मार्गकी ओर प्रेरणा करता है, तिस पर भी तु चतुराई और निपुणताका गुमान क्यों रखती है ? इस संसारमें अल्प जीवोंकी भोर तू दृष्टि डालेगी तो तू जानेगी, कि विषयसेवनसे अंधे वने हुए अनेक स्त्री पुरुष, अपने रूप तथा यौवनका नाश करके वयस्क होनेपर शरीरसे, मनसे, गुणसे जर्जरित हुएं जाते हैं. अनेक प्रकारसे विषयोंका सेवन करने-वाले स्त्री पुरुष बृद्धावस्थामें इतने निर्वेद्ध और निस्तेज हो जाते हैं कि वे जीते हुए मरेके समान माल्यम होते हैं. उनका यौवन 'वन' (उजाड़, जंगल) वन गया है प्राणीमात्र उनको धिकारते हैं. सौन्दर्यका नाश होनेपर उनके प्रति कोई दृष्टि भी नहीं करता. हे निपुणा! तू ही वता कि तेरा पहले ही समान जाज सौन्दर्य है ? नहीं. पुनः यह भी वता कि जैसा सौन्दर्य आज है वैसा भविष्यमें भी वना रहेगा ? नहीं. तिसपर भी अभी जिस मनकीं तुझपर आजा वर्तती है वह मन तुझे कामवासनामें प्रेरणा करता है तथा गुझ जैसे पुरुपका समागम — सुख भोगनेके लिये तेरी इच्छाको अभी भी उत्तेजित करता है. ऐसे मनकी ओ लोंड़ी! मेरे रूपका तुझे मोह है तो देख, इस रूपमें क्या अच्छापन है ?"

इतना कह कर कंदर्पहर पलंगपास नीचे उतर कर सामनेकी ओर खड़ा हो गया, चारों ओर जो अंधेरा फैछा हुआ या वह क्षणमात्रमें दूर हो गया. सारे मंदिरमें क्षणभरमें प्रकाश हो गया. उसने अपनी कौपीन उठार कर फेंक दी. वह केवल दिगम्बर वन गया और बोला — " पिंगला! इसमें तुझे किसपर मोह होता है ? जिस अंगपर तुझे मोह हो उसे तु प्रहण कर ले, विलंब मत कर तथा देख, इस शरीरमें कौनसा अंग सुन्दर है ?"

तुरंत ही मुनिदेवने योगवलसे सारे शरीरके बंदरके भाग विगलाको दिखलाये । व्यक्ति भयंकर ! रलानि उत्पन्न करनेवाले, मुनिदेवका सौन्द्ये तो दूर रहा, बल्कि एक हाड़विजर बड़ा भयानक ! रलानि उत्पन्न करने-वाला, रक्त, मास, मल, मृत्रकी खानि था।

मुनिदेवने कहा — "पिंगला ! इसमे कीनसा पदार्थ तुझे सुन्दर दिखाई पड़ता है ? सो मुझे वता दं. डसीको तेर सुपुर्द कर दूं. रे मूढ़ । इस देहका यही स्वरूप है. इस परसे मोह हटा कर जिस मनने तुझे वानरकी भांति नचाया तथा अपमे डाला है उस मनके वंधनसे — कारागृहसे मुक्त हो, उस मनको अपना टास बना अपना कल्याण तथा आत्माका कल्याण कर. शुद्ध सास्विक प्रसु परमात्मा — सत् चित आनंदधन ब्रह्म जो सारेमे लीला विस्तार कर रहा है इसके दर्शन कर परम आनन्दको भोग, उस परम स्वरूपको भी देख." कंदर्पहरने अपना ग्लान उपनानेवाला स्वरूप बताया. उसे देखते ही पिंगलाको बेचेनी बढ़ी. वह वही देर तक इकटक न देख सकी और उसे मूर्ल आ गयी, इसके हाथ पर निर्जाव हो गये. कंदर्पहरने उसे सावधान किया, फिंग तुरंत ही एक दूसरा अति तेजस्वी स्वरूप पिंगलाको निमिष मात्र दिखायी दिया, क्योंकि उसके देखनेको अभी अनधिकारी थी. वह उसके सम्मुख देख न सकी. उसकी आंखे वंद हो गयी. वह मूर्ला खाकर

पकदम धरतीपर गिर पड़ी. ज्यों ही पिंगला सावधान हुई, त्यों ही उसके हृद्यप्रदेशमे एक नवीन वासना उत्पन्न होती हुई मालम पड़ी. उसकी विषयवासना विल्कुल निर्वल हो गयी. कंद्पेहर परका मोह मिट गया; काम जल कर अस्म हो गया'!

# कंद्पेहरका जय

इस प्रकार उपदेश करते करते कंदर्पहरने चातुर्मास व्यतीत किया. चातुर्मासकी पूर्णाहुतिके दिन पिंगलासे कहा,—''मैया! हम जायँगे! जो कुछ ज्ञान हमने दिया हं उसको छोडना मत!'

यह सुन कर पिंगला स्वामीके चरणोंपर गिर पड़ी और अश्रुपाता करतीं हुई बोली — ''हे देव! हे महापुरुष! हे तारणकर्ता! हे छिद्वितीय पुरुष! यह पापाचरणी अबला जो अनेक पापोंमें रचीं पची है, उसका उद्धार करो! मेरा कल्याण आपके ऊपर अवशेष रहा हुआ है. इस पापिनींपर आपने जो महान कृपा की है उसके बदलेंमें मुझे अपने चरणोंकी सेवा करने दीजिये."

मुनिने कहा — "हे विवेकिनी! जो ज्ञान भैंने तुझे दिया है उसका सदा मनन करेगी तो उसमे ही तेरा कल्याण है. अपने गुरुकी आज्ञा अनु-सार इस चातुर्मासका व्रत तेरे यहां पूर्ण किया है. अब मै क्षणभर भी नहीं रह सकूंगा. तेरा कल्याण हो!"

प्रातःकालका समय था. कंदर्पहरने गुरुकी आज्ञानुसार अपने निवास-स्थानके प्रति यात्रा की. चैतन्यरूपी भ्रमर जैसे देहरूपी कमलकोषमें वंदी-मान हो जाता है तथा सूर्य नारायणके च्ह्यसे फिर मुक्ति पाता है वेसी ही स्थिति कंदर्पहरकी थी. ज्ञानिष्ठ कंद्पेहर, विवेकरूप किरणकी संगतिसे सूर्य-कान्तिके समान प्रदीप्त बन गया था. उसने व्यपने तेनःपुंजसे संसारारणको मस्म कर दिया था. वह सचमुच आत्मस्वरूप था. आजका उसका प्रभातः निराला ही था. जो अति विकट कसौटीमेंसे उसको उत्तीर्ण होना पड़ा था, इस कारण मार्गमे चलता हुआ. जगत्के प्रकाशित देव सूर्यनारायणको वार र नमस्कार करता था. उसके सब कार्योमें गुरुमिक्त श्रेष्ठ स्थानपर थी.

धीरे २ चल्रता वह गुरुके आश्रममें पहुँचा. दूसरे तीन शिष्य भी तुरन्त ही वहां आ पहुँचे थे. चारों शिष्योंका चरित्र गुरुजी योगद्वारा माळ्म कर सके थे. इससे गुरुदेवको कुछ नदीन जानना शेष नहीं था. चनको पूर्वसे ही देशान्तरवृत्त जाननेकी सिद्धि प्राप्त थी. शिब्योंने आकर साष्टांग दंड़वत प्रमाण किया. गुक्ते सबको आशीर्वाद दिया. सबके कार्योकी प्रशंसा की और विशेष कर यह जनाया कि तुम चारों शिब्योंने जो बात्म-बल प्राप्त किया है, इससे उत्तरोत्तर उत्तमोत्तम गतिको प्राप्त करोगे.

### मन्युहरका गर्व

गुरुदेवने चारों शिष्योंकी समान प्रशंसा की, यह वात मन्युहरको कुछ बुरी लगी. वह मनमे विचार करने लगा, कि 'गुरुदेवकी कार्याकार्यकी तथा योग्यायोग्यकी सची परीक्षा ही नहीं. मैंने जो तप किया है, जिस प्रकार कोघका पराजय किया है, ऐशा दूसरे किसीसे हो नहीं सकता. सपैका दंश, मुखमें विपका स्पर्ध और पृष्ठका सपाटा सहन करने पर भी कोधको उत्पन्न न होने देना तथा उछपर जय पाना, सपैके फनपर पैर रख कर उसे वश फरना, यह तप क्या थोडा कठिन है ? बहुतोंने ब्रह्मचर्यको खंडित नहीं होने दिया. पनघटपर वैठना इसमें क्या ? वाघकी भारी-मांद्पर रहनेमें क्या ? वाघको तो बहुतेरे लोग वश कर छेते हैं और वाजी-गरके बंदरकी तरह नचाते हैं, छुदाते हैं. इसमें छुछ भारी पराक्रम अथवा वडा तरीवल नहीं. स्त्रीकी शय्यापर शयन करके कामेच्छा न करना यह भी कुछ परम तप नहीं. पर सर्व जैसे विषयर प्राणीको वश करना तथा उसके दंश तथा सपाटा मारने पर भी कोषाधीन न बनना इसमें कितने धैर्यकी मौर कितने आत्मसंयमकी आवश्यकता है उसकी यदि गुरुजी जानते तो कभी भी मुझे इन तीन शिष्योंके समान नहीं गिनते.' इस समय मन्यहरके अरीरम अभिमानने वाव किया. उसका अभिमान जागृत होगया तथा प्रज्ञा मलिन पड गयी. वह गुरुपरीक्षाको निर्जीन गिनने लगा. काम कैसा वलवान् है, परमात्माकी मायाका केन्द्रस्थान कहां है, इसका अवतक उसको ज्ञान नहीं हुआ था. यदि हुआ भी था तो वह उतका इस समय विस्मृत होगया या. असार संसारमें सबसे विशेष कप्टकारी अपराजित माया फैसी है. उसका स्वरूप वह नहीं जानता था. वह समझता नहीं था कि माया सब जीवको भ्रष्ट करनेवाली है और यह माया मूर्तिमान छीने वसती है इस अज्ञानवनसे उसने मायाका व स्वीका कामका - उत्हास किया.

### मायाकी प्रतिकृति

वह गुरुको संबोधन कर बोला — "हे गुरुदेव! इम चारों शिष्योमें श्रेप्न कीन रिंग गुरुने कहा — "जो आतमा शोक, काम, क्रोध, मोह, क्षुधा तथा तृषावित है, सत्यकाम और सत्यसंकरण है, घीर तथा वीर है, वही श्रेष्ठ है. वही
परम पदार्थको प्राप्त कर सकता है. उसीको उत्तम स्थान मिलता है और वही
पुरुष आत्माके शुद्ध सास्त्रिक स्वरूपको यथार्थ जान सकता है. यह जीव संसारके वश नहीं होता विक उसका विजय करता है तथा वह तीनों लोकोंका
भेदन कर उपरके लोकमें जाकर निवास करता है. तुम चारो शिष्योंमें
जिसने मायाका स्वरूप यथार्थ जाना है तथा जिसने मायाका उपहास
-यथार्थ किया है तथा जो मायाकी फांसीमें फॅसा नहीं, वही सबसे श्रेष्ठ है."

मन्युहरने पूछा — " ऋपालु भूदेव! आप स्पष्ट समझाओ. आपकी सेवा करनेवाले चारों शिष्य एक समान नहीं हो सकते. कुछ न कुछ न्यूनाधिक्य होगा ही. आप कहेंगे कि न्यून कोन और अधिक कोन ?"

यह संवाद अन्य तीन शिष्य चुपचाप सुन रहे थे कि देखें गुरुदेव क्या उत्तर देते हैं, इसके सुननेको मातुर हो रहे थे.

गुरुने कहा कि "तुम चारों शिष्योंमे कंदर्वहर श्रेष्ठ है!"

मन्युहरको यह उत्तर सुनते ही अति खेद हुआ. उसने प्रश्न किया — "हे छुपाछ गुरुदेव! आप कंद्पेहरको श्रेष्ठ गिनते हैं इसका कारण मैंने नहीं समझा. एक खीको जीवनेमें कुछ भारी पराक्रम नहीं तथा कुछ भारी तपका काम नहीं, कठिन योगसाधनका काम नहीं, वड़ी आत्मनिष्ठाका काम नहीं, परव्रह्मके जाननेका भी काम नहीं."

गुरुदेव मन्युहरकी वार्ते सुनकर समझ गये कि इसकी अपने कर्मके लिये भारी अभिमान है. कंदर्पहरने जो महाकष्ट कर जिस मायाको जीता है, उस मायाको जीतनेका वल मन्युहरमें नहीं, तथापि यह अपने कर्मकी प्रशंसा करानेकी इच्छा करता है. अहो! जो ज्ञान मेंने इसे दिया है उसका यथाथे मूल्य समझनेमे यह असमर्थ निकला है. इस लिये, मुझे इसकी बुद्धि ठिकाने लानी चाहिये.

ऐसा विचार कर गुरुदेवने कहा — "हे वस्स मन्युहर! जिस कसो-टींमेंसे बड़े २ ऋषि मुनि तिर कर पार नहीं उतरे तथा परमात्माकी माथाकी प्रतिकृति (तसवीर) को जीत नहीं सके, ऐसा महापराक्रम कंद्र्य-हरने किया है. उसका मुल्य तू क्या कम समझता है ? स्नीरूप पिशाचिनीके पाशमे बँधा हुआ ऐसा कौन जीव है कि जो उसे जीतनेमे समर्थ हो! -माथाका स्वकृत बड़े २ योगी यति भी नहीं समझ सके तो फिर उसे जीत ही कैसे सकते हैं ? अनेक जीव अनेक प्रकारसे मायापर मोहित हो रहे हैं... उसीम लिपटे हैं और स्त्रगीदिसे भी भ्रष्ट हो गये हैं. अतेक मुतियोंन ल-खों वर्षका तप इस मायाकी प्रतिकृतिके स्टकेहीमें क्षय कर दिया है और मायाका बलिदान हो पडे हैं. वे मायाका होम करनेके बदले मायामें अपना हवन कर बैठे हैं. यह माया जिसका प्रत्यक्ष रूप स्त्री है उसका जीतनेवाला श्रेष्ठ नहीं ऐसा तुं क्यों कहता है ? माया दो अक्षरका शब्द है 'मा' तथा 'या.' 'मा' के मानी मिथ्या तथा 'या' अर्थात् 'जो है सो '- 'जो मिध्या है सो ' माया; अर्थात् अज्ञान - भ्रम - नाज्ञवंतमे जो प्रेम वही माया है. सामान्य जीव जो मिथ्या है उसीम लिपट कर ऐसा तो जकह जाता -वैंच जाता है कि उसमेसे महा २ परिश्रमसे भी छट नहीं सकता. ऐसी दस्तर मायाको कंदर्गहरने अपने तपके प्रभावसे जीता है. यह माया देसी है। प्रसदेवने जब मायाकी रचना की तभी इससे कहा कि तेरे स्वरूपको-कोई जान नहीं सकेगा और तू सदा ही अनिर्वचनीय ही रहेगी. इस मायाकी प्रतीति भ्रमकालहीमे होती है. जो जीव इस भ्रममेंसे निवृत्ति पाते हैं वे ही इस निध्यात्वर्मेंसे निवृत्त होते हैं. भ्रम अथवा अज्ञान यह भायाका अतिर्वचनीय स्वरूप है. पर जो अमको असत्य मानते है वे भायासे तर जाते हैं. तथा जो नाशबंत है उसपर जो स्नेह छोड देते हैं और व ही अविनाशीके प्रेमको भन्नते हैं. वस्तुका जहातक यदार्थ स्वस्त्य जानने अयवा देखनेमें नहीं आता तहानक वह वस्तु अममूलक है कि सत्य है यह सममना अविद्यादाधित जीवको अज्ञन्य हो पडता है. यह यथार्थ ज्ञान संपादन करनेके लिये वस्तुका यथार्थ रूप खुहमखुहा जानना आवश्यक है. अत्र जो जीव ब्रह्मको यथार्थ जानता है, वही ब्रह्मके - अद्वितीय पुरुषके यथार्थ स्वरूपको जान सकता है और जानकर मायाका पराभव कर सकता है. इस मायाका अंत अज्ञानकी निवृत्तिसे होता है तथा जब ब्रह्म-ज्ञानका यथार्थ बोध होता है तब अज्ञानका नाग होता है. अज्ञानके नाशरे सत्यासत्य वस्तका यथार्थ ज्ञान होता है तथा मत्यासत्यका ज्ञान होनेस जीव गायाके स्वरूपमे भूलन, भटकने, लिपटने, छलानेसे वच सकता है. इस परसे तूने समझा होगा कि, अज्ञान, भ्रम, प्रकृति यही माया है और इसी मायाका फंट्रेंटरने विजय किया है. वस्स मन्युहर! इस अज्ञानको तर जाना और जो भिथ्या है उसमें छुन्य न होना, ज्ञानको जानना यह कार्य इस संसारमे महाकठिन है. परमात्माकी प्रेरी हुई माया सदसद (सन् असन्) हर है वैसे ही न्यक्तान्यकरूप ही है। भ्रमकालमें मायाकी प्रतिहिः

.होना यह मायाका न्यक्त स्वरूप है अर्थात् अमकालमें जगतके अविनाशी पदार्थकी प्रतीति होनी कि यही सत्य है, यही मायाका न्यक्त स्वरूप है. अभिनश्चित यह मायाका अन्यक्त स्वरूप है. जो जीव नामरूपात्मक सृष्टिके विकारी पदार्थीमें प्रेम करके उनमें छुन्ध होता है वह मायाको तर नहीं सकता. पर जो जीव मायाकी अपेक्षित न्यापकताका और ब्रह्सकी निरपेक्षित न्यापकताका मलीभाति प्रथक्षरण करता है वही मायाकों तर सकता है तथा जो मायाको तरता है वही पुरुष परम श्रेष्ठ, परम तपस्वी तथा परम पुरुषंके विद्युद्ध स्वरूपका ज्ञाता है.

# स्त्री मायाकी प्रतिकृति है

असत्मे सत् बुद्धि करनी यह जैसे मायाका व्यक्त स्वरूप है वैसे ही -इस मायाकी प्रतिकृति (तस्बीर) भी है. इस प्रतिकृतिका मुख्य स्थान परमात्माने स्त्रीमें किया है तथा इसीसे उसको मृगनयनी, कमछछोचना, गजगामिनी, इंखगामिनी, सुन्दरी, सुलोचना, कदलीजंघा, सिंहकटि बादि वनक नामोंसे पुकारते हैं. मायामें लिपटनेका प्रारंभस्थान स्त्री है. जो -इसके जालमें बँध गया, वह धर्म, कमे, योग, ज्ञान, ध्यान, नीति, तत्त्व, इन सवसे भ्रष्ट हुआ। इस संसारी मायारूपी समुद्रका वेग - मोह - संकट अतक्ये और महान है. पर आत्मभूगोल पर तो वह एक छोटे सरोवरके समान है. आत्मनिष्ठ जीव उस सरोवरको अति विकट होने पर भी सहजमें तर जाता है - मायाका व्यक्त स्वरूप इस छोकके जीवोंके छिये खीं, पुत्र, धन इत्यादि हैं. इनमें भी अति भयंकर तथा जिसके पाशमें वेंवा हुआ जीव किसी समय भी नहीं छूट सकता ऐसा स्वरूप तो स्त्री ही है. जन्मरूपी तालावमें पड़े इए तथा चित्तरूपी कीचड्में फॅसे हुए मनुष्यरूपी मत्स्योंके पकड्नेके लिये दुर्वासना यही डोरी है तथा स्त्रीरूप उसमें बंघा हुआ मांसपिंड गेला कांटा हैं. स्त्रीके संगरे पुरुष ऐसी अधीगतिको प्राप्त होता है कि काल कालान्तर और जन्म जन्मान्तर यदि प्रायश्चित करता रहे तब भी मुक्तिमार्गका दर्शन उसे नहीं होता. वस्य मन्युहर ! तू कहेगा कि शास्त्रकारोंका यह सब -गपोड़ा है, क्योंकि जितने पुरुष पापी हैं उनसे अधिक पापिनी स्त्री नहीं. पर ऐसा नहीं है. पुरुषके सब सत्त्वोंको हरनेवाली यही मायाहप सर्पिणी है. वैसे ही योगश्रष्ट करनेवाली, ज्ञान अलानेवाली, धर्म छुडानेवाली, यही अर्पिणीं है और स्वर्गादि छोकमेसे गिरानेवाछी - यही मायाकी प्रतिकृति -साक्षात माया ही है. मत्स्येन्द्र योगिको किसने श्रष्ट किया था ? श्रुंगीका ज्ञान किसने सुलाया था ? अजामिलका धर्म छुड़ानेवाली भी यही माया

थी. नहषको स्वर्धसे पतित करानेवाली भी यही माया थी. स्त्रीके मुख पर सवा मनका ताला (तीर) कहा जाता है और यही तीर उसके नेत्र है जी कमान चढाई जाती है उसके रोदा (तांत) के अप्र भाग पर जब चला कर मारती हैं, तर पुरुष निःसत्व वन कर विधि निषेषका ज्ञान भूछ कर उस मायारूप स्विणीके चरणोंकी धूल चाटना फिरता है. मायाकी मोहि-नीका वाण स्त्रीके पास ऐसा सचीट है-अमीघ है कि उसका निज्ञाना किसी समय भी, किसी स्थल पर भी खाली नहीं जाता. ऐसी मायारूप स्त्रीके मोहमेंसे असंग, निलेंप, निर्विकार रह कर जो पुरुष मुक्ति साधन करता है, वही भीव श्रेष्ठ है, इसमें अजन्य क्या है ? यह कंदर्यहर ऐसी स्थितिमेंसे असंग, निर्विकार, निर्लेप, बक्षत रह कर तर आया है, वच ष्माया है; मायाको पेरोंके नीचे दवानेकी इसमें शक्ति है, इस लिये यह श्रेष्ट है. जिसको खीं है उसको भोगनेकी इच्छा है, पर जिसको खी नहीं उसको भोगनेकी भूमिका ही कहां ? स्त्रीका त्याग करते ही जगत्का त्याग है तथा जगनूना त्याग होते हीं सुख मात्र प्राप्त होता है. एक प्राचीन वचन है कि 'माता, वहिन, पुत्री अथवा किसी भी स्त्रीके साथ एक जय्या अथवा एक आसत पर न बैठना च!हिये. कारण कि इंद्रियसमूह ऐसा बलवान है कि वह चाहे जैसे विद्वानको भी मार्गसे श्रष्ट करनेको समर्थ है. इन प्राचीन वचतके विरुद्ध वर्त कर, गुरु - आझा पासनेके लिये एक परम लावण्यमयी, पीनस्तनीं, कोमछ, चंश्नचचिंताङ्गी, मदभरी, गणिका, मानिनी, जब एकांतमें संपूर्ण कामोदीयक सामगीके साथ समारागीत्सक वन कर प्रार्थना करती हुई आयी, तव उसके साथ एक जय्यासनपर नम्नावस्थामें रह कर उसे उत्कृष्ट वैराग्यका वीयन कर संपूर्ण अलिमतासे कंद्पंहर सुखक्ष पार हो आया. इसे क्या त सहल समझना है ? विश्वाभित्रके समान महान् तण्स्वी भी जिस खोके द्वारा त्योभ्रष्ट हो गये, वहा धरपहर स्त्रीविषयक सखके भरे समुद्रमे एक चट्टानके समान अचल बना रहा, यह क्या छोटी मोटी बान है ? दुझे मिध्या अभिमान चढा है, उपका त त्याग कर. योगी, यति, ऋषि, मुनि और त्रपोधन ऐसे अनेक जीव इस मायांके मोहमें ऐसे चिपट कर चूर हो गये हैं कि उनका लाखों वर्षका ज्ञान क्षणभरमे रसानलमे पहुँच गया है.

#### मायावदा विश्वामित्रकी कथा

पूर्वशासमें गंगाजीके तीरपर चसे हुए एक सुन्दर नगरमें गाबिराजाके वंज्ञान राजा राज्य करते थे. उस वंज्ञमें विश्वामित्र नामका महान् प्रसिद्ध राजा हुआ था. स्त्रियो भी अपेक्षा ब्राह्मण जाति श्रेष्ट है. ऐसा वेदशास्त्रमे वर्णन किया हुआ होनेसे उसने ब्राह्मणत्व प्राप्त करनेके लिये हिमालयपर जाकर उम्र तपश्चर्य आरंभ की. सब प्रकारकी मायाका त्याग करके एक निष्ठासे ही वह तप करता था. पवन आहार, पवन पान, भूमिशयन, आका-शका चंदोवा था. परब्रह्मकी प्राप्तिके लिये उसने ऐसा उम्र तप कियाथा कि जिसके समान किसी दूसरेने तप किया ही नहीं. राजकुलदीपक विश्वा-मित्रने साठ हजार वर्ष पर्यन्त अनेक संकटोंमें और अनेक प्रकारके कृष्टोंमें अपना तप जारी रक्खा था.

उसके तपसे घवडाकर इन्द्रने अनेक अप्तराओं द्वारा उसका तप भंग करना चाहा. इन अप्सराओं मे नेका नामकी अप्सरा प्रमुख थी. उसका लावण्य अनिर्वचनीय था. चढती जवानीमें वह मद्मत्त थी. उसके नेत्रोंमें मनुष्यको छोट पोट करनेवाले अनेक तीक्ष्ण शक्ष भरे हुए थे. उसका मखमंडल चन्द्रमाकी भी निन्दा करनेवाला था. राग गानेवाली अप्यराओं मे वह अपने समान एकही थी. इन्द्रकी वह परम प्रिया थी. वही मेनका इन्द्रकी आज्ञानसार विश्वामित्रजीके नपःस्थानपर आयी. समयके अनुकूछ मेनका अपने मधुर स्वरसे ऐसा उत्तम मालाप करने लगी कि जिस गालापकी ध्वनि विश्वामित्रके हृदयको वेधकर सातवी समाधिमें, पार निकल गयी. धीरे धीरे राजर्षिके नेत्र विक्षिप्त होने लगे तथा उनकी ज्योंही भेनकापर दृष्टि पड़ी त्योंही वे विद्वल होगये. मन्युहर! एक ओर साठ हजार वर्षका तपोधन तथा दूसरी ओर एक क्षद्र स्त्रीके कंठका सुस्वर और द्शेन, इन दोनोंकी तुलना कैसे हो सकती है ? ब्रह्मकी प्राप्तिके लिये जिन विश्वा-भिन्नजीने अनेक कष्ट सहन किये थे, ठंडी, गर्मी और वरसातकी जिन्होंने लेशमात्र भी पर्वा नहीं की थी, जिनके आसपास मिट्टीके ढेर तथा दीमकके घर वर्त गये थे, नाग तथा सर्पोंके समृह जिनके आसपास अनेक पढे रहते थे, वाघ तथा सिहोंसे जिनको क्षणभर भी क्षोभ नही हुआ था, ऐसे विश्वा-दिन राजिष, क्षणभर ही खीके स्वरकी मधुर ध्वनि अपने कर्णप्रदेशमे प्रविष्ट होने देनेस एकदम क्षोमको प्राप्त होगये. विक्षित होती हुई उनकी दृष्टि घीरे र मेनकापर पड़ने छगी. सब इंद्रियां अपने २ कार्य करने के लिये स्वाभाविक धर्मके आश्रित होगयीं! मेनकाको तो जो चाहिये था वही मिल गया. वह धीरे २ ध्रपनी कला विस्तारने लगी। तिरछी दृष्टिसे उसने लगातार बाण मारना आरंभ कर दिया. विश्वामित्र उनको सहन नहीं कर सके। कामदेव आप धनुपकी पनच (प्रत्यञ्चा) चढ़ाये सम्मुखही खड़ा था - वह ऋषिराजका मन चलायमान करता था. यह मकरध्वज स्त्रियोंकी आजा उठानेवाला सेवक है. कारण कि वह खियों के कटाक्षों से स्वताद्वारा पुरुषपर आज्ञा पहुँचाता है. विश्वामित्रकी दृष्टि मेनका के अपर धीरे २ ठहरने लगी. मन जो सब कप्टोंका तथा पतनका कारण है उसमे अनेक संकल्प विकल्प होने लगे. इतने में इन्द्रपेरित पवन चला और वह मेनका के पहरे हुए सुन्दर वक्षों में भर गया तथा मेनका के वक्षों को उसने ऐसा चड़ाया कि मेनका को नामिपर ऋषिकी पूर्ण दृष्टि पड़ी तथा उसी क्षण कामदेवने अपने वाण मारकर विश्वामित्रकों मायाकी मोहिनी में लट्टू ही वना दिया. मुनिराजने अपना पद्मासन छोड दिया, वे तपको मूल गये, उनका मन विद्वल होगया और एकदम उठ खड़े हुए और जहां मेनका खड़ी थी वहां एकदम जा पहुँचे. हुआ!! इन्द्र जो चाहते थे वह हुआ. कामने अपना प्रताप वताया और मेनकाका कार्य सिद्ध हुआ. मुनिदेवने एक वर्षतक मेनकों के साथ विलास किया तथा उनका साठ हजार वर्षका तप क्षणभरमें नाशको प्राप्त हो गया.

इसका नाम माया है! वात मन्युहर! विश्वामित्र जैसे महान् ऋषिराञ स्त्रीकी मोहिनीमें मोह पाकर अपने अगाव तपोवलको गमा वैठे थे तथा इस मायामे फँस गये थे तो फिर साधारण ऋषिमनिकी तो गिनकी ही क्या ? देव, दानव और मनुष्य, साधु, संत और तपस्वी, ज्ञानी, अज्ञानी कौर मृहमति, मायाकी प्रतिकृति स्त्रीके दास हैं. पिंगला जैसी रूपयौ-वनसम्पन्न सुन्दरी, सुन्दर भोजन, विलासभवन, कामोदीपक वाय, सर्व कलाओंका निधान एकान्त स्थल, प्रार्थना करनेवाली अवला, मृत्यका भय, ऐसे स्थलपर विश्रद्ध आत्मिन्छ विना दूसरा कोई भी जीव किसी काल भी दिक नहीं सकता. जिसने प्राणवायका निरोध किया है, जो आत्मनिष्ठ है, जिसने परम तत्त्वको जाना है, जिसने परम रसका पान किया है, वहीं ऐसे संकृटसे पार हो मकता है. जिसने संकल्पोंका संन्यास किया है वही योगी है, वहीं परम है, उलीका जय है. जो कर्मके फलका त्यागी है वहीं सचा त्यानी है. जिसने मायाके मस्तकपर पैर रख्खा है तथा नृत्य किया है वही समर्थ संन्यासी है. जिसका मन पूर्ण है तथा जगत्मात्रके पदार्थीपर जिसका मन मोहित नहीं होता वही पुरुप ब्रह्मके असूत रससे, मायाकी मोहिनीके समीप रहकर मायामें छित नहीं होता तथा नहीं पूर्ण है. जिस जीवका कर्तृत्व तथा भोकृत्व शान्त हुआ है, ऐसा ही जीव इस पूर्णताको प्राप्त कर सकता है. जो संकल्पविकल्परहित है, दंभ, दर्प, अभिमान, क्रोध, पारु-प्यादि सासुरी संपत्तिका जिसने त्याग किया है तथा देवी संपत्तिका जिसने भली भांति सेवन किया है वही जीव इस ब्रह्मकी मायाको तिर पूर्णताको पाता है. अयुक्तको बुद्धि नहीं होती, वह सदानन्दरूप ज्योतिको नहीं देख सकता, उसको भावना भी नहीं होती और जिसको भावना नहीं होती उसको शांति भी नहीं, सुख भी नहीं, किंतु वह मायाका दास है, वह ब्रह्मसे विमुख रहता है, तथा वह मायाको तर नहीं सकता. जो इस जगतको केवल मायासे उत्पन्न किया हुआ तथा स्वप्नवत् मिथ्या देखता है, वह अविहासे उत्पन्न हुई मायासे सहजमे पार हो जाता है. ऐसी मायासे कंद्पेहर पार हो गया है इसलिये वह श्रेष्ठ है."

# क्रोधका दृष्टान्त

गुरुदेवके इन वचनोंका सचा रहस्य मन्युहरके हृद्यमें नहीं ठहर सका, वह बोला — "गुरुदेव! आपने जो जो कहा है वह सब सत्य है तथापि क्रोधको जीतना यह कोई हँसी खेलकी बात नहीं. राम तथा कृष्ण जैसे महापुरुष भी कामको वशमें कर सके हैं, रामा जनकने भी कामको जीता है, वेसी शक्ति कोई भी जीव बता सकता है, पर क्रोधका जीतना यह दुष्कर कार्य है. दुर्नासा जैसे वहे मुनीश्वर भी क्रोधको नहीं जीत सके हैं, यद्यपि वे कामको जीत सके थे, लोभका निवारण कर सके थे, मोहको मार सके थे, मदका चूर्ण किया था, मत्सरका नाश कर डाला था, आशा-रिहत थे, तृष्णासे विमुख थे, संकल्परहित थे, परम तत्त्वको पाये हुये इन सब शत्रुओंका दिग्वजय कर चुके थे तो भी क्रोधको नहीं जीत सके. वे मुनिराज अंबरीषका व्रव मंग करानेके लिये गये तथा द्वादशीके समय राजा अंबरीषने जलका प्राशन किया, इतनेहीमें मुनिदेव क्रोधसे भर गये और भगवद्भक्त महात्मा अंबरीषको शाप देनेको तैयार हो गये थे.

हे देव! राजा युधिष्ठिर जैसे धर्मावतार भी क्रोधको अपने अधीन नहीं कर सके थे. राजा निराटकी समार्मे युधिष्ठिर तथा राजा निराटका संभाषण होनेमें निवाद हो गया, तब निराट राजाने उनकी नाकपर पासा मारा. उस समय उनकी नासिकासे जो रक्त बहने छगा वह क्रोधसे धक-धकाता था. यदि वह रक्त पृथ्वीपर पडता तो वडा भारी दुष्काछ पड जाता. उनको रुधिर ऐसा क्रोधसे मरपूर था. परशुराम जैसा देवांशी महात्मा, परमात्माके दश अवतारों मेंसे छठा अवतारी पुरुष क्रोधकी मूर्ति था. इनके पिताका एक श्रुत्रियने घात किया, इसपर क्रोधित होकर इन्होंने इक्कीस बार इस पृथ्वीको क्षत्रियरहित करके घोर संहार किया था. जब

नामजीने महादेवजीका धतुष तोड़ा, तब उनके साथ युद्ध करनेको दौड धाये, कि क्या धभी क्षत्रिय जीवित हैं! ऋष्यशृंग ऋषिके पिता शमीक सुनिके कंठमें किलके वश हुए राजा परीक्षितने मरा हुआ सर्प डाल दिया, इसीसे क्रोथाबिष्ट हो उन्होंने परीक्षित जैसे प्रजापालक धर्मात्मा राजाको ७ दिनमें सर्पद्वारा मृत्यु होनेका शाप दिया था.

हे गुरुदेव! सचमुच, क्रोधको वश करना कठिन काम है. इसके समान विषम तथा दुर्घट कार्य एक भी नहीं है. इस लोकके जीवकी सामान्य चृत्ति ऐसी है कि अपकार करनेवालेपर क्षण २ क्रोध होता है. क्रोंघसे मोह होता है, मोहसे स्मृतिका अंश होता है, स्मृतिके अंशसे बुद्धिका नाश होता है तथा बुद्धिके नाशसे आत्माका विनाश होता है,\* ऐसा क्रोध चलवान है. ऐसे बलवान क्रोधको आप कामसे भी नीची कक्षामे रखते हैं यह मुझे वडा आश्चर्य होता है.'

#### द्रौपदीने कोधको जीता

मिनिने कहा — "हे बत्स मन्युहर! तू कहता है सो सच है। कोघ भी अजित और बलवान है, तथापि कामको जीतना, जितना कठिन काम है, उसका शतांश भी कोघका जीतना कठिन काम नहीं. द्रौपदी जैसे अवला भी कोघको जीत सकी थी. महाभारतके युद्धप्रसंगमें द्रौणा-चार्यके चिरंजीवी पुत्र अध्वत्थामाने रात्रिसंहारमें द्रौपदीके पांचों पुत्रोंक शिर काट लिये, तब भीमने प्रतिहा की थी कि तेरे पुत्रोंका वध करनेवालेके माथेपर तुझे विठालकर जब स्नान कराऊं तब तो मेरा नाम भीम सार्थक समझना! पुत्रोंके मरणसे द्रौपदी अविश्रान्त विलापकरपात करती थी. उसने भीमकी इस प्रतिहाका कुछ भी उत्तर न दिया. फिर श्रीकृष्ण परमात्माको साथ लेकर भीम अश्वत्थामाको पकड़केको गये और इन दोनोंके बीच वडा युद्ध हुआ और भीम अश्वत्थामाको पकड़कर द्रौपदीके सामने ले आये और अश्वत्थामाका शिर काटनेका भीमने विचार दर्शाया. उस समय शोकमें ह्वी हुई द्रौपदीने कहा — "हे महाराज श्रीकृष्ण! हे स्वामी भीम! आप अश्वत्थामाको छोड दीजिये. यह तुम्हारा गुरुपुत्र है. मेरे पुत्रोंके शिर काट-कर ब्राह्मणोंको योग्य नहीं ऐसा इसने काम किया है अवस्य, परंतु पुत्र-मरणसे जैसा मुझे शोक और खेद होता है तथा मेरे नेत्रोंमेसे जैसे आंहु-मरणसे जैसा मुझे शोक और खेद होता है तथा मेरे नेत्रोंमेसे जैसे आंहु-मरणसे जैसा मुझे शोक और खेद होता है तथा मेरे नेत्रोंमेसे जैसे आंहु-मरणसे जैसा मुझे शोक और खेद होता है तथा मेरे नेत्रोंमेसे जैसे आंहु-मरणसे जैसा मुझे शोक और खेद होता है तथा मेरे नेत्रोंमेसे जैसे आंहु-

कोधाद्भवति संमोहः संमोहात्स्मृतिविश्रमः ।
 स्मृतिश्रंशाद्विद्धनाको बुद्धिनावादप्रणस्यति ॥ गीता २-६३

भोंकी धाग वहती है वैसा ही शोक और खेद गुरुपत्नी क्रपीको करानेकी मेरी इच्छा नहीं. तुम्हारे गुरुपुत्रके वबसे मेरे पुत्र जीवित नहीं हो जायँगे. उनकी आयु पूरी हो गयी थी इससे वे स्वर्गधाम गये. इससे मुझे क्रोध करने और अश्वत्यामांके प्राण हरनेकी इच्छा करना यह कर्तव्य में निर्वेद्ध जीवोंका समझती हूं."

# कोधजित् काशीराज

' वत्स मन्यहर! एक और कथा छन. क्रोचका विजय करनेवाला अति प्राचीन कालमें काशीपुरीमे एक राजा था. उसने क्रोधको अपने सिंहा-सनके नीचे ऐसा दृढ दाव रक्खा था कि वह कभी भी अपना प्रभाव उस राजा पर नहीं जमा सका था. यह राजा चाहे जैसे संकटमें तथा चाहे जैसे अपमानमें भी क्रोध नहीं करता था. क्रोध उत्पन्न होनेके अनेक प्रसंग उस पर आये, पर इस राजाने केवल गांढे धैर्य और अद्भुत शान्तिसे उस क्रोधका विषय किया था. इसके इस अप्रतिम गुणसे देवलोकमे भी उसकी वडाई होने छगी। एक समय इन्द्रकी राजसभामे भगवान नारदजीने पघार कर उस राजोक यशका बहुत ही अच्छी रीतिसे वर्णन किया – गुण कीर्तन किया. उसकी सन कर इन्द्र तथा देवसभा चिकत हुई. फिर इस राजाकी परीक्षा करनेका इन्द्रने विचार किया. इन्द्रने नया रूप घारण किया. उसने मार्जारके समान मुख बनाया. उसके शारीरमेंसे अनेक प्रकारसे रक्तका स्राव होता था तथा दुर्गन्ध ऐसी निकलंती थी कि कोई प्राणी उसके पास, खड़ा नहीं हो सकता था. ऐसा रूप धारण कर और हाथमें दंड कमंदछ हे 'भिक्षां देहि' कहता हुआ वह (इन्द्र) काशीराजके दरवारमें आया. राजाने उसके कुत्सित रूपसे कुछ भी संकोच न पाकर उत्साह भरे हृदयसे संन्यासीरूप इन्द्रका प्रेमपूर्वक सत्कार किया तथा एक दिन अपने ही स्थान पर भिक्षा हेनेकी प्रार्थना की.

संन्यासीने बडे कुत्सित - स्वविवेकी वचनसे कहा - सरे बैल ! उजनक ! जो तेरी भोजन करानेकी इच्छा है तो जो में मांगूं सो भोजन सुहे दे."

'अस्तु' कह कर राजाने उसकी आज्ञा स्वीकार की. संन्यासीने उसके एक मात्र पुत्रके मस्तकके मासका भोजन मांगा. राजाने इस बावसे कुछ भी संकोच नहीं पाया और संन्यासीकी आज्ञाको शिरसे वंदन (शिरोधार्य) कर लिया. फिर इन्द्र स्तान करने नदीके तट पर गये तथा राजा अपने पुत्रका मस्तक कटवाकर, उसका भोजन बनवा कर बैठा और संन्यासीकी बाट देखने छगा.

इतनेमें प्रधानने आकर कहा — "हें महाराज! जिस संन्यासीने आपके युवराज कुँवरका मस्तक कटवा कर भोजन बनवानेकी आज्ञा की है जिसी संन्यासीने आपकी अश्वशालामें आग लगा दी है. हजारों घोड़े जल कर भस्म हो गये हैं. साथ ही घुडसाल भी जलकर भस्म हो गयी. केवल इतना ही नहीं बल्कि साईस, घास काटनेवाले तथा उनके कुंद्रवी भी भस्म हो गये हैं. इस विडालमुख संन्यासीका आपने इतना भारी सरकार किया, उसके बद्हेमें उसने यह अपकार किया है कि जो अकथनीय ही है!"

यह बात अभी पूरी नहीं हुई थी, इतने ही में रनवासेंमेंसे एक दासी दौडती २ आयी और काशीराजको दंडनत् प्रणाम करके बोळी — 'महाराज! क — क कहनेको जीभ नहीं चळती, पर वह चाण्डाळ संन्यासी आपको ळाडिळी राजकन्याको रोती पीटती दशामें हरण कर ले गया है और उस कन्याहरणके समय रोकनेको जो दासदासी सामने आये उन्हें अपने दंडसे ऐसा द्वरी तरह मारा है कि वे उठ भी नहीं सकते.'

पुत्रका मरण, हयशालाका नाश, कांरी राजपुत्रीका हरण, सेवकोंका नाश, इस ऊपरा ऊपरी होनेवाले बनावसे किसी भी मनुष्यका कोष हुए विना नहीं रह सकता. पर काशीराजका मुख कुछ भी मिलन न हुआ. ज्योंका त्यों पूर्ववत् प्रसन्न था. इतनेमें संन्यासीरूप इन्द्र माजन गृहमे धीरे र चलते तथा मुखसे हरिनाम जपते हुए आये! मंत्री तथा सेवक तो यह निचारते थे कि राजा कोष करके इस संन्यासीको अभी मरवा डालेगा, परंतु राजाकी सौम्य वृत्तिमें कुछ भी अंतर नहीं पड़ा. संन्यासीको आता देख कर वह दोनों हाथ जोड कर खड़ा हो गया और उसके दोनों चरण पकड़ कर बोला—महाराज! इस दाससे कुछ भी अपराघ हुआ हो तो आप क्षमा करेंगे!

राजाका ऐसा वैर्य तथा कोधजित्पना देख, इन्द्र चिकत हुआ. फिर इन्द्र अपना स्वरूप धारण करके और राजाको प्रेमपूर्वक मेट (मिल) कर -बोला — "हे राजन! तुझे धन्य है! तूने सचमुच कोधको जीता है और तैरी राजकन्या राजभवनमें आनंद करती है. मैं केवल तेरे कोधकी परीक्षा करने ही को आया था. तूने कोधको सचमुच पैरके नीचे दवाया है. तेरे जीवनमें कोधको पुनरुजीवन कभी भी नहीं होगा ऐसा मेरा निश्चय है!" ऐसा कह आशीर्वाद देकर इन्द्र अपने लोकको चले गये.

गुरुने कहा - "हे मन्युहर! ऐसा कीव जीतनेमें पुरुषार्थ अवस्य है, पर कामका जीतना यह परम पुरुषार्थ है. वढे २ ज्ञानी भी कामके जीत-नेमें गीता खा गये हैं तथा वलवत्तर प्रारब्धवश कर्मके भीग मीगकर अज्ञा- नरूप कामाग्निमें लय हो गये हैं, तो जिनको अपने स्वरूपका ज्ञान नहीं तथा निर्मुण अविनाशी ब्रह्मरूपको जो नही जानते तथा शारीरिक भोग भोगनेमें दिनरात जागृत रहते हैं और उन भोगोंकी ही चिन्ता करते रहते हैं ऐसे अज्ञ निर्वेल पुरुषोंके पुरुषार्थकीं तो बात ही क्या करनी? क्रोधके जीतनेमें जिस पराक्रम, जिस दढता, जिस शक्तिकी आवश्यकता है, उससे विशेष आत्मज्ञानकी दढता तथा आवश्यकवा कामको जीतनेमें है. इंद्रियों-द्वारा प्राप्त हुए अनित्य विषयसुखमें डुवानेवाला, मोहमायाके प्रवल प्रतापा-ग्निकी तीक्ण ज्वालामें भस्मीभूत करनेवाला, आत्मसुखर्मेसे पतन करनेवाला यह काम महाबळवान राजाओंका राजा है. उसकी सेना विशाल है. उसके आयुध अस्यंत तीक्ष्ण है. उसके पार्श्ववर्ती सेवक बडे चपल हैं. जब वह अपने बाण फेंकता है तब सचोट ही घाव करता है. वालक अथवा तरुण, बृद्ध अथवा रोगी, शक्त अथवा अशक, स्त्री वा पुरुष, नीच वा ऊंच, विद्वान् वा सविद्वान, ज्ञानीं वा अज्ञानी – सव हीं इसकी मायामें ऐसे छीन हो गये हैं कि वे अत्यंत तेजोमय परमात्माकी विभूतिकी खल्प काल भी झांकी नहीं कर सकते! इतना ही नहीं, बलिक मेदबुद्धिके कारण, पाप मात्रके ही पुजारी वन कर, सब धर्मोंसे रहित होकर, वे मनगढंत विविध प्रकारके साधन करनेमें तत्पर बन जाते हैं. उनका गिरना कहां होता है यह भी वैसे ही नहीं जाना जाता जैसे आकाशमे उडते प्राणीकी गति नही जानी जाती. ऐसे मोहमय कामसागरमेंसे कंदर्पहर पार हो आया है, इस लिये वह श्रेष्ठ है तथा फिर भी मैं कहता हूं कि वही श्रेष्ठ है."

मन्युहर! गुरुके ऐसे सप्रमाण वचन सहन नहीं कर सका. कामका बल कैसा अनिवार्थ है, उसको इसका भान ही नहीं था. आज वह मन्यु-हरका स्वरूप भूल कर मन्युदास बन गया था! उसको ऐसा क्रोध व्याप्त है कि गुरुजी मेरे स्वरूपके बलको न जाननेसे कंदपेहरकी बढाई करते हैं और मेरा मानभंग करते हैं. उसके मनमे विचार हुआ कि गुरुजीको में निश्चय कराऊं कि मुझसा पुरुष भी कामको जीत सकता है, पर क्रोधका जीतना यह नितान्त हीं दुष्कर हैं.

अहं सावमे मूढ बना हुआ मन्युहर गुरु जीको प्रणाम करके बोला कि— "हे गुरुदेव! आप क्रोधका जीतना चाहे जैसा मानो, पर मे तो मानता हूं कि क्रोधका जीतना यह इस लोकको ही नहीं बल्कि स्वर्ग लोकके देवता-भोंको भी दुष्कर काम है. कामके जीतनेको में इतना कठिन काम नहीं समझताः आपकी इच्छा हो तो आप मेरी परीक्षा छे लीजिये!"

# मन्युहर पिंगलाके मन्दिरमें

गुरुजी मौन सार्घ गये. मन्युहरका अहंमाव समझ गये. वातको भुला दिया - टाल दिया. बाठ महीने वीत गये. फिर चातुर्मास साया और चारों शिष्योंको पास व्रळा कर चार स्थानोंपर जाकर रहनेकी मुनिने आज्ञा की. मन्यहरको पिंगलाके घर जाकर रहनेकी आज्ञा की. वह अपने मनमें अति प्रसन्न हुआ. उसने मनमें निश्चय मान लिया कि में कामकी चुटकीमें चपेट छुंगा. वह बड़े अभिमानके साथ पिंगलाकी ड्योंढीपर गया. कंदर्पहरके समान हीं इसका रूप भी सुंदर या. मस्तकपर त्रिपुण्डू शोभाय-मान था, कंठने कद्राक्षकी माला धारण किये था, मुखसे प्रणवका जप जपता जाता था. धीरे २ पग रखता तथा आडी टेर्डी (वांकी तिरछी) दृष्टि करता वह पिंगलाकी ड्योडीपर जा पहुँचा और 'नारायण हरे' कहकर खडा रहा. गत चातुमसिमें इसी दिन कंदर्यहरने 'नारायण हरे' की ध्वनि की थी, वैसी ही प्रकार आज सन कर पिंगलाकी दासी दौड़ती २ हारके पास आकर खडी रही और मन्युहरकी कांतिको देख कर दंग हो गयी. फिर मंदिरमें जाकर अपनी वाईसे कहा - 'वाई ! मैं जानती हूं कि तुन्हारे पुण्यका ही उद्य हुआ है. जो महात्मा पुरुष गतवर्ष आपके मिद्रको पवित्र कर गये थे उन्होंका गुरुमाई कोई दुसरा संन्यासी आज द्वादशीकी पुण्य-तिथिमे आपके द्वारपर आकर खडा है.

पिंगला संस्कारी वनी थी और वह ज्ञानकी अपेक्षावाली हो रहीं थीं. देह और आत्माको सार्थक करनेको जिज्ञासु वनती जाती थी. कंद्र्य- हरके चले जानेके पीछे, परम तत्त्वरूप आनंद्यन आत्माके स्वरूपका वह नित्य विचार करती थी. आठ मासमे परपुरुषका समागम तो क्या किसीके साथ वात करनेका भी उसने संकरण नहीं किया था. वह मनके किएत मोहको दाव कर वश करनेहीमें प्रयत्नशील थी. उसने मानो वैराग्य घारण किया हो ऐसे आचरण कर रख्खे थे तथा नित्य ही सत्पुरुषोंके समागमकी आकांक्षा रखती थी. दासीने पूर्वके महात्माके गुरुबंधुका नाम लिया कि उसी क्षण वह जागृत हो गयी और वोली—अरी दासी! उस संवपुरुषकी चरणरुषसे इस मंदिरको पवित्र कर, उनको प्रणामपूर्वक ऊपर लिवा ला तथा पूजनकी सामग्री तैयार कर.'

तुरंत दासी उस संतपुरुषको पिगलाके मंदिरमें बुला लायी. पिंगलाक स्वरूप देखते ही मन्युहर तो चिकत हो गया और उसे आशीर्वार देकर इकटक उसकी छोर देखता रहा. पिंगलाने प्रणाम कर उसका पाद्प्रक्षालन किया और उसके चरणामृतको मस्तकपर धारण किया. उसने समझा कि जैसे कंद्पेहर गुप्त महात्मा था, विषयसुखसे रहित था, वैसे ही उसका गुरुभाई भी होना चाहिये. पर यह वैसा है या नहीं, इसके विषयमें परीक्षा करनी चाहिये. उसने दासीसे कहा — निपुणिका! यह महात्मा पुरुष वन् असे मेरे मंदिर पवित्र करनेको पधारें हैं सो तू इनकी यथार्थ रीतिसे शुश्र्वा कर! दिनका निवास अपने वैभवमंदिरमें रखिये और रात्रिको विलासभवनमे शयनस्थान रखना. इनकी सेवामें कुछ भी कभी न पड़े. अपने ऐसे भाग्य कहां थे कि इनके समान महात्मा पुरुष अपने घर पधारें पूर्वजन्मके महा-पुण्यसे यह नावरूप मनुष्यश्ररीर तथा ऐसा सुअवसर प्राप्त हुआ है तथा यह भवसागर तो दु:खरूप ही है तो जवतक यह शरीररूपी नौका दूट न जाव जवतक ऐसे महात्मारूपी नाविकद्वारा, इस दु:खसागरसे तरनेको तत्पर हो!

ऐसे कह दोनों हाथ जोड़ कर मन्युहरसे कहा — "हे देव! हे सत्यु-रूष! हे सन्त! आप वैभवमंदिरमे पथारो. में भी आपकी परिचर्या करनेमे तत्पर हूं!"

मन्युहर प्रसन्न वदनसे वैभवमंदिरमें गया और वहांका ठाटबाट देख कर मन ही मन कहने लगा — 'ठीक! कंद्पेहरने भी फक्कड़ मौज मोगी हैं तथा गुरुदेवके सम्मुख जाकर उसने खूव शेखीभी मारी है! अब हम भी कैसी लीला बताते हैं वह गुरुदेवजी बराबर देखेंगे! कंद्पेहरने चोहे जैसा किया हो, पर में तो अपना स्वरूप यथार्थ ही बताऊंगा और कोधिजत होनेके साथ कामको भी जीतुंगा और उसे जला दुंगा.' ऐसा विचार करता करता अत्रिमुनिका शिष्य मुंदर मखमलसे मुसिज्जित पलंगपर जा बैठा. अपना दंड तथा कमंडलु एक बोर रख दिया! मंचलाचरणहीमें मन्युहरका यह चरित्र देख दासीको कुल संदेह अवश्य उत्पन्न हुआ, पर मनमें वह यह विचार करने लगी कि कदाचित् यह महात्मा पुरुष किसी दूसरे ही देखेंसे आया होगा और यह कोई दूसरा ही उपदेश करेगा.

योगी पुरुषको वहां बैठा कर दासी पुतः अपने मंदिरमें आयी तथा योगिराजको पारणा करानेक छिये उत्तमोत्तम भेजिन चांदीके थालमें परोस कर छे आयी.

मन्युहरने कहा — " अरी दासी । तेरी बाईको मेरे लिये बडा परिश्रम करना पडता है. मुझे भोजनगृहमें आनेमें भी कुछ बाधा न शी. भोजन शालोंन ही भोजन करनेसे विशेष रस पडता है, इस लिये अब तू वहीं भोजन रक्खा कर. साधुओंको मिष्टान्नका प्रतिवंघ है, इस कारण इस मिष्टान्नको ले जा. दूध पूरी ही ठीक है,"

दासी हो संतके ये वचन सुनते ही चिकत हो गयी और अपनी वाहके पास जाकर वोली - 'वाई साहित ! कहो न कहो पर मुझे कुछ कौतुक माळूम पडता है! साधु महाराज तो कुछ विलक्षण ही है, वे कहते हैं, कि -मुझे भोजनशालामें भिक्षा लेनेमें कुछ भी प्रतिवंध नहीं. इनका चरित्र मुझे तो जुंदा ही मालुम होता है.' पिंगला जो कि साधनाधिकारमें चढ़ती थी और संतपुरुषके समागमसे सत् और असत्के जाननेके मार्गमें बढ़ रही थीं वह इतना ही बोली कि - 'कुछ चिंता नहीं, में इसका भी चरित्र देखूंगी. मन्युहर कुछ विछक्क ही मुर्ख न था. सभीतक वह कामांघ नहीं चना था. पर वह ऐसा मानता था कि कंदपेहर अपनी इच्छास नहीं, विक गणिकाकी इच्छासे उसके वग हुआ होगा. जैसे उसकी सेवोंन गणिका हाजिर रहती थी, वैसे ही मेरे ऊपर भी प्रसन्न होकर हाजिर होगी, तव ही में उसका अनादर कर अपना जितेन्द्रियपन बताऊंगा. स्त्री दूर रहे और मिले नहीं तो फिर काम जीवनेंभे पराक्रम क्या ? 'अशक्तिमान भवेत साधु ' ऐसे तो वहत होते हैं. वरंत स्त्री - द्रव्य समीप हो तत्र उसका तिर-स्कार करनेम ही महत्त्र है. जो खींसे दूर ही दूर गहे वह भछे ही पवित्र रहे, पर जी महात्मा खींके साथ रह कर पवित्र रहे वही सचा पवित्र है, वही सत्य कामजित ! में खीके साथ रहुंगा और कैसा हूं सो अब गुरुदेव अच्छी रीतिसे देखेंगे ऐसा विचार कर, जब जब पिंगला अथवा उसकी दासी पास आती तव तव वह वृणास ही देखता था. नीचेसे ऊपरको भी दृष्टि नहीं करता था. पर उसकी विलीकीसी दृष्टि पिंगलासे लिपी नहींथी. जैसे जहातक शरीरमें कुछ थोड़ा भी कचे पारेका विष होता है वहांतक आरोग्य नहीं होता, वैसे ही मनमें थोडा भी अहंकार होता है वहांतक चाहे जैसे योगीको भी सत्त्रशुद्ध स्त्ररूपका ज्ञान नहीं होता.

यहां तो नया ही वनाव वनने लगा. वेश्याएं तो सदा बहुत चतुर होती हैं. वे उडते पक्षीको भी परख लेती हैं तो मन्युहरकी गति क्यों न जानें? उसको भी मन्युहरकी परीक्षा करनी थी. दो चार दिन तो पिंगला मन्युहरकी सेवामें घडी आध घड़ी आकर चली जाती थी, पर जब मन्यु-हरका हृदय देखा तो जान लिया कि इसकी घृणा निर्थक है, तब उसने अपनी चतुराई वतलनेकी तजवीज की. एक दिन वह सायंकालको बनठन (शृंगार कर) आयी. उसको देख मन्युहरने विचारा कि आज तो मुझे फँसानेको आयी है, इस कारण शांति-मुद्राको बदल कर वह बोला—"क्यों री रंडी! क्या तृ हमको फँसानेको आयी है? मेरा व्रत भंग करनेकी तेरी इच्छा पूर्ण न होगी. चली जा! हम योगी लोगोंके सामने देखना भी मत! हं! हम भस्म कर देंगे!"

विंगलाका मन निर्दोष था. इसके मनमे इस समय कुछ भी पाप न था, पर मन्युहरके वचन सुन कर वह चौंकी — मनमें सहज हँसी और स्वगत (मनमे) ही बोली — "वाबाजी तो उस्ताद हैं! दम तो ठीक रखता है, पर पानी भरा हुआ है, उसका कुछ भी भान नहीं!"

फिर वह मन्युहरसे नम्रतापूर्वक बोळी — "महाराज! मेरे मनमे तो कुछ नहीं, फिर भी कुछ भूळ हुई हो तो छपा रिखये! में तो खापकी चेळी हूं. आपके पास नही खाऊंगी." ऐसे कहती कहती विजलीकी चमककी भान्ति मन्युहर कुछ कहने न पाया तभी चळी गयी.

मन्युहर मनमें मग्न हुआ — ''रंडी फॅसाने आयी थी, उसको तो भगा े दिया!' ऐसा मनमे बड़बड़ाने लगा. पर पिंगला चलते समय जो नयन-बाण मार गयी, कटाक्ष कर गयी थी वह उसके कलेजेके पार हो गया था. दस पंद्रह दिन तक पिंगला उसकी और फटकी भी नहीं. मन्युहर भी चिकत हुआ कि पिंगला अब आती क्यों नहीं.

एक दिन उसने दासीसे पूछा — "क्या तुम्हारी बाई जी अब दर्श-नोंको नहीं पधारती ? कुछ ज्ञानकी बात सुनती है वा नहीं ?"

चतुर दासीने कहा - "वे सदा ठाळी (वेकर) नहीं कि तुम्हारे दर्शन ही किया करें! राजाजीकी प्रेमिका हैं, छाडिळी है. उनसे तुमने 'रंडी कहा, इसीसे वह आती नहीं!"

"हं! हं! ऐसा मत करना, बोलना कि साधुका दर्शन तो करना ही चाहिये. साधुका कोघ क्या और प्रेम क्या ?''

इस प्रकार दो चार बार कहनेके बाद एक रात्रिको दासीने विलास-भवनको भली भांति सजा दिया, दीपक सजा दिये, पुष्पोंकी माला और चादर सर्वत्र लटका दी. चारों और सुगंधि छिडका दी. बादल धिर रहा था. मेघकी झडी लग रही थी. मन्युहरको भी नित्यका नित्य उत्तेजक भोजन कराये थे और कामदेवके स्वागतकी सब तैयारी ऐसी उत्तमतासे की थी कि बडे योगिराजका मन भी चलायमान हो, तब मन्युहरकी तो बात ही क्या? पड़ोसकी कोठरीमें गाना वजाना आरम्भ हुआ. मन्युहर स्रीत होता गया. इतनेमे यह जब्द उसके कानमे समा गये: --

" मेरे गलेसे लग जाओ प्यारे, घिरि आई वद्रिया घोरः वडी वडी बृंदे वरसन लागी, वोलत दादुर मोर."

मजो मजेसे हिला झुला कर ऐसे आलाप किये कि, पिंगलाके ही विचारमें मन्युहर घिर गया. वह मानने लगा कि यह आलाप मेरे ही उदे- इसे है, पर इससे मेरा मन चलायमान हो ऐसा नहीं हो सकता. फिर पिंगलाने यह राग अलापा:

" विज्ञली चमक देख जिय डरपै, पवन चलत झकझोर, हरि पिड संत पिय कण्ट लगाओ, राखो मनकी कोर."

'हं, रंडी कैसी फसी है! कंठ तो वडा अच्छा है, दीदार भी अच्छा है और पिय पिय रोती है, कौन पिय! संत पिय? कौनसा संत! मन्युहर! अच्छा, रंडी दिवानी वन गयी है.' ऐसा मन्युहर मनमें विचारने छगा. इतनेमें दूसरे रागमें पिंगलाने प्रेमपत्रिका भेजी.

> "तेरी ख्रत्त मुझे भाई मेरा जी जानता है; जो झलक तुने दिखाई, मेरा जी जानता है. अरे जालिम तेरे देख, तीरे निगहसे हमने; अरे जैसी कि है भाई. मेरा जी जानता है. खाउँने जहर, नहीं डूव मरेंगे जाकर; जो है कुछ जीमें समाई, मेरा जी जानता है. कतल करके न खबर ली, मेरे कातिल अफसोस; जी इसी दु:खमें गमाया मेरा जी जानता है."

इस शब्दके साथ ही खुळी खिडकीमेंसे पिंगलाफे मुख पर मन्युहरकी हिए पडी. बस, हो चुका! ले लिया गया!! गुरुके आगे जो ज्ञानकी शेखीं मारी थी, वह अब मूल गया. मुखसे वह प्रणवका जप करता है, पर उसके मनमे पिंगला नाच रही है, उसको अनेक प्रकारके संकल्प विकल्प होते हैं और उसका आत्मज्ञान शिथिल पडता जाता है. कंद्रपेहरको वह शुठा मानता है. लावण्यकी साक्षात मूर्तिक्प पिंगलाके समक्ष कंद्रपेहर निलेंप रहा होगा, इसके ऊपर वह अनेक अंकाएं करता है. 'गुरुजी मोते हैं, वह उसके कपटको समज नहीं सके, इसीसे उसको श्रेष्ठ कहते हैं. क्रोध जीवनेमें ही सर्व योगका फल हैं. काम जीवनेमें क्या! कुछ भी पुरुषार्थ नहीं; और जिसमे पुरुषार्थ नहीं उसका कुछ फल नहीं. जिसमे फल नहीं

उसके लिये अम करना, मिध्या कष्ट सहन करना, इसका कोई कारण नहीं ऐसा वह अपने मनमें निश्चय करता है. काम जीतना अर्थात खीका संग न करना, इसमें क्या है, पर जो ऊर्ध्वरेता रहता है वही सचमुच काम-जित कहने योग्य है. कामका परिणाम क्या? रेतका स्ललित होना. जिसका रेत (बीर्थ) स्ललित नहीं हुआ वही सचमुच कामजित है, वहीं नैश्विक ब्रह्मचारी है. श्रीकृष्ण जैसे महात्मा पुरुषने अनेक गोपियोंके साथ विहार किया था, पर ऊर्ध्वरेता और बालब्रह्मचारी कहे गये हैं, इसका कारण क्या? ऊर्ध्वरेता! में जो ऊर्ध्वरेता रहूंगा तो मेरा ब्रह्मचर्य खंडित नहीं होगा और कंदर्पहरकी अपेक्षा भी श्रेष्ठ कहाऊंगा' ऐसी उधेड बुन ससके मनमें चल रही है.

दो तीन दिनतक मन्युहरके मनमें ऐसी धमाचौकडी मचती रही.
नित्य नित्य उत्तम प्रकारका आहार, विलासभननमें सुखराय्यापर वास, कामोद्दीपक पदार्थोंका सेवन, स्त्रीको निरखनेकी आतुरता, कसौटी करनेकी कामना, हृदयमें ईच्या, ऐसे संतका संतपन अधिक कालतक ठहरता नहीं. मन्युहरके चित्तमें पिंगलाका ही चिंतन होता था. पिंगलाको देखते ही उसका आत्मज्ञान पलायमान होता था. वीर्यवर्धक भोजन तथा इत्र फुळेलकी सुगंध सुखासनपर शयनादिने उसके मनमें कामको जागृत कर दिया. मनसे वह व्यभिचारी बना. मन्युहरके चित्तकी समीक्षा करनेके लिये नित्य र पिंगला महाराजका दूरसे ही दर्शन करके पीछे लौट जाती थीं.

इस प्रकार होते २ कितने ही दिन व्यतीत हो गये. मन्युहर मनमें विचार करने छगा कि 'रांड़ बड़े भाव दिखाती है और सतीपन दिखाती हैं.'

एक दिन उसने दासींसे कहा - "ओ धर्मशीले! तू धर्मको यर्थार्थ रीतिसे जानती है. जो अतिथि अपने घर आवे उसकी सेवा किस प्रकार करनी चाहिये यह क्या तू मूल गयी हैं । गत वर्ष मेरा गुरुमाई यहांपर चातुर्मासमें निवास कर गया था. उसकी तेरी स्वामिनीने मली मांति शुश्रूषा की थीं. वैसी ही सेवा मेरी न करनेमें तू और तेरी स्वामिनी पाप-भागिनी बनतीं हैं." जिसका आत्मवल मंद पड़ने लगता है उसे योग्या-योग्यका विचार ही नहीं होता. अखंड आनन्दरसमें लोटनेवाला और ब्रह्म-वेत्ता पदका जिज्ञास विध्योंसे विरक्त तथा कामको जीतनेका बीड़ा उठा कर आनेवाला स्वस्वरूपको मूल कर, जैसे वालक मूख तथा शारीरिक पीडाको मूल कर खिलोनेक साथ खेल कर अपनेको आनन्दित मानता है,

वैसे हीं कीडा करनेके लिये यह कोधिजत मन्युहर एक खीके हावभावमें लिया छटा छटामें, भूषणों की झनकारमें, नाशवन्त गौरांगमे, कीचड, छाछा और मल्मूब्रसें भरे हुए शरीरमे धीरे २ ऐसा छहू वनने छगा कि उसका सहः आत्मज्ञान नष्ट हो गया. वह दासीसे अयोग्य प्रार्थना करने छगा तथा अंतमें कहने छगा कि, 'मैं कंइपेंहरकी अपेक्षा रूपगुणमें कम नहीं और उसका गुरु-भाई ही हूं, उसमें और मुझमें भेदभाव गिनना, यह ज्ञानीको योग्य नहीं!'

गणिकाकी दासियां सदा चतुर होती हैं. गणिकाका घर ही चतुरा-ईका स्थान है. उस सन्तपुरुषका हृदयमाव दासी समझ गयी और बोली — "महाराज! आपकी इच्छा पूर्ण होगी, आप घवडाइये नहीं, मैं अपनि । वाईजीको समझा कर आपकी सेवाके लिये तैयार करूंगी."

यह सब वृत्तान्त दासीने अपनी वाईसे निवेदन किया. पिंगला चतुर यी. कंदर्पहरने जो ज्ञान उसको दिया था, भोगका भय समझाया था, विष-यसुलके दुःख दर्ञाये थे, उनकी उसको विस्मृति नहीं थी. कंद्र्पहरने उसको-उपदेशद्वारा परमात्माका स्वरूप जाननेकी प्रेरणा की थी. आज उसने कंट्र्पहरके गुरुमाईको उपदेश करनेका भी विचार किया. वह क्रम २ से मन्यु-इरके पास अधिक अधिक वैठने लगी.

विकारी बना हुआ मन्युहर एक दिन बोला — "हे पिंगला! जो अपने घर आये हुए अतियिकी योग्य प्रकारसे सेवा पूजा करता है उसीको अखंड आनंद — एक रस ब्रह्मकी प्राप्ति होती है. संतोंको जो अपना तन, मन, घन अपण करता है उसीको मुक्ति मिलती है. मेरे गुरुमाई कंद्पेहरने को उपदेश दिवा है उसका यही हेतु है. ज्यक्ति ज्यक्तिमें मेद गिनना यह छोटे जीवोंका धर्म है. संगसे कुछ दोष नहीं. इस संगसे तो अनेक महात्मा तर गये है. तू भी सत्यंग कर तथा संत पुरुषकी सेवा करके उनको तृप्त कर ! इसीमें तरा कल्याण समाया हुना है." मन्युहरने अपना हृदयमाव प्रकाशित किया.

चतुर गणिका बोली — "महाराज! आपकी सेवामे में तो खदा ही हाजिर हूं. आप जो आजा करो, वह मुझे माननीय है. कहिये! में आपको किस प्रकार प्रसन्न करूं? महाराज! मेग नियम है कि सत्पुरुषोंका समागम छोटे छोटे आदमियोंकों भांति न होना चाहिये, आप महात्मा हैं. जेसे में आपको कामनाको पूर्ण करूंगी, बैसे ही आप मेरी कामनाको भी पूर्ण करों. कंद्रपेहरने मेरी कामना मली भांति पूर्ण की थी, इसीसे में उसकी चेली वनी हूं!"

मन्युहरने कहा - " तेरी कामना किस प्रकार तृप्त हो ?"

गणिका बोली — "आपके समागमके समय दिन्य वस्त्र धारण करने न्वाहिये. मुझे वहुत दिनसे यह इच्छा है कि कामरू देशकी रानी मत्स्येन्द्र-िश्चा सवा लाख रुपयेका अंबर पहनती है, वह आप ले आओ. उसे पहन कर मै आपकी इच्छा तृप्त करूंगी तब मुझ संपूर्ण आनंदसुख और तृप्ति होगी ज्वा आपको भी सुख, आनंद तथा तृप्ति करा सकूगी."

मन्युहर बोळा — " बस! यही! इसमें क्या बडी बात है!!" तुरंत ही महाराज तैयार हो गया तथा अपना दंडकमंडळ हाथमें के उसने कामक देशको प्रयाण किया.

अनेक प्रकारकी उपाधि झेळता कितनेक समयमें मन्युहर कामक् देशमें जा पहुँचा इस देशेंम संतपुरुषोके जानेकी रोक न थी. प्रणवका जप जपता हुआ ऋषिशिष्य कामक देशकी रानीके दरवारमें वहे परिश्रमसे पहुँचा और खडा रहा. उसने रानीको आशीर्वाद दिया और कहा — "हे धर्मशील देवि! मेरे गुरुवर्य किसी कष्टसे पीडित हैं, उसकी शान्तिकी औषध तेरे पास है सो तु मुझे दे!"

रानी वोछी - " हे महाराज! आप आज्ञा करो वही में आपको देनेको तैयार हूं. मेरे इस शरीरके दानसे भी जो आपके गुरु अच्छे होते हों उनका करयाण होता हो तो उसे देकर भी आपके गुरुका श्रेय करूंगी!"

मन्युहर वोला — हे देवि! ऐसा कुछ महत्त्वका कार्य नहीं. हमारे गुरुने गुरुदक्षिणाम तेरा अनमोल वस्त्र मांगा है. सो मुझे दीजिये. हे विशाल नेत्रवाली। यह वस्त्र अपने गुरुको देकर मैं गुरुक्षणसे मुक्त होऊंगा और तेरा कल्याण हो!" तुरंत ही रानीने अपना जो अत्यन्त कीमती वस्त्र था वह मन्युहरके चरणोंपर रख कर प्रणाम किया.

मन्युहर उस वस्तको छेकर वहे परिश्रमसे चातुर्मासकी पूर्णाहुतिके छगभग गणिका पिंगलाके मंदिरमे आ पहुँचा. मन्युहर थोडे दिनोंहीमे लौट गया था. उसकी कान्ति मलित पड गयी थी. उसका भाषण मंद पड गया था. मार्गमें खातेपीनेकी अव्यवस्था, मार्गका परिश्रम, दिनकी गर्भी तथा रातकी सदीमें निवास, नदी नाले पार करना, झाडोंके फलादिपर ही निर्वाह करना, इन सब संकर्टोंसे उसका शरीर सुख गया था. वह शरीरसे शिथिल हो गया था. पर उसकी मनोवृत्ति शिथिल नहीं हुई थी. वह तो अधिक जागृत होगयी थी.

ऋषिशिष्यको प्रणाम करके पिंगलाने कामरू देशकी रानीका दिया हुआ अनमोल वस्न अपने हाथमें ले प्रसन्न मुखसे कहा — महाराज! आपको वहुत परिश्रम हुआ. इस दासीका अल्प मनोरय पूर्ण करनेके लिये आप जैसे सत्पुरुप, धर्मके ज्ञाता नीतिक तत्त्ववेत्ताका जो अति परिश्रम पहा है एसका वदला में नहीं पूरा कर सकती. हे महात्मा! आजसे यह देह, गेह और और संपत्ति आपहीकी है. आप जैसे आज्ञा करेंगे में वैसे ही चलूंगी. में तो आपकी चेली हूं! आपकी सेवामें सदा तत्पर हूं."

मन्यहरने कहा - "हे छोंदर्यमूर्ति! जिस प्रकार तुने मेरे गुरुवेघ कंद्रपे-हरको प्रसन्न किया है, उसी प्रकार मुझे प्रसन्न कर, जिससे में कृतार्थ होऊं!' गणिका वेछी - "आपकी इच्छा में कब तुन्न करुं से। कहो."

जिसका शरीर शिथिल होगया है, जिसके अंगमें बहुत ही थोडा वित्त रहा है, पर जो कामका दास बन गया है ऐसा क्रोबको पैरतले दावने-शाला मन्युहर बोला — "हे देवि! हे सुभगे! आज रातको ही इस संत महात्माकी कामनाको पूर्ण करके तू कृतार्थ हो."

'अस्तु' ऐसा कह कर पिंगला वहांसे विदा होगयी. दासियोंने ऋषि-जिप्यको अच्छी तरह उबटन स्तान कराय उत्तम प्रकारके भोजन कराये. हारा यका मन्यहर तो बोडी देरमें विश्राम करने लगा. जब सार्यकाल हुआ तब मन्युहर पिंगळाके विलासभवनमे पधराये गये. मन्दिरमे चारों ओर सुगंघ फेल रही थी. सुगंघित दींपक प्रकाशित हो रहे थे. सुसज्जित करके सुखसेज विछा रक्खी थी. उपर दूधके फेनके समान उज्ज्वल चहर विछी थी. एक सुखासनपर वैठा मन्युहर पिंगलाकी वाट देख रहा था, इत-नेमें कामरः देशकी रानीका सवा लाखका अभ्वर पहन कर छमछमाहट कर्ती पिंगला मन्युहर्क सभीप आकर खडी होगयी. उसका सीन्दर्य देख महाराज तो छट्टू ही वन गये. दासीके छाये हुए और दूधका प्याला गणि। काने मन्यूहरके हाथमें दिया. गणिकाके रूपसे चिकत हुआ मन्युहर उस इचको पीकर फिर सुगंधित पदार्थींसे भरा पानका बीड़ा चावने छगा, पिंगलाका सोंदर्य ऐसा उत्तम था कि मन्युहरको उसके समागमसुख विना दूसरी किसी चीजमें आनन्द ही नहीं माछ्म हुआ. थोडी देर गणिकाके साथ बांकी टेडी बार्ते करके उसने उसका हाथ पकड़ कर उसकी पलंगकी भोर सीचा. इतनेमें पिंगलाने उसके हायमेंसे नपना हाथ झटका देकर छुडा लिया और एकट्म अरीरपरका सवा लाखका वस उतार कर मलमूत्रकी नाली (कुंड) में डाल दिया!! यंत्रद्वारा की हुई रोशनी फीकी पड़ गयी— ठंडी पड़ गयी केवल एक मलिनसा दींपक जलता रह गया. पिंगला एक कोनेमे दिगम्बरहृष खडी रही.

मन्युहरको यह देख वंडा विस्मय हुआ और विचारने लगा कि जिस क्ख्नके लिये मैंने वडा श्रम किया वह वख्न मलमूत्रके स्थानमें! वह बोला — "धरे पिंगला! यह तूने क्या किया ? अत्यंत परिश्रम करके लाया हुआ अम्बर तूने बद्बूदार होदीमें डाल दिया!"

र्पिगला धीरजसे बोली - "महाराज! अपार श्रमसे प्राप्त किया हुआ अपना तपोवल – जिसमें मलमूत्र भरा है, नित्य जिसमेंसे दुर्गेध निकला करती है, हर महिने जिसमेंसे रुधिरका प्रवाह वहा करता है ऐसे – क्षणिक सुखदायीं स्थानमे नष्ट करनेको आप जैसा महातमा तत्वर हुआ है, उसकी तुलनामे यह सवा लाखका वस्त्र किस गिनवीमें है ? चिरकाल तक गुरुसेवाके प्रयत्नसे धनेक प्रकारके कष्ट सहन कर जो आत्मज्ञान आपने प्राप्त किया है उस कात्मज्ञानका फल जो निर्जीव विषयसुख ही हो और इसीमें जो आनन्द तथा तृप्ति हो, वो अनेक परिश्रमसे प्राप्त किया हुआ यह दख मुझे आनन्द दे सके! आपके चिरकालसंचित तपीवलके सामने इस वस्त्रके लानेका परिश्रम कुछ भी नहीं. यदि आप हैं तो ऐसे अनेक वस्त्र मिलेंगे. पर हे देव! आप ऐसा विचारते हैं कि आपका गया हुआ तपोवल फिर प्राप्त हो जायगा ? विक, आपका योगवल भी वड़ा है, दुर्गीध देनेवाली नालीरूप इस देहके साथसे वह योगबल पुनः कभी प्राप्त हो सकता है ? इस देहमें क्या रक्ला हुआ है कि जिसपर आप मोहित हुए हैं और परम तपको नष्ट करनेको तैयार हुए हैं ? यह अनेक प्रकारकी गंदगीसे भरी हुई है, अनेक प्रकारके रोगोंका स्थान है. जिस शरीरको आपने लावण्यकी मूर्ति देखा है, मोहकी प्रतिमारूप माना है, सब सुखका स्थान गिना है, इस देहका शुद्ध स्वरूप जिस स्थितिमें में खडी हूं और दीखती हूं, वही है. यह देह एक समय जल कर भस्म होनेवाली है. इस देहके साथ संगके आणिक सुखमे आप अपना बहुत समयका संचित किया हुआ तपोवल तथा कष्ट करके प्राप्त किया हुआ योगवल होमनेको तत्पर हुए हो, तो आपके लाये हुए कामरू देशकी रानीके वस्त्रको में उसपर वारती (निछावर) करती हूं, और मै स्वयं विलहारी जाती हूं. हे महाराज ! आपका यह मोह किसका ? किस पर हुआ है ? इस मुखपर, आंखपर, नाकपर, नितंवपर, कि कुर्चीपर ? किस पर इतना बडा मोह हुआ है ? यह स्वरूप तुम देखो, में एक डाकिनी,

पिजाचिनी और नरककी खानरूप वेश्या हूं. कि जो धीर पुरुषोंकें चित्तको दर्शन मात्रसे,\* बलको स्पर्श मात्रसे तथा अमीघ बीर्यको समागम मात्रसे हर लेती हूं, उस पर आपके समान ज्ञानीको मोह! पुरुषकी कान्तिको नाश करनेवाले, बलको हरनेवाले, आन्ति उत्पन्न करनेवाले, संगके पीछे पश्चाचाप करनेवाले, मायाविनी स्त्रींके नाशवन्त शरीरपर सत्पुरुषोंको कभी मोह नहीं होता!"

गणिकांके वचन सुनते ही गुरुप्रतापसे मन्युहरको स्वस्वरूपका भान हुआ, उस समय उसको ऐसा' भारी पश्चात्ताप हुआ कि चह अबला, तिस पर भी गणिका कि जिसं किसी प्रकारके ज्ञानका अधिकार नहीं, वह मुझे उपदेश करती है, मेरे स्वरूपका मुझे भान कराती है; वाह सचमुच इसने मुझे तारण दिया है, दुर्गतिके मार्गमें गिरते २ बचाया है. हरि! हरि! ऐसा मान वह तुरन्त गणिकाके पैरों पर पडा और कहा 'हे मैया! मुझे क्षमा कर; कामवासना यह बडी ही खराब है, बंद २ महात्मा और ज्ञानी पुरुषोंको वह सराये विना नहीं रहती. यह वडा वडवान् इन्द्रियप्राम ज्ञानी विद्वानको भी विवश कर देता है, यह गुरुदेवकी वात में ठीक नहीं मानता था और शास्त्रीं को गण्ये समझता था, पर आज मेरा समाधान हुआ है कि यह कथन सत्य है तथा कंदर्वहरकी श्रेष्ठता ध्यानमें आयी है. तू इस विषयसुखके अधिलापी तथा पतित होनेके मार्गपर चलते हुए अलप जीवकी गुरु है! सचमुच तुने मुझे जो ज्ञान दियां है वह मेरे गुरुद्वारा दिये हुए ज्ञानसे भी बढ कर है, काम ही अजित है. जो उसे जीते वही सचा साधु है, सचा महात्मा है; वहीं सब मायासे पार हुआ है. स्त्रीके सौन्दर्यपर मुख न होनेवाला ही योगी है, सचमुच आत्मज्ञानी है. हृदयके आश्रित जो जो कामना है उनसे जो मुक्त है वे ही मुक्त होते हैं तथा वे ही मनुष्य अमरत्वको प्राप्त होते हैं. जिस सदूदिवाछेकी भोगलालसा मृतपाय हुई है स्सीका जीवन इस असार संसारस तरनेको समर्थ है. 'मैं कोन ?' 'मेरे गुरु कौन ?' 'मेरी स्थिति क्या ?' इन सवका भान मात्र एक तेरे सौन्दर्यमें भूल गया था, एक क्षणभरके विषयसुखमें छुन्ध वना था, मैं मोहके वश हो गया था, मायामें ही मर गया था. इस मोहमायामेंसे जो युक्तिपूर्वक ज्ञान देकर तूने तार दिया है तथा व्रतभंगमेंसे मुझे बचाया है इससे में केरा कृतज्ञ हूं. हे मैया! तेरी गति उत्तम लोकमें होगी. उत्तम लोकको तू प्राप्त होगी."

<sup>\*</sup> दर्शनादरते चित्तं स्पर्भनादरते वलम् । संभीगाद्वरते वीर्यं नारी प्रत्यक्षराक्षसी ॥

मन्युहर शान्त हुआ। उसका आहंकार मिट गया। कंद्रपेहरकी श्रेष्ठता वह देख सका। पिंगलाने वस्न पहन कर उत्तर दिया कि — "महाराज! दोषके पात्र तो सब कोई हैं, पर आपके समान थोडे ही समयमें समझ जानेवाले और त्याग कर देनेवाले थोडे ही हैं, इस लिये आपको धन्य है. छीकी बाह्य सुन्दरता देख कर मोहित हो जो उसमें फँस जाते हैं, उनको हजार बार धिःकार है; वे कभी भी ज्ञान अथवा मोक्षके अधिकारी नहीं होते. महाराज! आपके गुरुबंधु कंद्रपहरकी कृपासे ही तुम और में आज पापकमसे बचे हैं, नहीं विषयलंपट जो में हुं उसकी क्या सामर्थ्य थी कि तुम्हारे समान कामदेव स्वरूपी पुरुषकां याचना अस्वीकार करे. इस लिये अपने महान गुरुदेवका ही उपकार मानो."

फिर दोनों जने निवृत्त हुए. चातुर्मासके जो दिन बाकी थे उन्हें उसने
पूर्ण इन्द्रियनिमहसे ज्यतीत किया, पापविचारका पकट प्रायिश्वत्त करने लगा.
इस दिनसे उसने अपनी चिचवृत्तिका पूर्ण निरोध करनेका आगंभ किया.
आहार ज्वयहारका त्याग कर दिया. संयमका परम पुरुषार्थसे सेवन करने
लगा. दश पांच दिनमें चातुर्मास पूर्ण हुआ. सर्प जैसे अपने अंगकी कंचुला
उतार कर उपाधि – राग और मोहसे मुक्त होकर सरलतांसे विचरता है,
वैसे अपने मनसे विषयसुखकी लालसा और महंवृत्तिके जो रजःकण भरे
थे उनको त्याग कर गुरुके आश्रममें गया.

उसका मुख उदास देख गुरुने कोई भी प्रश्न नहीं किया, तब मन्युहर बोला – "हे गुरुदेव! बाघकी मांदमें रहना भी सुगम है, सपेके फनपर नृत्य करना भी सुलभ है, पनघटपर अनेक विकारी की पुरुपोंके बचन सुनकर उनको मनमें न लाना यह भी सुगम है, परंतु मायाकी प्रतिकृति, मायाविनी स्त्रीके मोहपाशमेंसे सुरक्षित रहना तथा वह भी बिलकुल एकान्तमे जहां इन्द्रियोंके चलायमान करनवाली सब-सामग्री मौजूद है, वहा नैष्टिक प्रस-चारी रहना यह अति कठिन काम है, काम सचमुच अजित ही है. वह किसीसे भी जीतने योग्य नहीं है. हे गुरुदेव! कंदपेहर हमारा तीनोंका गुरु है तथा प्रणाम करने योग्य है!"

परम संतोष पाकर गुरुदेव चुप ही रह गये. मन्युहरकी यथार्थ कसीटी हुई. उसका अभिमान गळ गया. वह शुद्ध फांचनरूप हो गया. उसे देख कर गुरुने बाशीबीद दिया और अंतमें कहा कि "हे परम विवेकी शिष्य! इस संसारके मोहजालों फुँसानेवाला मुख्य स्थान काम ही है तथा

काम ही सब मायाकी कलाका निधान है. जो कामको जीतता है वही जितेन्द्रिय है. रणमें महान् विजय करनेवाला तथा अनेकोंका संहार करनेवाला विजेता नहीं, विलक सकेले, निराकार, जिसके पास फूलोंका शख है, ऐसे कामको जो पराजित करता है, वही विजेता है – उसीने तीनों लोकोंको जीत कर उनके ऊपर जानका अधिकार पाया है."

इतनी कथा कह कर, हिमिगिरिके महात्माने सुविचारसे कहा - " हे वत्स सुविचार! तम भले ही संसारमें जाओ! मेरी आज्ञा है कि तम -संसारमें जाकर विदेह मुक्तकी भांति विचरो. संसारमें उत्तम पुरुषोंका नाज्ञ करनेवाळी परमात्माकी रची हुई मायाका साक्षात् स्वरूप स्त्री है. उससे तुन्हारी रक्षा करनेका सामध्य, जो ज्ञान मेंने तुमको दिया है इसका नित्य मनन और निदिध्यासन करनेसे ही प्राप्त होगा. प्रिय वत्सो ! तुम संसारमें -रह कर गृहस्थाश्रम सुखरूप चलानेसे डरते हो, ऐसा माळूम होता है. उसम 'मतुष्यको नीच मार्गमें छे जानेवाछे अनेक कारण हैं' देखा मानते हो तथा ' न इच्छा करनेपर भी कुमारीमे पड़ कर मनुष्य पाप करता है तो उसमें इसको ऐसे वलात्कारसे कीन ले जाता होगा,' ऐसा प्रश्न किया है; तथा जानना चाहा है कि 'क्या एकाद मुख्य ऐसा कारण नहीं है कि जिसका नाज करनेपर सबका नाश हो जाय, अर्थात् पापकी जड क्या है तथा चसका निवारण करनेका **उपाय क्या है**' सो जाननेकी तुम्हारी तील इच्छा है. इसके लिये मैंने तुमसे अत्रि मुनिके शिष्योंका दृष्टांत दिया है, उससे तम सहजोन समझ सकोगे कि सब अनथाँकी जह रजोग्णका कार्यस्व काम है तथा यह काम ही रूपान्तरमें क्रोध है. मनुष्यको उलटी क्रप्रवृत्ति करानेवाला वृत्ति मात्रका वीज काम है, इस लिये इस कामको ही -मनुष्यका शत्र जानी, सामान्य प्राकृत अर्थके अतिरिक्त कामका राग. अभिलाप, इच्छा वासना इत्यादि अर्थ जानना. यह महाशत्र है, इस लिये दुर्जय है. स्वार्थ तथा परमार्थ साधनेके लिये इसे जीत कर मारे विना छटकारा नहीं, क्योंकि यह महा भक्ष्य फरानेवाला किसी भी प्रकारके लाधनसे वर्शन न होते हए सबको निगल जानेवाला महापापी है. इसकी चाहे जिस प्रकार जीवना चाहिये और मारना चाहिये. प्राणी मात्र काम सहित ही है. विषयोंका उपमोग करनेके लिये काम मडी माति जागृत होता है तया फैछता जाता है और धीरे धीरे मनुष्यों पर अपना अधिकार कृता जाता है तथा कहावि छा न सके ऐसा जम जाता है. यह काम

अज्ञानीका वैरी है इतना ही नहीं विलक ज्ञानियोंका भी नित्य वैरी है. उनमें भी यह प्रारब्ध वशं प्रकट होता और उन्हें विषयोंके फंदेमे फँसाता है, ज्ञानका स्थान जो अंत:करण है उसको यह दृष्ट काम दक छेता है तथा ज्ञानका उद्य नहीं होने देता. इन्द्रियां, मन तथा बुद्धि ये इसके अधिष्ठान हैं तथा उनके साधनद्वारा आत्मज्ञान नहीं होने देता बल्कि मोहर्मे डाल कर भर्माता है तथा पापमें दौडा जाता है. इसी लिये तुम पहले इन्द्रियोंको वशमें रखना तथा साथ ही मन बुद्धि आदिको भी नियममें रखना, नहीं तो अकेला इन्द्रियनिम्रह व्यथे हो पड़िगा. इस प्रकार सबकी वशमें रखकर परोक्ष ज्ञान तथा अपरोक्ष ज्ञान दोनोंका नाश करनेवाले इस कामरूपी शत्रको आत्मज्ञानसे जीत कर मार डालना आत्मज्ञान बुद्धिसे भी परे हैं इस ढिये इस सर्वभासक आत्माका आश्रय कर अर्थात् यह सब आत्ममय है ऐसा अपरोक्ष साक्षारकार करके कामको जीतना, यह मनुष्यका कर्तव्यः है - ऐसे बुद्धिके निर्वाहक - भासक आत्माद्वारा कामके स्थान अंत:करणको स्थिर करके चंचलतासे मुक्त करोगे तो कामको जीतोगे. इस प्रकार वर्तींगे वो तुन्हारे गृहस्थाश्रममें किसी प्रकारका भी विन्न नहीं होगा. तथा तुमको बलात्कारसे कोईभी पाप करानेमे प्रवृत्त न होगा. तुन्हारा सदा कल्याण हो."

• इतना चपदेश करके मुनि मौन धर रहे और उन्होंनें समाधिमें बैठ-नेकी इच्छा दर्शायी तब योगिराजको प्रणाम करके सुविचार अपनी पत्नी छदािंछगके साथ अपने आश्रममें गया तथा गुरुदेवके निजबोधका दंपती मनन करने लगे.

टिप्पणी - कोटानिवासी साधु रामचरणदास मेरे घर मिक्षाके लिये एक वास्पधारे थे. उनको यह पुस्तक भेट देते तथा तृतीयिवन्दु पढते समय उन्होंने प्रश्न किया कि "काम जीता तो जगत् कैसे जीता?" मैंने उत्तर दिया कि "कामहोसे सब उपा-धियोंका जन्म होता है, इससे जो कामको जीता तो पड् अरि भी जीत लिये. विक कामको वश न होनेसे नयी २ वासनाओंका - स्नेह - स्वार्थ - मेरा तेरा - असत्य - अप्रामाणिकपन - मोह - क्षेत्र आदिका भी जन्म होता है, इसी लिये जो पुरुष कामका पराजय करता है तथा जीतता है वह सारे जगत्को जीतने और तरनेको समर्थ होता है. दूसरे, कामका विजय करनेवालेको इस संसारकी सब वासनाय वाथा नहीं कर सकती." रामचरणदासने कहा की " यह कथन सत्य है. पर कामके जीतनेसे इसकी अपेक्षा विशेष परमार्थ साधन साधता है, इसी लीये काम जीतनेको प्रायेक शासकारका उपदेश है. वीर्यनिरोधपूर्वक जो लोग ब्रह्मचर्यका पालन करते हैं उनकी अनेक लोकोंमें कीर्ति होती है तथा वीर्यके निरोधसे ऊर्ज्वरेता वा ब्रह्मचर्यनिष्ठ रहनेसे तथा ८ प्रकारका मैथुन तथा करनेसे वे पूर्ण योगी बनते है तथा आकाशगमनका सामर्थ्य प्राप्त कर सकते हैं -

- तथा उनको मणिमादि ८ प्रकारकी सिद्धिया ( भणिमा महिमा नैव गरिमा लिएमा तथा। प्राप्तिः प्राकाम्यमीशित्वं वशित्वं चाष्ट सिद्धयः ॥) भी प्राप्त होती हैं तथा उनके योगमें कुछ भी क्सर नहीं पड़ती. उनकी वासनाय विलक्कल भस्म हो जाती है तथा वे जीव नवीन स्वरूप घारण करते हैं तथा उनके द्वारा वे तीनों लोक ही नहीं वरिक चौदह वहार्टोको भेद कर भर्चिमार्गसे परमात्मामें प्रवेश करने व्यथवा स्वरूपाद्यस्थान करनेको शक्तिमान् होते हैं. कामको जीते हुए नैष्टिक ब्रह्मचारी दूसरा भी उपकार करता है. -वीर्यहप गर्मधारी जीव कामासक प्रस्पके वीर्यहरासे स्त्रीके गर्महरामें प्रवेश करके वह आप ही नया जीवन -- जन्म धारण करता है. ( कितने ही ऐसा भी कहते हैं, कि वह स्वयं ही नया जन्म घारण करता है.) इस नये जन्मसे मूल गर्भ घारण करानेवाला पुरुष नये जन्मनेवाले पुरुषको ( जीनको ) इस संसारके अनेक भैवरोंमें डालता है. उस पुरुष नीवको गर्मस्थितिम, संधारमें और मृत्युके समय तथा फिर भी कियमाण फल भोगनेके े लिये अनेक प्रकारके कष्ट भीगवाता है. वीर्यह्म स्त्रीके गर्भमें प्रवेश हुए पीछे प्रारंभमें ही विष्ठा, मत्रादिके बीच स्थिति करके इस नये जीवको अत्यन्त दुःख अनुभव करना पडता है. मनुष्यको मरण समय तया नरकमें पहनेसे जो दुःख भोगना पडता है, उससे भनेक गुणा अधिक दुःख उस जीवको गर्भकालमें होता है. योनियन्त्र द्वारा जीवका प्रवेश तथा छटना इन दोनों ही समयमें भी मरणकालकी पीडासे अधिक दःख जीवको होता है तथा माताके उदरमें नरकवाससे भी अधिक दृःख होता है. माताका पेट मल मन्नका स्थान हैं और पित्त तथा रक्तसे वह गर्म घिर जाता है. अनेक प्रकारके क्यादि धातओं से न्यास होता है, कृमिरूप नागपाशके वंधनमें पडता है. माताके प्राणवायुहारा त्या नाहीं हुप रज्जुओं से चलनेवाला तथा वायु और अभिजनित तापसे उत्पन्न होते हुए कृष्टोंकों यह जीव अनुभव करता है; इस प्रकार अपरिमित दुःख ही गर्भस्य जीवको होते -हैं. केवल जातिस्मरणवाला योगी ही इस कष्टका स्मरण रखनेको समर्थ है. यह दु:ख ऐसा है कि को कहनेमें नहीं भाता, इस कारण जो पुरुष वीरेरक्षा करते है वे अनेक जन्म पानेवाले नृतन जीवोंको इस अपरिमित कप्र तथा संसारके क्रेशोंसे प्रथम तो बचाते हैं तथा इसरे ब्रह्मचारी पुरुष अपने शर्रिंगें रहे हुए वीर्य और उसमें रहे हुए अनेक जीवोंको अपनेमें समवा कर उनका भी अपने योगवलसे ही अपने साथ कल्याण करते है. यह केवल परार्थ है. कामको जीतनेवाले परायेके लिये ही संकट सहन करते हैं - इस लिये जो कामको जीतते है. वे सारे विश्वको जीतते है तथा इसी लिये परम तस्व प्राप्त करनेवाले योगी, संत तथा महात्माओंने कहा है कि कामको जीतनेवाला अपने कल्याणके साय दूसरे अनेकोंका भी कल्याण करनेवाला है तथा कामको वश करनेवालोंकी कीर्ति ब्रह्मलोक्सें भी गायीं जाती है तथा जहां कीर्ति गायी जाय वहां उसे प्रथम स्थान मिले. इसी लिये जो कामको जीतता हे वह चाहे स्त्री हो वा पुरुष वह सर्वत्र प्रवल प्रतापी गिना जाता है. नैष्टिक ब्रह्मचारीका परार्थ तथा परमार्थ ( दूसरेके लामके लिये ही अपने किसी लामके विना स्वयं कष्ट भीगना तथा उपकार करना यह परार्थ है और परम अर्थात् यहे लामकी बाशासे कप्ट सहन कर किसीका हित करना यह परमार्थ हैं. ) कामनारहित -

- हैं, इतना ही नहीं, परन्त वह कामेच्छाकी तृप्तिके युखका भोग स्वदेहमें उत्पन्न हरू स्वबन्धसप जीवके कल्याणार्थ सदाके लिये छोड, आनन्दसे कष्टको स्वीकार करता है. मतलब कि गर्भकारक प्रकास वीर्यद्वारा योनियन्त्रमें जो नतन जीव प्रवेश करता है उसको गर्मस्थानके कष्ट और क्लेशसे सरक्षित रखेनेके लिये न्यावहारिक सानन्दका त्याग कर प्रेमसे कष्ट सहन करता है तथा अपने मानन्दके ( यह भानन्द है तो स्वल्पकालीन पर आनन्द सचा है, ) त्यागसे वह नये जीवोंका करयाण करनेवाला है. वीर्यद्वारा प्रवेशन किया हुआ गर्भस्थित जीन प्रथम रात्रिमें शुक्रशोणित मिश्र है, सातनी रात्रिको वह बुद-बुदेके आकारका होता है. पन्द्रहवीं रातको पित्ताकार तथा एक मासमें गांठके आकारका होता है. दूसरे महीनेमें मस्तक वनता है. तीसरे महीने हाथ, पाव: चौथे मासमें अंग्र-लिया, पेट और कटि: पाचने महीनेमें रीडकी हड़ीयोंका मेरुदण्ड वनता है, छठने महीने मंह, नाक, कान और मांखे बनती है। यहा तक गर्भस्थित जीव सर्व दु खकर अज्ञानरूप मुर्छोमें रहता है. माताकी क्षुघा पिपासाजनित तथा शरीरके असामर्थ्यजनित अनेक कुछ और क्लेश वह लाप अनुभव करता है. सातवें महीनेमें जीवका संयोग प्रत्यक्ष हुआ हों ऐसा मालूम होता है तथा भाठवें महीनेमें सर्वींग पूर्ण बनता है नवमें महीनेमें संपूर्ण बानहेतक पर्वजन्मका स्मरण होता है तब जरायूक्प बस्नको भेदके मंडककी तरह पेटके अन्धकारमें जहा तहा चलता फिरता है, क़दका मारता है, पीठ और गर्दनको क़ण्डलाकार कर, हाथ पैर संकुचित करके कुक्षिस्थानमें मस्तक लगाता, गर्भस्थानका परित्याग करता २. हाथ, पैर और सारे शरीरसे माताके पेटको मेदना - फाडनेका उद्योगी वन गर्भस्थः जीव. कभी माताके कुक्षिभागमें, कभी वन्दरकी तरह हृदयमें और कभी अपने चूटनेके लिये यो नियन्त्रकें बीच तडफाइता है, मस्तक नीचे लटकाता है और भनेक प्रकारके क्लेश भोगता है. अन्तमें सर्पके पकडे हुए मेंडककी तरह अत्यत न्याकुल होता है तथा अन्तमें जैसे सर्पमलहरूप यन्त्रभेसे वह मेंडक छट कर सुरक्षित होता है, वैसे ही वायुसे प्रेरित किया हुआ वह बाहर निकलता है तब ही वड़े कप्टसे एक बार नृतन जीव बचता है। उसको खानेके लिये विषा और पीनेके लिये मूत्र है तथा छटनेका मार्ग वहा दु:खदायी है. यह जनमदु:ख तथा फिर जन्म लेकर संवारमें क्लेश. शोक महत्वपी हनारों धारवाले चक्रमेंसे जीवको कभी भी वीर्यको स्खलित न होने देनेवाला नैष्ठिक ब्रह्मचारी वचाता है तथा कामको जीतनेवाला ब्रह्मचारी गर्भेघारी प्ररुपकी रक्षा करता है इतना ही नहीं वरिक अपने साथ ही तारता है. इधी छिये ही कामको जीतनेवाला परम श्रेष्ठ है तथा जिसने काम जीता उसने जगर जीना - यह बात सत्य सिद्ध होती है.



# तृतीय बिन्दु

# धर्म ही धर्मका रक्षण करता है

धर्म एव हतो हान्ति धर्मो रक्षति रक्षितः।
तस्माद्धमों न हन्तव्यो मा नो धर्मो हतोऽवधीत्॥ मनु. ८१९५
अर्थः-धर्मका त्याग करनेसे वह अपना नाज करता है. धर्मका संरक्षण करनेसे
वह अपना संरक्षण करता है; इस लिये धर्मको नहीं त्यागना चाहिये त्याग न किया हुआ।
धर्म हमारा वध न करे.

श्रीभगवान स्यं नारायण देव, क्षितिज्ञमें प्रकाश करके प्रकट होनेकी क्षित्र कर्म स्वाप्त करके बेठे हुए जिल्बोंकी वाट देखते हैं, आकाश निर्मल है, मंदमंद वायु वह रहा है, निद्रोंप पक्षी उडाउड़ी कर रहे हैं, वन उपवनमें काले मृग निर्मय स्विन्छिल रीतिसे विचर रहे हैं, खिष्टिसोंदर्यलीला ऐसी सुन्दर फैल रही हैं कि चाहे जैसे अहंदारी पुरुषका सहंदार भी गल जाय और वह पर मात्माकी तानमें एकतार होनेका प्रयत्न किये विना न रहे.

इस समय सुविचार तथा छदालिंग, गुरुदेवके आश्रममे आ पहुँचे. मार्गमें आते हुए जो मौगंधिक पुष्प देखनेमें आये उन्हें बीनकर उनकी सुन्दर माला जो छदालिंगने गुथी थी वह प्रणामपूर्वक गुरुके कंठमें पहना दी फिर उपती गुरुको साष्टाग दंड्वत कर उनके पास जा बैठे. थोडी देखों गुरुजी मौन धारण किये रहे.

# ज्ञानीको भी कर्म करना चाहिये

क्षणभर प्रसारमाका ध्यान धर महात्मा बोले — "हे तात सुविचार! हं वत्स छदार्लिग! इस अपार दुःखमय संसारमें रह, ज्ञान संपादन करनेके पीछे भी यदि, जो जीव प्रसारमाका सेवन करनेते क्षणभरके लिये भी विसुख होकर उसके प्रति तिरस्कार प्रदर्शित करता है तो, वह परिणामसे हमेशा के लिये अपने श्रेयमेंसे श्रष्ट हो उत्तरोत्तर ऐसी अधम गतिको पहुँ विता है कि वहांसे फिर उसका उद्धार होने में बहुत काल व्यतीत होता है. इस लिये महात्मा पुरुष – ज्ञानी संसारमें रहता हो तबतक उसको चाहिये कि ऋषियों के बनाये हुए धमीका बहुतेरा कप्ट उठाने पर भी अवश्य सेवन करे. इसमें लेशमात्र भी प्रमाद करनेसे – तिरस्कार करनेसे वह अवोश्रष्ट अधिर ततीश्रष्ट होकर 'थोबीका कुत्ता न घरका न घाटका' ऐसी गतिको प्राप्त होता है. श्रीपरमात्माने अपने श्रीमुखमं कहा है कि –

न मे पार्थास्ति कर्त्तेव्यं त्रिष्ठ लोकेषु किंचन। नानवाप्तमवाप्तव्यं वर्ते एव च कर्मणि॥ गीता ३।२२

( हे पार्थ ! यद्यपि मुझे तीनों छोकोंनें कुछ कर्तव्य नहीं तथा कोई अप्राप्त वस्तु प्राप्त भी नहीं करनी है, तो भी मैं कर्म करता हूं. ) ऐसा जो श्रीभगवानका वचन है उसमें वड़ा रहस्य है. जो ज्ञानी भी कर्मका त्यागी वने तो उक्को देखकर दूसरे भी वैसा ही सीखें. इससे संसारमे रहते हुए -जीव सदा ही कर्भ करें और वह कर्म निष्कामबुद्धिसे करें. निष्काम बुद्धिसे किया हुआ कर्म वंधनको नहीं प्राप्त करता. परनतु जो सकाम कर्म करता है वह बाहे जैसा ज्ञानी हो तो भी उसके कर्म वंबनको प्राप्त करते हैं और निष्काम वृद्धिसे किया हुआ कर्भ सदा ज्ञानीको निर्लंप ही रखता है. इसी कारण जीवको गिरानेवाला सकल कलारूप मायाका राजा अहंकार है. जिस जीवके मनमें अहंकारने निवास किया हो. वह जीव अहंकारवशवर्ती स्वयं साध वन कर कर्भोका त्याग कर देता है तथा जो संसारमे अथवा संसारके समीप गहता हो, उस जीवका तो इससे अवश्य ही अग्रभ होता है. इस लिये, संसारी जीवको किसीं समय भी चाहे जिठना ज्ञान मिलन तथा तत्त्वशास्त्रको यथार्थ रीतिसे जानने पर भी, जहांतक शरीर ग्हकर इस संसारके व्यवहारादि भोग भोगनेको तैयार रहता है वहांतक ज्ञान्से प्रमत्त होकर कभी कमेका त्याग नहीं करना चाहिये. कमेका त्यागी धर्मकी शर्मको भूछ कर परम परके मिलनेके मार्गसे श्रष्ट हो जाता है. इस लिये शास्त्र, सन्त, ज्ञानी, योगी डंकेकी चोट कहते हैं कि संसारी जीव वर्णाश्रमधर्मकी एक भी सीढीको सुखमें व संकटमें कभी भी न चुके; बल्क वणिष्रमधमेको निश्चल मनसे सेवनेमे दिनरात जागृत रहे. जैसे ऊंचेपर चढनेवाला क्षण-भरकी भूलसे - जागृत रहनेकी चूकसे नीचे गिर जाता है और कभी २ खाटपर पड कर अधिक दीनोंतक कष्ट भोगता है, कभी २ मर भी जाता

है; वैसे ही धर्म कर्मकी एक सीढी चूकनेसे भी उत्तम स्थान पानेवाला जीव अभोगतिका अधिकारी वन जाता हैं.

#### त्यागी ब्राह्मण

प्रिय बल्लो! इस अपार संसारके दु:खसे दु:खित एक ब्राह्मण था. उसने संसारका त्याग कर तत्त्वज्ञान संपादन करने के लिये किसी मुनी-श्चरके पास जाकर निवास किया. क्रमार्गगामी और छोकव्यवहारमे फोस हुए पुरुषोंके कर्तन्यसे उसका मन अत्यंत बदास हो रहा था. उसे थोडेंस शानका भी चसका लगा हुआ या, इससे वह संसारको असार और दु:ख-रूप मानता था. उसके मनमें निश्चय हो गया था कि जो इस निःमार संसारमेंसे पार होनेका स्पाय नहीं करते वे सदाके लिये आवर्जन, विस-र्जन - जन्म मरणके रोगी रहते हैं. अनेक सत्पुरुषोंके समागमसे उसकी भावनाएं सुधरती जावी थीं, पर दढ नहीं हुई थीं, वैराग्यकी सात भूमिका-ऑमसे केवल चार भूमिकातक वह सुखक्रप चढ गया था. उसकी व्यावहा-रिक वृत्तियां मेद होगयी थीं और पूजन अर्चन व्यानादि कर्मोंमें वह पूर्ण वन गया था. भगवानकी सेवा करनेमें वह सदा तत्पर रहता था. वह अत्यंत प्रेमासकिस भगवत्माथना करते समय गढ़द हो जाता था. जब वह एकाम होकर ध्यान धरता था तत्र उसकी सत्र इन्द्रिया संयममें रहती थीं. संसानके ' सब रंगोंका वह त्यागी हो गर्या था और सर्वेश्वर, सर्वेन्यापक, सर्वात्मा, परमात्माका शुद्ध संस्कारी भावनासे सेवन कग्ता था. भक्तिज्ञानमें उसे ऐसी सुंदर चोट लगी थीं कि वह सटा काल परमात्माकी सेवामें ही अपना कल्याण मानता या.

#### जगतकी रचना

ऐसी स्थितिको प्राप्त हुआ त्राह्मण सद्गुरुके शरण आकर तत्त्रज्ञान प्राप्त करनेको रहने छगा. प्रथम वह पूर्ण भक्तिसे मद्गुरुके चरणोंका सेवन करता तथा प्रसंग पहनेपर गुरुदेव उसे तत्त्रज्ञानका उपदेश करते थे. गुरु कहते कि इस दु:श्वरूप संसारसे पार करनेवाला और कोई नहीं. केवल परमपुरुष, परमानंदरूष, परम प्रतापी, अविनाशी परमात्मा ही है. उसके देशन सेवनसे ही स्वात्मस्वरूपका ज्ञान होता है. इसलिये जीव उसी पुरुषोत्तमका सुखों, दु:खों, जागृत तथा स्वप्नमें ध्यान रक्खा करे. उसका सेवन निष्काम होकर विपयोंको तथाग कर करना चाहिये. हे शिष्य! हे तात! यह जगत पहले एक आत्मरूप ही था. परमात्माकी इच्छा (माया) से यह संसार रच गया है. जैसे अग्न एक है, पर उसमेसे अनक विनगारी उत्पन्न होकर

अनेक अग्नि दिखायी पढते हैं, वैसे ही परमात्माके एक अंशमेंसे इस सारे जंगतका विस्तार हुआ है और वह अनेक रूपका माछूम होता है; पर वास्त-वमे है तो एकका एक ही. सर्वत्र अद्वितीय ही है. दैतका तो भास ही है, भ्रम ही है. परमात्माकी इच्छानुसार विवेकसंपन्न जीवकी उत्पत्ति की गयी है. इस जीवके स्थूल खरूपेंस परमात्माकी इच्छासे अग्निने वाणी रूपसे मुखमे, वायुने नासिकामें, सूर्यने चक्कुमें, दिशाएंने श्रोत्रमे तथा सोषधि और वन-स्पतियोंने रोममें और त्वचामे प्रवेश किया हैं. मनुष्यका मन चंद्रमा है, मृत्यु गुदा इन्द्रिय तथा नाभि है, प्रजापित उपस्थ इन्द्रिय है, और इदयमें परमे-श्वरका वास है. उस्र पर्मात्माने जीवके भोगनेके लिये अनेक पदार्थ निर्माण किये हैं तथा वे वे पदार्थ परमात्माके निर्माण किये हुए इन्द्रियोद्वारा जीव भोगता है तथापि यह जीव केवल साक्षीभूत ही है. पर यह भूल कर मायाके कल्पित जगतको मनुष्य प्राणी सच मानता है यह उसकी अविद्याका आवरणपटळ है. वस्तुत: यह जगत है ही नहीं, धर्वत्र ब्रह्म ही है. ब्रह्मसे भिन्न कुछ भी नहीं; जो जीव ब्रह्मके इस सत्य रूपको देख नहीं सकता, वह अज्ञा-नरूपी अधंकारसे मायामें छुव्ध होकर 'मैंने किया मैंने किया 'ऐसा मान कर मोह ममतामे पड जाता है तथा चौरासीकी (रहँट) में चकर खाया , करता है. जिस परमात्माने सब कुछ रचा है, जो सबका स्वामी है उस परमात्माकी आज्ञा है कि मेरे सत्य स्वरूपको जो जानेगा, वह विषयसे मुक्त रहेगा. तथा वह जीव मेरे प्रेमका पात्र है. मै और वह एक ही हैं, ऐसा जो मानता है उसका शीघ ही मेरे स्थानमें विख्य होता है. पर मायाके पाशमें बंबा हुआ यह जीव परमात्माकी आज्ञा भूळकर विषयका दास बन बहिर्मुख हो नीचे ही गिरता जाता है. माताके गर्भमे बीजरूपेंस स्थित जीव परमात्माके स्वरूपको जैसे जानता है वैसे मायाके वातावरणसे वेष्टित जीव गर्भमें वाहर निकलनेके पीछे उसकी अल्प महिमाको भी नहीं जान सकता, कारण कि जिस आत्मज्ञानके सामध्येसे मायाका बंधन तोडनेको वह जीव जैसा गर्भमें समर्थ था और वहां रहनेसे जो आत्मज्ञान धारण कर सकता था, उसी आत्मज्ञानका - जगतके मायारूपी वातावरणका स्पर्श होते ही छोप हो जाता है तथा उस मायाके संयोगसे वह अपना नित्य ग्रुख मपरिमित ज्ञान भूल जाता है. गर्भस्य जीवको ज्ञान है, कि वह केवल यरमात्माका अंशी आत्मा है, पर संसारकी हवा लगते ही वह आत्मस्वरूपकी भूछ जाता है तथा जगत्में प्रवेश करते ही 'ऊं हां ऊं हां 'त हां तू हां ' अर्थात् मे तो यहां आगया-जौर तू वही रहा, अब मेरा तुझसे क्या संबंध,

ऐसी विपरीत बुद्धि होकर विपरीत गित और छौकिक प्रीतिंम फँस जाता है. वीरे २ वह जीव में सुखी मैं दुःखी, यह मेरी स्त्री, यह मेरा पुत्र, यह विन, यह मान, यह मेरा यह तेरा, में वहा, त् छोटा ऐसा मानता हुआ अहंकारमें छिपट जाता है. ऐसे सोपाधिकको सत्य और शुद्ध मान कर निरुपाधिक स्वस्करपका उसको ज्ञान न रहनेसे माथाके जालमें फँस जाता है. प्रिय वत्स! जिस जीवमें इस संसारके अहंकारकी वासनाका वायु संचार कर रहा है, वह जीव अपने निर्मल वासनागहित निरुपाधिक स्वरूपको मूल जाता है, इसमें कुछ भी संश्य नहीं. फिर गतेः गतेः उसकी पूर्वकी प्रका, मेवा, हिंद्र, मेरी, मनीपा, स्मृति, निश्चय इन सबका नाग हो जाता है. तथा जैसे २ इसका नाग होता जाता है वैसे ही वसे वह मायाकी फांशीमें अधिकाथिक जकड़ता जाता है. इस मायाको मार, उसके उपर जो लात मारता है वही जीव संसारक वंधनमसे मुक्त होकर परम धामका अधिकारी वनता है. मायाका मारनेवाला निर्वासनामय स्थितिको प्राप्त होता है. कामना-संकरण—भावनारहित निर्वासनामय स्थितिको प्राप्त होता है. कामना-संकरण—भावनारहित निर्वासनामय स्थितिको प्राप्त करना यही मोश्च है.'

#### आत्मा - परमात्माका स्वरूप

संसारमें रहनेवाले जीवोंको मोक्षमार्गमें अवरोध करनेवाली दुष्ट माया है. माया अनेक प्रकारके क्लेश हेनेवाली है, यह माया आत्माके तीनों स्वरूपोंको भुला देती है. आत्मा तीन प्रकारका है. १ वाहातमा, २ अन्त-गत्मा, ३ परमारण दश इन्द्रियों शटा, त्यचा, रक्त, मांस, नार्डी, सस्य, मेद, मज्जा और वीर्यादिकसे भरा हुआ जो यह स्यूल स्वस्प है, जो जन्मता है, स्थित होका सांधारिक व्यवहार करता है और मरता है, जो बालक युवा और वृद्धके समान प्रतीत होता है, जो सुख, दु:ख, आनंद, उत्साह, मेंगा तेगा एस जुड़ी २ कळाओंको भोगता है वह वाह्यात्मा है. ग्रुभाशुभ कर्मका कर्ता और उसके सुख दुःखका भोक्ता, सत्य तथा असत्यका विचार इरनेकी शक्ति रखनेवाला, भला युगा, पाप पुण्य, कर्तव्य अकर्तव्य, नीति अनीनि, जगन अध्यर, में कौन हूं, कहांसे आया हूं, क्यों आया हूं इन सवका विचार करानेवाला जो आत्मा है वह अन्तरात्मा है. चिदात्मा सजीव है. वह चिदाभास रूपी कात्मा, दश इन्द्रियां, पांच प्राण और चार अन्तः करणोंके धमीके साथ एकताको प्राप्त है. यह चिदातमा गुद्ध, अविनाशी और चैतन्य है. यही परमात्मा है. वह प्राणायाम, प्रत्याहार, धारणा, ध्यान कौर समावि द्वारा चितन करनेसे अनुमन्ते आता है. यह परमात्मा सत्यन्त

्युक्स है, सूक्ष्मसे भी सूक्ष्म है और उसके भी सूक्ष्म है. वह दृश्य पदार्थीकी ≈आंति प्रत्यक्ष नहीं जान पड़ता जो परमात्मा किसी वस्तुके साथ उसकी तुलना की जाय ऐसा परीक्ष भी नहीं, 'वह इस प्रकारका है' ऐसा प्रत्यक्ष भी नहीं और अनुमानका विषय भी नहीं, वैसे ही 'वह इतना उनना ' े-भी नहीं कहा जा सकता, यही परमात्माका स्वरूप है. उसका जन्म नहीं, जरा नहीं, मृत्यु नहीं. वह सुखता नहीं, भिरता नहीं, छिदता नहीं. वह गुणरहित है और वैसे ही सगुण भी है. वह आद्य द्रष्टा है, अनादिसिद्ध है, स्वाभाविक मलरहित है, निरवयक है. देश, काल नथा वस्तुके परिच्छेदसे - बहित है, सजाठीय विजातीय तथा स्वगत मेदसे रहित है, अहंकारसे रहित है तया इंद्रियरहित होकर भी सब कुछ कर सकता है. यह परमात्मा स्रवेन्यापी, अचिन्त्य, अवर्ण्य, निष्क्रिय, सदा पवित्र तथा संस्काररहित है. यह सर्वेद्यापी है और ज्योंका त्यों है. घटता बढ़ता नहीं और सबका प्रियतम है. इसीसे सबको प्यारा लगता है. यह कहींसे आता जाता नहीं. यह न खाली है, न भरा है. यह पूर्ण है, यह भी पूर्ण है, पूर्णमेंसे पूर्ण बाहर निकलता है तब भी यह पूर्ण ही रहता है, कम नहीं होता. पूर्णमें पूर्ण मिला देनेसे भी पूर्ण ही रहता है, घटता नहीं. और एक ही है, उससे बडा कोई नहीं और न कोई उसके बरावर है. न कोई उससे छोटा है क्योंकि वह अद्वितीय है, सत्-चित् आनन्द है. यह पर क्षर अक्षरके ऊपर है, यह पुरुषोत्तम है, वहां 'में ' 'तू 'नहीं, किसी प्रकारकी वाधा नहीं, किसी प्रकारका भय नहीं. जो जीव वाह्यात्माको तथा अन्तरात्माको भूल कर, केवल शुद्धात्मा - चिदात्मा - परमात्माको पहचाननेमें प्रयत्नशील है तथा उसमें विजय पाता है, वही जीव संसारके निःसार दुःखरूप मायाके पार होनेमे समर्थ है. लेकिन संसारी माया मले भलोंको मुला देवी है, ऐसी सबल है. उसकी मोहिनी शक्ति ऐसी मोहनेवाली है कि देव, दानव तथा - मतुष्य सब उसमें भूल कर भ्रष्ट हो गये हैं.

#### यायाकी शक्ति

इस मायाने ही जो तीन कालमें भी 'है नहीं ' उसको 'है' ऐसा - मनवाया है. जो असत्य है उसको सत्य मनाया है, जो विनाशी है, जो गंधर्वनगरकी तरह है उसको अविनाशी दर्शाया है. इस सायाने अति स्थूलसे - रज:कणतक सबमें अनेक प्रकारकी 'सत्य' की भावना उत्पन्न कर दी है. - जो जीव उसका प्रथक्षरण नहीं कर सकता, वह इस मायाके पाशमें ऐसा

जकड जाता है कि वह परिणाममें विवेकरहित होकर अपनी सामर्थ्य, परा-कम, प्रताप और प्रज्ञासे रहित होजाता है. जैसे अग्निमें स्वामाविक गुण्ह-दाहक शक्ति (जलाने) का है तथा वह जैसे प्रवल है, वैसे ही मायाकी प्रवढ शक्ति मोहपाशमें फँसानेमें बड़ी शक्तिमान है. परन्तु अग्निमें जैसे दूसरी शक्ति प्रकाश करनेकी है वैसे ही मायामें भी आत्महाानका मार्ग बतानेकी खद्भत शक्ति है. अग्निमें प्रकाश करनेकी जो शक्ति है, वह उसका-ग्रद्ध स्वरूप हैं. दाह करनेकी केवल शक्ति मात्र हैं, पर जो पुरुष अग्निकी प्रकाशक शक्तिका यथार्थ शुद्ध रूप जान सकता है वह जैसे अग्निसे परम लाभ पाता है और उसके द्वारा अनेक कार्य सिद्ध कर सकता है, वैसे ही की माया और उसके विश्वद्ध रूपको देख कर उसका विश्वय करता है. वह जगतके निःसारपनेको जान, सबसे दूर हो त्यागी वन जाता है ब्रीह असारसे शीय तर जाता है. जैसे अप्रिकी बाहक शक्तिका जो कींब माश्रय होता है वह जल कर भरम होजाता है, वैसे ही मायाकी प्रापंचिक छायामें जो जीव जा पड़ता है उसकी भी वैसी ही गति होती है. वह परमात्माके स्वरूपको भूळ कर वाह्यात्माका दास वन जाता है. ईश्वरने जिसे बाधक माना है ऐसे प्रवंचेंगे लिप्त हो जाता है और वह इस सांसारिक प्रपंचको सत्य मान कर, उसमें उन्हींन हो, आत्मांक स्वरूपको मूल कर, आत्महत्यारा वन जाता है. इससे इस जीवका तरणोपाय – मोक्षका मार्ग – परब्रह्मधायकी प्राप्ति अच्यत धाममें प्रदेशकी कूंची - स्वरूपको पहचान कर परमात्माके स्वरूपमें विलीनता विना और कोई नहीं. जब जीवकी सब वासना भस्म हो जाती है, अहंभावका नाश हो जाता है, केवल द्रष्टा वन कर रहता है, साक्षीरूप वन कर संसारको जलकमलवत भोगता हमा कुरणार्पण, शिवार्पण कर्म किया करता है तब वह जीव परमात्माके शुद्ध, नित्य, अविनाशी, अचिन्त्य स्वरूपको जान कर कालान्तरमें भच्यत पटको प्राप्त हो, अच्यत स्वरूपमें मिल, अच्यतही बन जाता है, अर्थात परमात्माका अनन्य भक्त हो, वही रूप वन, उसीमें रहता है. जीव ही शिव है. जीव और शिवमें बालके सहस्रांशके बराबर भी अन्तर नहीं. विक सर्वत्र अद्वितीय ही है और कुछ भी नहीं. में नहीं तू नहीं, संसार नहीं और विश्व भी नहीं. एक अखंड अविनाशी ब्रह्म ही है. जो कुछ दूसरा दिखायी देता है वह अज्ञानका कारण है. सर्व जीव मात्र ईश्वरांश हैं. इस्रतमें उसकी उत्पत्ति है, ईस्राहीमे विलीनता है इस विलीनताके प्राप्त करनेकी श्थितिमें जहांतक जीव पूर्णतया आवे नहीं, वहांतक दसकी

- वर्म कर्मका सेवन करना चाहिये. धर्म - कर्म - विमुख जीव अधोगतिको ही प्राप्त होता है. उसका झान, जप, तप, ध्यान, दान कुछ भी काम नहीं आता. संसारमे रहता हुआ जीव चाहे जैसे झानको प्राप्त हो जाय तो भी जहांतक इस अनित्य श्रीरको अन्नकी जरूरत है वहांतक महात्माओं के तियत किये हुए धर्म कर्मकी मर्यादाका कभी छोप न करना चाहिये. धर्म ही परम वल है. इस धर्मका सेवन करनेवाला ही परमात्माके पानेका अधि-कारी है, इस लिये धर्मका यत्नसे सेवन करना चाहिये. धर्मका एक भी कर्म चृक्रनेसे धीरे २ अनेक कर्म चृक्र कर वह जीव केवल अष्टताको प्राप्त होता है.

### मिथ्या अहं ब्रह्मास्मि!

इस महात्माके मुखसे इस प्रकार नित्यका उपदेश सुनते २ गुरुके उपदेशका मर्म न समझते हुए, क्षुद्र ज्ञानीके समान 'में ही ब्रह्म हूं,' ऐसा विचार इस जीवके हृद्यमें भर गया. उसके घीरे २ भगवतपूजन, अर्चन, सेवन, ध्यान, धारणका अभाव होता गया. उसके मनमे थीरे र ऐसा अहं-कार हुआ कि 'मैं तो अब पूर्ण परब्रह्मको पा गया.' वात २ मे उसकी ' शिवोऽहम्, शिवोऽहम्, कृष्णोऽहम्, कृष्णोऽहम्, अहं ब्रह्माहिम्, अयमात्मा ब्रह्म' का ही विचार होने लगा. किसी समय उसको संदेह होता तो उन महात्माजीसे पूछ कर समाधान कर छेता. पर 'ओछा घडा और आधा पढां इस कहावतके अनुसार उसकी दिन २ ज्ञानका गर्व होने छगा. यह जीव पढ़ा गुना तथा विचारवान होने पर भी अल्प प्राणी था. कर्म करना क्यों इष्ट है, इसका उसे छेश मात्र भी ज्ञान न था. 'धर्म ही धर्मका रक्षण करता है.' इस बातका उसे ज्ञान न था. स्वयं ब्रह्म वन जानेवाला वह जीव वाहरसे शुद्ध दीखता था, पर उसकी आंतर वृत्ति जगतकी लीला कलासे शीरे २ छनछनाहट कर रही थी. हे वत्स सुविचार! शरीरको निरोगी करनेके लिये जैसे उत्तम वैद्य पहले विरेचन देकर शरीर शुद्ध करता है फिर रोगको रकनेका - निकालनेका जीवघ देता है, फिर निर्मेल करके अन्तमें -बलकारक शक्तिवर्धक पौष्टिक सीवध देता है, उसी प्रकार जीवकी परमात्म-पदकी प्राप्तिके चार साधन हैं. प्रथम कर्नक्षी विरेचन छेकर शरीर शुद्ध करना चाहिये. कर्म करते करते जब उससे ऊंची स्थितिको प्राप्त हो तब अगवत्सेवन आदि उपासना करनी और उसके पीछे मानसिक पूजा अवी करनेमें प्रवृत्त होना चाहिये. यह क्रिया मानो रोगविनाशिकया है. रोग-विताश हुए पीछे और परमात्माके ज्ञानके मार्ग पर चढ़े पीछे, मानसिक शक्ति हढ़ हुए पीछे जीवको रोगसे निर्मल होना चाहिये. निर्मल होनेका

प्रकार ज्ञान है तथा शरीर निर्मल और सुदृढ होनेका मांग ज्ञानपूर्वक पर-मात्माकी सनन्य मक्ति है. इस स्थितिको प्राप्त हुआ जीव ही 'अहं ब्रह्मान्मि और शिवोऽहम्' वननेका भाग्यशाली गिता जाता है. पर, जो जीव सुद्र-वासनामें वहुत सहजसे लिपटनेवाला है, जिसका मन नहीं मारा गया, जिसके आसपास माया घूनती रहती है तथा उसकी फासींसे सुक्त होनेमें असमर्थ हैं, ऐसा जीव 'शिवोऽहम्' पदके प्राप्त होनेका अनधिकारी ही है.

वह ब्राह्मण भाई तो 'शिबोऽहम्' की तानमें दिन प्रतिदिन मस्त होता गया. देवपूत्रन, अर्चन, अगवक्रिक बादि उसको च्या उपाध लगने लगी. उसने उपासना और मानसिक क्रिया भी त्याग दी. जो स्वय ब्रह्म उसको कर्म क्या और धर्म क्या ? उसने विचार किया कि 'यह आत्मा तो केवल द्रष्टा है, कर्मको करने और करानेवाला तो कोई और ही है, वित्क " पुरुष एवंद सर्व०" विराट पुरुषस्प सर्व जगत है और " असंगो ह्ययं पुरुष: " वह पुरुप संगरहित है. जिसको संग ही नहीं उसको भय क्या ? मेद क्या ? मे तो केवल वाजीगरके पुतलेशी तरह उसका प्रेरा हुआ प्रेरित होता हूं, मुझे कर्मके साथ क्या लेना देना है? धर्म क्या करना है ( इंद्रियाणी- द्रियायेंपु इति मत्वा ) इन्द्रियां इन्द्रियोंके विषय भोगती हैं, इसमें मेरा क्या ? में तो अवाक् हूं, अक्षोत्र हूं, अपाणिपाद हूं, मेरे नेत्र नहीं, मन नहीं तो फिर मुझे विषयोंका मनन ही कहांसे हो ? ऐसी स्थितिको प्राप्त हुआ जो में उस मुसको कर्मकी कड़ाकृट किस लिये चाहिये ?'

परंतु यह मूर्ल बाह्मण भाई समझता नहीं था कि कर्मेन्द्रियोंको प्रवृतिसे विमुख रत कर, मनसे कर्मेन्द्रियोंके विषयोंका स्मरण करना यह
मृद्यातमाका मिध्याचारीपना है. अहंकारसे पिंड्को संपूर्ण मान कर्मका भमाव
होना, यह भी एक प्रकारका मिध्याचारीपना है. पर ब्राह्मणभाईके मनम
तो यही समा गया था कि में ब्रह्म हूं, में कर्ता हूं, विश्वन्यापी हूं, मुझे अव
कुछ कर्तव्य शेप नहीं.' ऐसा मानकर स्व कर्म त्याग कर दिये. तो भी
उसका स्वभय, मनोमय कोपोंका त्याग नहीं हुआ—उसके त्यागके विना वह
मनमे धोरे र सकर्मी बनता गया. अकर्मी होनेसे स्वध्मेकी आर प्रवृत्तिका
विचार धसना गया. सामान्य जीव – तत्त्वप्राप्तिरहित जीव स्विकार प्राप्त
होनेसे पूर्व वेदान्तके उत्तम विचारका रहस्य समझनेक पूर्व ब्रह्म ही वन वैठे
तो फिर ऐसा ही परिणाम होता है. मनुष्यको फर्मका त्याग करना यह झान
नहीं है किन्तु श्रष्ट फर्मनेवाला नास्तिकपना है. इस ब्रह्मबंसुको वेदान्तके

झानामृतसे भरपूर सरोवरका दर्शन भी नहीं हुआ था. उसका संसारसे वैराग्य — संसारका मिध्यापन जाननेसे नहीं पर — संसारके सुखभोगका अभाव होनेके कारण था, छेशसे, खटरागसे था. वह सहजमें वाल ब्रह्मचारी बन गया था. जभी उसके हृदयकी वासनाएं नष्ट नहीं हुई थीं. इन्द्रियोंसे इन्द्रियोंको जीतनेकी उसमें सामध्य नहीं थी. मनसे मनको वश करनेकी उसमें सामध्य नहीं थी. सहसे मनको वश करनेकी उसमें सामध्य नहीं थी. अहंकारके हारा अहंकारको वश करनेकी सामध्यकां उसके स्वप्तमें भी विचार नहीं उदय हुआ था, तो मनोनाश तो कहांसे हो ? कर्मका अभाव ही उसके अष्ट होने और पतन होनेकी निशानी थी.

शिष्य महाराजको कर्मकी कडाकूट परंद नहीं और स्वयं शिवोऽहम् हो पडा था यह विचार गुरुदेवके लक्ष्यमें आया. प्रसंगीपात्त कर्मकी कितनी आवश्यकता है तथा संसारमें रहता हुआ कमिश्रष्ट कैसे पतित होता है. श्रेय तथा प्रेय क्या है, इसके विषयम अतेक प्रकारके द्रष्टान्त देकर उसका भली भांति भान करानेका गुरुने फिर प्रयत्न किया और अन्तमें कहा कि जैसे औषधके पिये विना फेवल नाममात्रसे रोग नहीं जाता वैसे ही अपरोक्ष अनुभवेके विना शब्दमात्रके उचारणसे वा 'शिवोऽह्य' 'शिवोह्य' के वकवादसे ज्ञान बोना नहीं और न शिवखपही प्राप्त होता है. आत्मतत्त्वका चितन किये विंना और दृश्यका विषय साधे विना केवल ब्रह्म शब्द मात्रसे ही मुक्ति मिलती होती वो हे तात! हजारों जीव मुक्ति पाकर परम धामको प्राप्त हुए होते श्रीकृष्ण परमात्माने कहा है कि 'हजारों जीव मुझे प्राप्त करनेका प्रयत्न करते हैं परन्त मेरे यथार्थ स्वरूपको तो कोई एकाध ही जान सकता है. \*\* हे बत्स ! जो 'शिवोहम्' बनना सुगम होता तो श्रीकृष्ण परमात्मा ऐसा वचन कहते ही नहीं. इस विषयमें आमोंका एक दृष्टान्त देता हूं. तू उसे ध्यान-पूर्वक सुन. जैसे आमके बोनेवाले, वेचनेवाले और खानेवालोंको जुदा २ फल प्राप्त होता है तथा श्रेष्ठ फलकी प्राप्ति तो खानेबाले ही को प्राप्त होती है, वैसे ही विवेकी, रामद्मादिगुणसंपन्न अहंवृत्तिसे रहित, मनोनारावाला, निरिच्छ निर्वासनिक जीव ही 'शिवोऽहम्' परका अधिकारी है. आमके बोनेवालेको केवल घनका ही लाभ होता है. आमके फलका रंग रूप कैसा है यह भी जान सकता है, बेचनेवाला केवल रूप रंग देख सकता है और सुगंध भी छे सकता है, पर प्रत्यक्ष स्वाद तो केवछ खोनवाछा ही छे सकता है; वैसे ही 'महं ब्रह्मारिम' 'शिवोहऽम्' का भी वहीं अधिकारी है, कि

<sup>🏂</sup> मनुष्याणां सहस्रेषु कश्चिद्यतिति सिद्धये । यततामपि सिद्धानां कश्चिन्मां नेत्ति तश्वतः ॥

जिसकं प्रत्येक अंगमे परमात्माका रूप व्याप्त हो रहा है, संसारका रसास्वाद विपतुल्य हो रहा है, सब अहंकार नष्ट हुआ है और विश्वम परमात्माको ही देख रहा है. ऐसे सत्य शुद्ध स्वरूप जाननेके पूर्व, प्रपंचको जीते विना, मायाको अधीन किये विना, वासनाको सत्त्वरहित किये विना जीवके अंगमें धर्म और कर्म लिपटे ही हैं; क्योंकि जहांतक अभ्यास योगसे जीवकी चंचल वृत्ति विरामको नहीं प्राप्त हुई वहांतक अत-द्रुप बुद्धि परमेश्वरका दर्शन नहीं कर सकती. पर्म पुरुषके दर्शनके लिये संसारी जीवको धृति, क्षमा, दम, अस्तेय, शौच, इन्द्रियनित्रह, बुद्धि, विद्या, सत्य और अकोध इन धर्मके अंगोंका सेवन करना आवश्यक है. इन कर्मोंके द्वारा चित्तशुद्धि करनी, फिर कर्मजित् बनना तथा अन्दमें समता, विचार, साधुसमागम, मनोनाश, निर्वासनाका वहुत अच्छी रीतिसे अभ्यास कर, भोगेच्छाको त्याग कर, हृदयप्रनियको भेदना चाहिये. हृदयाश्रित कामनांसे संपूर्ण मुक्त होनेवाले ही परम रूपके दर्शनके अधिकारी हैं. ऐसी स्थिति प्राप्त करनेके पूर्व जीवको चाहे जैसी ज्ञानवान स्थितिमे मी कर्म करना ही योग्य हैं. जनक, याज्ञवल्क्य, श्रीराम, वसिष्ठ, श्रीकृष्ण ज्ञानी थे, शुद्ध थे, मेदरहित थे, फिर भी संसारमें रह कर कर्म करते थे. उन्होंने धर्म और कर्मका कभी छोप नहीं किया. श्रीपरमात्माने अपने सखासे भी कहा है:-

. कर्मणैव हि ससिद्धिमास्थिता जनकाद्यः। छोकसंग्रहमेवापि संपश्यन्कर्तुमहंसि॥

'जनक जैसे विदेह मुक्तने भी कर्मसे ही सिद्धि – मोक्षको पाया है तो हमारे समान अल्प जीवको तो कर्मको क्षणभर भी उपेक्षा नहीं करनी चाहिये.'

इस प्रकार गुरुने कमेंसे अष्ट हुए शिष्यको अनेक प्रकारसे उपदेश दिया. पर उसके हृदयमें कुछ भी उत्ते जनार नहीं हुई. गुरुके सम्यक् बोबका उसने उस्टा ही अर्थ किया. उसकी अहंकारमृत्ति विशेष प्रश्नीप्त होने स्था. वह विचार करने स्था कि 'गुरुनी मरते दमतक कर्मकूटमे पड़े रहेंगे और मुझे भी वे वैसा ही बोध करते हैं. क्यों न करें ? वे जानते हैं कि मैं कर्म छोड़ हूंगा तो मेरे समान विना पैसेका चाकर कहां मिस्टेगा ? अहो हो गुरुनी भी पक्षे पंडित हैं और इसीसे कर्मकी झंझटमे पड़े रहनेका मुझे उप-देश किया करते हैं. हे सुविचार! उपदेश करनेपर भी जिन मनुष्योंपर उपदेशका असर नहीं होता ऐसे नरपशु मिट्टीके मट्टे इन वावाजीकी तरह ही हैं. इनको बोध करो वा न करो, दोनों समान ही हैं. उस शिष्यको कर्मकी कड़ाकूटपर नित्य २ अमाव बढ़ता गया, धर्मकी शर्म नष्ट होगयी. 'गुरु कौन और शिष्य कौन,' पाप क्या और पुण्य क्या, मजन क्या और भक्ति कैसी, जीव भी जुदा नहीं और शिवभी जुदा नहीं,' ऐसा दिनप्रतिदिन निव्चय करता गया. धीरे २ धर्मकी मर्यादा चुकता गया और उसका अधः- पतन होने लगा. 'सोऽहम'के मार्गकी अज्ञानता होनेपर 'सोहम्' वन बैठा. नये २ बीज उसके मन्में उत्पन्न होने लगे. 'गुरुजी हैं तो ठीक पर बड़े कड़ाकूटी कर्मकाण्डी हैं. जो कहीं योडासा द्रव्य मिल जाय तो गुरुद्दिणा देकर फिर कह दूं कि अब आप चाहे जैसे कर्म किया करो,' ऐसे वह विचार करने लगा. वह प्रतिदिन अहंकारमें ह्रवता गया. वह मुंहसे 'सोऽहम्' कहता था, पर उसका हृदय विशुद्ध न था. उसने मनको वश नहीं किया था, नयी २ कामना करता रहता था. जो कामनावाला है वह जीव सदा देही ही है, क्योंकि जो देहको और आत्माको जुदा २ मानता है उसमें कामके बीजका मूल ही कहांसे हो ? संसारवंघनके नाशके लिये, परब्रह्मके उपासक जीवको कामको ही नहीं विक सकल कामनाओंको भरम करना चाहिये, मनको मारना चाहिये, चित्तको चेपटमें ले, दवा कर रखना चाहिये.

एक प्रसंगपर गुरुने उससे कहा — "हे शिष्य! आगामी कल चातु-मिस्की पूर्णाहुति है. उस समय महात्मा लोग यहां पधारेंगे. उनका अर्चन पूजन करने के लिये फल फूलादिकोंकी आवश्यकता है. यहांसे थोडी दूर-पर पर्वतकी तलहटीमें सुन्दर और मधुर फूल फल विपुल हैं, उनको तू ले आ. हम जहांतक संसारकी मायाको भली भांति जीतनेमें समर्थ हुए नहीं और निर्वासनिक भावको भी हमने पाया नहीं तबतक हमको धर्मपर प्रेम करके यह विधि चाल रखना चाहिये. इसमें प्रमाद करनेसे दोनों लोकोंके विगडनेका भय रहता है."

महात्माके ये वचन सुनते ही जिष्यको जपार कष्ट हुआ और वह मनमें बड़बड़ाने लगा कि 'गुरुजीके कमेंमें तो अभी संध्या, पूजा और गुरु-बन्धुका पूजन और अतिथिका सत्कार और संतोंका समागम और उनकीं सेवा और पूजाकी बड़ी मारी कड़ाकूट लिपटी ही है. गुरुजी ऐसे उत्तम ज्ञानी होकर भी अभी बाह्योपचारमे फॅसे ही रहते हैं यह आश्चर्य है.' ऐसा विचार होनेपर भी उसके मनमें कुछ गुरु प्रति भक्तिभाव होनेसे वह गुरुकों प्रणाम कर फल फूलादि छैने चला. पर्वत बहुत दूर था, इससे चलते २ शिष्य थक गया, शरद ऋतुके तापके कारण पक्षीनेसे तरबतर हो गया और थक कर एक बृक्षके नीचे बैठके मनमें संकल्प विकल्प करने लगा कि मेरे पास थोडा वहुत द्रव्यका साधन होता तो गुरुकी जो मंगाते उसे घर बैठे ही बैठे मँगवा देता, पर द्रव्यके न होनेसे आखिर मध्याहमें मरनेके लिये, निकलना पडा है. अरे! जगतमे द्रव्य ही श्रेष्ठ है. वह मिले तो सभी सेवा पूजा हो.'

ऐसे विचार ही विचारमे उस वृक्षके नीचेसे उठ कर आगे चलते लगा. चलते २ एक घने वनमें जा पहुँचा. उस वनके मध्यमें राम विनाका एक सुन्द्रम आराम (चाग) उसे दिखायी दिया. आसपास कोई मनुष्य दृष्टि न पड़नेसे उसने उस आरामक एक द्वारमें प्रवेश किया.

#### अधर्मकी पहली सीढी - परद्रव्यहरण

चौमासा तुरन्त ही समाप्त हुआ था इस कारण वनवृक्ष और वन-लताएं नीली कुंजसी मालूम होती थीं. सुगंघ मारते हुए सुन्दर पुष्प प्रत्येक झाडपर जोभायमान थे. फछ फुछादिसे अनेक वृक्ष छच रहे थे. पक्षी चारों जीर कहोल कर रहे थे. ऐसे जोभायमान वगीचेमे घूमता २ वह ब्राह्मण मध्यस्थलमे जा पहुँचा. वहां घुमावदार एक विशाल वेदीके वीचमे निकलती हुई ज्वाला उसे दिखलायी दी. उस वेशीके मध्यमण्डपमे एक चत्रम क्रण्ड बना हुआ था. चस कुण्डके आसपास सुवर्णकी मुहरोंसे भरे हुए अनेक चरु ( मटके घडे ) उसने रक्ले देले. जो अभी आत्मरत हुआ नहीं, मायासे मुक्त हुआ नहीं, जिसकी वासनाएं क्षीण नहीं हुई, जिसने क्षे करके उसमें दोपे नहीं देखा, जिसको संसारपर विस्कार हुआ नहीं कौर बैराग्य व्यापा नहीं, तो भी जिसने संन्यासीका मार्ग प्रहण किया है. ऐसे उस ब्राह्मण भाईकी वृत्ति उन मुहर्गिके देखते ही बदल गयी. वह मनमें विचार करने लगा कि 'जो इसमेसे थोडासा घन ले जाया जा सके तो इससे गरुजीके कमेराण्डका खटराग बहुत अच्छी रीतिसे पूर्ण करनेम आवे. इन मुहरोंका कोई स्वामी माछम नहीं होता और न कोई इसका रक्षक ही है. इससे इनके छेनेमें दोप क्या है ? गुरु ब्रह्म हैं, में ब्रह्म हूं, मुहरे भी ब्रह्म है, ब्रह्मकी सेवाके लिये ब्रह्म ब्रह्मको ब्रह्मण करे, इसमें न धर्म है, न पाप है, न पुण्य है; तो फिर ये मुद्दर छेनेमें क्या अडचन है ? महा ब्रह्मका मले ही स्पर्श करे. मुझे तो छुछ छेना देना नहीं, यहि भें न छेऊ तो कोई तो लेगा ही, फिर मेरे लेनेम क्या वाघा है ? यह विचार कर अपने पासके पक वसमें जिन्नी हठा सका उतनी सहरे बांघ कर चलनेकी तैयार हुआ.

पर यहां एक कीतुक हुआ. पहले जन वह वागमें आया था तत्र ती मार्ग सीवा और सरल था, परन्तु परत्रव्यका हरण करके जन जानेकी

तत्पर हुआ तब उसे कोई मार्ग दिखायी नहीं दिया. वहूत कुछ टेढा बांका मटकता फिरा, पर उसे सीधा मार्ग नहीं मिला, इससे निराश हो वह फिर वेदीके पास आया और देखने लगा कि 'यहांसे आसपार कहीं कोई सीधा मार्ग दिखायी पढे' यह विचार दूर दृष्टि करने लगा. इतनेमे इसी बागकी पूर्व दिशामें उसे एक मंदिर दिखायी दिया. इस मंदिरकी औरसे मार्ग देखनेके लिये कांखेंम वह मुहरोंकी पोटली दावे हुए कोई देख न ले इस विचारसे डरता, कांपता, छुकता, छिपता, द्वता चौरकी भांति भयभीत इस निवासस्थान ( मकान ) के पास आ पहुँचा. यह सात मंजिलेकी गगन स्पर्शी हवेली थी. इसके वासपास फिर कर देखा कि इसमें कोई मनुष्य है कि नहीं, पद्रव (पैरोंकी आहट) भी देखा, द्वार पर कान भी लगाया कि किसीकी आवाज सुनायी देती है वा नहीं, परन्त एक भी शब्द इसके सुननेमे नहीं आया. सर्वेत्र सुनसान था. वह धीरे २ पेंडियोंपर चढा. छत पैडियोंसे मिला हुआ एक दीवानखाना था. इस दीवानखानेके वीचमें एक हिंडोला हिलता था. उसके ऊपर एक लावण्यमयी तरूणी स्त्री सोती सोती झूला झुल रही थी. उसे देखते ही ब्राह्मण भाई चौंककर पीछे सीढ़ी परसे उतरा पर उसके पैरका शब्द सुन कर, किसी मनुष्यको आया हुआ जान वह स्त्री उठकर सीढीके पास आयीं तथा 'नीचे कौन उतग, ऊपर पधारो ! यह मंदिर अतिथियोंके सत्कार ही के लिये हैं' ऐसा आदरपूर्वक कहा; किंतु परद्रव्य हरण किया था इससे ब्राह्मण भाई तो उस स्त्रीका शब्द सनते ही हक्का वक्का हो गया और उसके निमंत्रणसे बहुत ही घबडाया. फिर मनमें विचारने लगा कि 'यह द्रष्य पराया है इससे कुछ संकट तो न ध्यावे ?' क्षणभर ठहर कर मनमे सोचा कि 'हम तो वेदान्ती हैं, हमारे अपनां और पराया कुछ नहीं..तो भी इस संसारके जालमें फँसे हुए मनुष्य 'मेरा मेरा' कह कर किसी जालमें फँसा दे तो यहां मेरा सहायक कौन ? यदि मैं भागूं और यह स्त्री चोर चोर कह कर चिल्लाने लगे तो मेरी पूरी फजीहत होगीं- पर ऊपर जाकर इससे दो शब्द कहकर इसके मनको समझाके में चला जाऊंगा तो कुछ हरकत न होगी.

ऐसा विचार करके द्रव्यकी पोटली वगलमें दाब अपर वस्न भोडकर ब्राह्मणभाई अपर भाया. आते ही उस स्त्रीने प्रणाम करके कहा — 'हे ब्रह्म-देव! यहां आकर मुझे पवित्र की जिये! इस मंदिरको पवित्र कि जिये, मुझ जैसे शुद्र जीवों के आप सर्वस्व हैं! आपके प्रधारनेसे यह देह गेह सब पवित्र होगा. क्या यहां निर्जन देखकर आप पीछे लौटते थे? हे ब्रह्मदेव! यह दासी आपकी सेवामें तत्पर है. इसकी चाहे जो आजा करो. वह आपकी इच्छा पूर्ण करेगी.'

## अधर्मकी दूसरी सीढी -परस्त्रीके साथ एकान्त

संसारको असार जान मोक्षका मार्ग प्राप्त करनेकी इच्छास उसको त्याग कर वनमें वसे हुए ब्रह्मदेव - संन्यासी महाराजने अधिकार प्राप्त होनेके पूर्व मुखस 'जिवोऽहम्' पद धारण करके मंगलाचरणमें हो कर्मको कडाक्ट्र समझ गुरुवचर्नोको भी खटराग माना और परधनको हाथ लगाया. ऐसे जो उत्तरीत्तर धर्म कर्मसे श्रष्ट होता गया वह उस खीके नखरे, हाब, माव, ओट्रवाले मधुर वचर्नोंसे लुभा कर दीवानखानेमें दाखिल हुआ और एक सुन्दर आसनपर बंठा.

क्षणभगमे उस ब्राह्मणके आनेका कारण जान कर उस स्त्रीने कहा— "हे ब्रह्मदेव! आप कुछ भी चिन्ता मत करो. आपकी सेवास में परम भाग्य-वती वनंगी. अभी मेरा आदमी आवेगा उससे में उत्तम फल फूल मँगवा दुंगी, उनको लेकर आप बिदा हुजिये, पर अभी आप यही विराजिये, क्या जल्दी है ? आपको नो कल फल फूलोंकी जरूरत होगी, इससे आज ले जाओंगे तो वे कुम्हला जायँगे, विगड जायँगे."

त्राह्मणकी इच्छा तो जैसे वने वैसे गठडी हो चहे जानेकी थी, परंतु इस स्नीका मोहक रूप, चित्तवेयक शब्द, संपूर्ण रीतिसे विनय देखकर वह सुरध ही हो गया तथा विकारी दृष्टिसे खीके सामने देखने लगा. इस समय वह खी एक पंखा हे श्रमित हुए श्राह्मण पर दूरसे पवन हाक रही थीं. सभी श्राह्मण ठीक श्रष्ट नहीं हुआ था, इससे उसके मनमें विचार हुआ कि 'एकान्न हो जोर सुन्दर खीं हो ज़ कुरूप हो तो भी अधिक समयतक समय वेठना ठीक नहीं, ऐसी गुतजीकी आज्ञा है. इससे में उठ जाई तो ठीक.' पर उस खीके हाव माव देखकर और न्युरकी झनकार सुन कर वह उठ नहीं सका. सद्युद्धि उठनेकी आज्ञा करने लगी, उसी समय सम्म्ह्युद्धि रोकने लगी कि 'क्या थोडी देर बैठनेसे श्रष्ट हो जायगा.' ऐसा मनमें संकल्प विकल्प हो रहा था. प्रतिक्षण असद्युद्धिका जोर वढने लगा, क्योंकि उमको स्थान मिल गया था. उसने मनमें कहा कि 'यह कुछ एकात नहीं, इसका मनुष्य अभी आ पहुँचेगा—उतनी देरतक बैठनेमें तो कुछ भी सहचन नहीं. एकान्तमें बैठनेसे कोई भारी पाप नहीं होता, एक दिन उप-

मन्द मन्द मधुर २ पवन आता है, खनखनाहट करते हुए कंकणवाके हाथसे की पंखा हीला रही है, ब्राह्मण भाई उसके मुखचन्द्रको देख रहा है, क्षण २ में उसकी साड़ीका अंचल उठनेसे नाभि तथा उसके दूसरे शरी-रके भागोंपर ब्राह्मणभाईकी दृष्टि पडती है. वह की ब्राह्मणकी दृष्टि पडते ही मिथ्या छजा दर्शाती है, पर उसकी भृकुटिकी कमानमेंसे स र र करते हुए श्रूकुटिवाण (कामबाण) छूटते हैं. उससे ब्राह्मण मोहवश होकर भान मूलता जाता है और धीरे धीरे इन्द्रियोंके अधीन होता जाता है. गुरु और शास्त्रके वचन मूलता जाता है. ऐसे धर्म अधमका ज्ञान नाश होनेपर मनमें विचार करता है कि परमात्माके रचे हुए सब पदार्थ भोगने-हिके छीये हैं. इनके भोगनेसे न पाप है और न पुण्य है. आत्मा तो निल्य है. इन्द्रियां अपने अपने विषयोंमें प्रवर्ते उसमें आत्माको क्या लेना देना! जो आत्मिनछ है उसकी पाप पुण्य कुछ वाधा नहीं करता और आत्माका सुखभोगोंके साथ कुछ भी लेना देना नहीं भले ही इन्द्रियां इन्द्रियोंका सुखभोगोंके साथ कुछ भी लेना देना नहीं भले ही इन्द्रियां इन्द्रियोंका सुखभोगोंके साथ कुछ भी लेना देना नहीं भले ही इन्द्रियां इन्द्रियोंका सुखभोग भोगें.'

ऐसा विचार होते ही आसुरी असदबुद्धिका सब जोर रग रगमें व्याप्त होगया. ब्राह्मण भाई तो एकदम गुरुवचनोंकी भूळ कर खड़ा हो गया और उस स्त्रीका हाथ पकड़ कर वोळा —

" आप यह अम किस लिये डठाती हो ? इस हिंड़ोलेपर वैठो."

चस खीने हां हां करते हुए हाथ छुडानेका सहज प्रयत्न किया और वोली—"यह क्या? आप तो पूर्ण ज्ञानी है, सो परखीका स्पर्श कैसे किया? आप मेरे अतिथि है, मैं आपकी पूजा कर्चा करनेको पात्र हूं. मुझे आपका सत्कार करना चाहिये. पर आप अधर्मका मार्ग क्यों प्रहण करते हैं? आपको तो मुझे धर्मका उपदेश करना चाहिये पर आप अधर्मकी सीढीपर चढते हैं, यह आपको योग्य नहीं. परखी व परधनके लिये आप जैसे तपस्त्री मुनि महात्माको मोह हुआ तब हम जैसे अल्प प्राणीकी तो गति ही क्या? धर्म- शास्त्रका वचन है कि खी मात्र ही नरकों डालनेवाली है, तिसपर भी मैं सर्व जनकी धिक्षारपात्र वेश्या हूं, किर शुद्र जातिकी हूं, किर रजस्तला हूं, उसका स्पर्श करना यह तो नरकमे पडनेकी पहली सीढी है! महाराज! आप मेरा हाथ छोडो और स्वधमें स्थित हो विवेकसे बतों! जो में रजस्वला न होती तो आपका अभी पूजन करके बिद्दा कर देती. अब तो आप अप-

वह आपका आगत स्वागत करेगा. आपका जो मेरे लिए मोह हुआ है उसके लिये मनमेसे कुबुद्धि निकाल अपने धर्मका यथार्थ पालन करो."

उस स्त्रीके ऐसे वीवक वचन सुननेपर भी जिसके हृद्यों से विषय-वासना नष्ट नहीं हुई थी और जो इन्द्रियोंका दास था, जिसने पूर्व परका विचार किये विना कर्मका त्याग किया है, उसके हृद्यकी विषयवासना जैसीकी दैसी ही प्रवल रही. विपयोंका वल जिसकी रगरगमें न्याप गया है, जिसकी इन्ट्रियां अत्यन्त वलवान है, जिनकी कामनारूपी घोडी उनमत्तदासे क्षणक्षण दौडती रहती है, ऐसे ब्राह्मण भाईके हृद्यमें मोहने ऐसा हुद्ध तिवास दिया था कि वह विषयजालमें भली भांति फँस गया. जिस चित्तको अर्घ विवेक प्राप्त हुआ है और जिसने अमरपदका सग्ल मार्ग देखा भी नहीं उसको विषयासक्तिका त्याग करते बहुत २ परिताप होता है, थोड़े समय तक तो वह विषयसे दूर रहता है और दूर रहनेका प्रयत्न करता है सही पर भोग्य वस्त प्राप्त होते ही, उनका साथ होते ही उसकी मृतवत् माळ्म होवी हुई वासना इतने जोरसे चछल कर वाहर निकल पडती है, कि उसका विवेक, विचार, ज्ञान जैसे पवनके सपाटेमें साककी कई उड़ कर देखते देखते अदृश्य हो जाती है वैसी ही अर्थ ज्ञानीकी स्थिति हो जाती है. इस छोकके जीवको दु:खरूप संग है. संगसे कामेच्छा होती है और काम जीवकी सब सद्रुद्धिका नाश करता है. इस ब्रह्मबंधुकी भी इस समय वही हुआ होगयी थी.

उस खींके धर्मवाले वचन सुननेपर जैसे गर्म लोहेपर जलकी वृंद क्षणभर भी नहीं ठहर सकती वैसे ही उस ब्राह्मणकी देवी बुद्धि क्षणभरभी नहीं ठहर सकी. मृढ हुए मनुष्यकी तरह जो खी उसके चरणकमलेसवनेम तर्पर थी उसी खींक पैरों पकडकर अति दीनवाणीसे वह ब्राह्मण बोला—"हे देवी, हे सुंदरी! हे मोहिनी! इस जलते बलते जीवको अपने कंगसंगका सुख देकर शान्त करो! में तुम्हारा विना मोलका लिया दास हूं जो तुम मेरा अनादर करोगी तो तुम जिनको अतिथि मानती हो, फिर ब्राह्मण और तपस्वी, उसके प्राण क्षणमें चले जायेंगे. तुमको ब्रह्महत्या लोगी और महा-पातक लगेगा! तुम मेरे प्राणकी रक्षा करो!"

प्राह्मणकी नीतिरहित वाणी सुन कर वह वेश्या को छन्नवेपसे प्राह्म-णको छछनेके छिये तत्काल कटिवद्ध हो रही थी, उसने भी कामाधीन हो जाना जतलाया. " ब्रह्महत्या, यह महापातक है। पर हे ब्रह्मदेव! परस्त्री-गमन उससे भी भागी पाप है ऐसा शास्त्र कहता है." यह कटाक्ष किया. तब ब्राह्मण भाई बोला — " ये तो शास्त्रके गपोडे है."

उस छ्या (छिलिनी) ने कहा — "तव ब्रह्महत्याका पातक मी शास्त्रका गपोडा ही है। पर होगा, इस शास्त्र वास्त्रका हमारे क्या काम है। अति-थिका सत्कार करना यह हमारा धर्म है." ऐसा कह कर हँसते हुए मुखसे उस ब्राह्मणका हाथ पकड कर अपने साथ हिंडोले पर बैठाला. दोनों जने एक दूसरेके गलेमें बांह डालकर बैठे तथा जिस मुखसे श्रीमगवानका चरणामृतपान करता था उस मुखसे शुद्र जातिकी वेश्या तथा रजस्वलाके अधरामृतका पान वह करने लगा.

अन्योत्य एक दूसरेके अंगपर हाथ रखकर बैठे हैं. ब्राह्मण आतुर होगया है, उसे लेशमात्र भी धर्म अधर्मका विचार नहीं रहा, उस मृगन-यनीके केशकलापको पकड कर अपनी ओर लानेका प्रयत्न करता है तथा हक्षा बक्षा बन पशुवत क्रीडा कर रहा है. यह देख कर वेश्या बोली "महा-राज! आप कुछ तो विवेक रखिये, तपरिवर्योका यह धर्म नहीं, यह तो क्षुद्र प्राणियोंकी रीति है."

वनवासी ब्राह्मणने कहा — "हे सुन्दरी! इस जलते हुएको जलाओ मत तथा मरते हुएको मारो मत, मैं तो आपका दास हूं. इस मरते हुए जीवको अपने अधरामृतका पान करा कर अमर करो। आप जो जो माज्ञा करोगी उसके पालनेको यह दास तत्पर है."

वह स्त्री वोली — "महाराज! धीर धरो! रतिर्विलासरमण करनेमें उसकी सब सामग्री पास न हो तो आनंद ही नहीं मिलता. इस समय जो एक मद्यका प्याला पी लिया जाय तो फिर पीछे रंग जमे!"

### अधर्मकी तीसरी सीढी-मद्य मांसका सेवन

तुरन्त ही उस स्त्रीने उस ब्राह्मणको सुवर्णका प्याला देकर कहा — "हे ब्रह्मदेव! जो आपकी इच्छा हो तो इस पासकी दूकानपर पधारो. उस आदमीसे मेरा नाम लेना, वह उत्तम मद्य देगा, उसे ले आह्ये. दूकान कुछ बहुत दूर नहीं! पूर्व दिशामें सीधे चले जाओ, कोने परही दूकान है."

झाह्मण प्रथम तो इंकामें पड़ा पर फिर विचार किया कि, 'मध लानेमें क्या हरकत है! चलो ले आओ. हाथ अपवित्र होंगे तो दो बार मिट्टीसे घो डालेंगे,' ऐसा विचार करता वह कलालकी दुकानकी ओर चला लगभग एक कोस चला तब दुकान पर पहुंचा.

वहां एक नयी ही लीला थी. एक स्याह कोयले जैसा भयानक मनुष्य दुकानपर बैठा था. उसके मुख और नाकमेंसे लार और बलाम गिरता रहता था. उसके पास जो ब्राह्मण भाई पथारे तो वह आखे फाड़ फाड़ कर दस पांच मिनट तो ब्राह्मण देवता की ओर टकर २,देखता ही रहा. फिर कहा — "अरे ओ हरामखोर! पूरे छुचे! यहां किस छिये माया है? यहां कोई ब्रह्मशाला अथवा वेदशाला नहीं कि जहां तू पढने आया हो! यह तो मद्यकी दुकान है. वह पीना चाहे तो इस पात्रमेसे जितनीं चाहे पीछे और ऑकार पढ!"

त्राह्मणने विवेकसे उस अनार्यसे कहा - "अरे भाई! हमारी स्वामि नीको उत्तम मद्य चाहिये सो देदों!"

उस अनार्थ पुरुषने कहा—"जितने सुवर्णसे पात्र भर जाय उतना दे दे तब यह पात्र उत्तम मद्येस भर दिया जावेगा."

ब्राह्मणने विचार किया कि — "यह तो दुःख आ पड़ा, चोरी कर्के लाया हुआ यह धन भी नष्ट हो आयगा, ऐसा माल्म होता है. पर चिंता नहीं, वेदी पर पुष्कल धन है, उसमेंसे फिर ले छूंगा तो कौन पूछनेवाला है; वहा धनका क्या टोटा है! वहां तो उसके चरुके चरु (घडे) भरे पडे हैं! "फिर अपनी पोटली छोड़ कर उस अनार्य पुरुषको उसकी इच्छा- जुसार धन दिया और उत्तम मद्य ले उस नवयोवनाके समीप योडी ही देरमे हाजिर हो गया.

त्राह्मणको दम भरमे आता देख वह वोळी—"हे महाराज! आपको बड़ा श्रम हुआ. इस दासीकी सेवाके लिये जो आपको श्रम पडता है उसे आप क्षमा करेंगे." ऐसा कह प्रेमसे उसका थरथराता हाथ पकड़, पास वैठाल, मद्यका कटोरा पकड, पास ही चौकीपर एख मानो कोई दूसरी याद आ गयी हो वैसे ओष्ट्रपर उंगली रख वह खडी रही.

यह देख " अहं त्रह्मास्मि" भाईने पूछा – " क्यों क्या विचार करती हो ?"

वह स्त्री वोली - " अकेले मद्योस ही पूरी मौज बानेकी नहीं साथ ही मांसके लिये क्या करना चाहिये इस विचारमें में पड गयी हूं. व्या धाप कृपा करेंगे ?

ब्राह्मण भाई फिर विचारमे पड गया कि 'मद्य लाया तो मास सिर पडा '

रसे विचारमें पड़ा देख वह स्त्री भुकुटिवाण चलावी हुई ऐसे तख-रेसे बोली कि – ब्राह्मण भाई तो शिथिल ही वन गये. वह बोली – " प्रिय प्राणनाथ! आपको क्या शंका होती हैं ? आप कहो! आप कैसे विचारमें पड गये हैं! जो आपको शंका होती हो वो आप न जायँ, इसके विना में चलालंगी. आप यतिंकचित भी मेरे लिये चिन्ता या खेद न करें. नहीं नहीं, बैठो, मेरे प्राणके समान हो, आपसे इस कार्यके लिये कहनेमें मुझे बढ़ा खेद होता है. "

ब्राह्मण बोळा — " नहीं, यह तो कुछ नहीं, पर मांस वेचनेवाहे की दूकान कहां है, इसकी मुझे खबर नहीं, इस विचारमें पड़ गया हूं, आपका सर्व मनोरथ पूर्ण करनेके लिये इस दासको कुछ भी मिहनत मालूम न पड़ेगी. में आपकी सेवामें सदा तत्पर हूं,"

वह चंद्रवदनीं बोळी — " महाराज! आप जहांसे मद्य छाये है उसके पास ही मांसवाळेकी दुकान है. जो मेरा मनुष्य मौजूद होता तो तकछीफ न देतीं, पर क्या करूं ? चाकर तो चाकर, गया है तबसे पीछे मुआ ही नहीं. पर मांसकी दुकानपरसे तैयार किया हुआ मांस छे आनेमें आपको कुछ भी मिहनत नहीं पडेगी, मेरा नाम छोगे तो उत्तम मांस मिलेगा."

तुरन्त ही ब्राह्मण भाई मांस छेने चला. कामातुर हुए ब्राह्मणको आसपासका कुछ भी भान नहीं रहा. उसको यह विचार नहीं हुआ कि 'जब में आया था तब मुझे कोइ गांव या मनुष्य नहीं मिला था, पर अब तो यहां जुदी ही लीला दिखायी देती हैं इसका कारण क्या ?' कामान्ध मनुष्यको दो पहर दिन भी अर्छ रात्रि मालुम होती है. पहले पाये हुए धनसे चाण्डालकी दृकानसे वह ब्राह्मण मांस भी ले आया. जिस अधर्मके मार्गपर पहला पग रक्खा था, कमका त्याग किया था और ब्रह्म बन परद्रव्य ले, पाप बटोरा था, वह द्रव्य अब पूरा हो गया.

## अधर्मकी चौथी सीढी -पशुहत्या

मांस बेचनेवालेकी दृकानमें दो चार खल पुरुष बैठे थे. उन्होंने इस ब्राह्मणके पाससे बंघा हुआ धन ले लिया, इतना ही नहीं, किंतु मांस बेचने वालेने जतलाया कि यदि उत्तम और ताजा मांस तुझे चाहिये तो पासके बाड़ेमें जो मृग, खरगोश, बकरे बँघे हैं उनमेंसे एकको मार कर मांस ले आ, तो में तुझे स्वादिष्ठ पका दृंगा. जिस बाईके वास्ते तृ लेने आया है वह तो बहुत ही उत्तम और स्वादिष्ठ मांस खानेवाली है. वहां साधारण मांस काम नहीं देगा. मेरे पास जो मांस है वह वासी है. उसे ले जायगा तो तेरी बाई अप्रसन्न होगा. ले यह खड़ और जा बाड़ेमें. ऐसे कह कर

एक धारदार खड़ हाथमे देकर ब्रह्मदेवकी पशुओं के बाडेकी ओर मेजाकामांध हुआ वह ब्राह्मण इस महापापके करनेमें पहले तो अरथराया, उसे
यह भी लगा कि यहांसे भाग कर छूटं, पर उसी समय उसके सामने उस
मोहिनी अवलाकी मूर्ति, सवला अथवा खरी वला खडी हो गयी. उसके
नेत्रकटाक्ष और उसके लावण्यका स्मरण हुआ कि वह अपने सिद्धचारको
मूल गया, भानको मूल गया, धमको चूक गया. सुन्दर खी, पुष्कल धन
उसकी दृष्टिके समीप नाचने लगा. आंखें मूद कर उसने चाण्डाल कर्म शुरू
किया और एक उत्तम पशुको मार कर उसका चमडा उतार लिया तथा
जिस हाथमें भगवत्युजनकी सामग्री रखता था उस हाथमें मरे पशुको
ले-कराल कालके समान विकराल वन कर मांत बचनेवालेकी दृकान पर
खडा हो गया. उत्तम युक्तिसे मांस बेचनेवालेने उसकी मास पका कर उसका
पात्र भर दिया उसे लेकर ब्रह्मरूप ब्राह्मण मानो उसके मुख पर कारिख
लगा दी हो ऐसा मेष धर पसीनेसे तर उस वेक्याके समीप आ खडा हुआ.

महांघार पातक करने पर उसके मनमें आमोद प्रमोद होता था. उस खीको देखतेही वेद ~गुरु – वचन तो पलायन कर गरे थे. धर्मका भय जाता रहा था. वह मानता था कि 'मेरे इस कृत्यसे वह स्त्री वहुत ही प्रसन्न होगी तथा उसके ऊपर मेरा अविच्छित्र प्रेम है ऐसा वह मानेगी.' त्राह्मण माईके आनेकी वाट देखती वह शुद्रा स्त्री पालने पर शुलती थीं, कि सीढीं पर चढते त्राह्मणके पैरोंकी आहट सुन कर उस कुटिल कामिनीने ढोंग रचा. वह स्वयं वोलती हो वैसं वोलने लगी – 'अरेरे! मुझ पापिनीने इस महात्मा पुरुषके लिये ऐसा अध्यम काम क्यो सौंपा? मुझसा निर्देशी कीन होगा? वह कहीं चला तो न गया हो?' मेरा तिरस्कार तो न किया हो?' ऐसे ढोंगमें उसकी छाती परका हार खिसक गया, वेणीकी लट छूट कर उसके कपोलपर लटक पडी, नाजुक गोरे गाल पर आसुके बिन्दु वहनेके चिह्न हो गये और वह कठपुतलीकी तरह बैठ रही.

ऐसी उसकी माधुरी मूर्ति देख, ब्राह्मण माई उसके मोहजालमें विल-कुल फॅस गया. अन्तमें वह स्त्री वोली - "हे प्राणनाथ | आप कहां गये थे ?"

तत्र वह वाह्मण घत्रडाता हुआ उस सुन्दरीके पास जाकर बोला —
"हे सुन्दरी । घत्रडाओ मत, यह तेरा दास तेरी सेवामें तैयार खडा है!''
उसे अचानक देखते ही वह स्त्री एकदम मुख्य भावसे शरमाली गयी हों:
ऐसा डोंग किया।

त्राह्मणने मासका पात्र इसे सोंपा, इसे एक ऊंची चौकीपर रख कर -वह नवयौवना ब्राह्मणके चरण दाबने बैठ गयी और वोलीं कि — "आपको -वहुत परिश्रम हुआ! आप पूर्व्यपादको बडा कष्ट हुआ!"

व्राह्मणने पैरपरसे हाथ अलग कर कहा — "त्रिये! तुम अपने कीमल हाथोंको कष्ट मत दो! आपके सेवा करनेसे मुझे बडा कष्ट होता है!" ऐसे कह कर पास बैठे हुए उसके अधरों पान करनेका प्रयत्न किया.

तब तो नवयौवना मद्यका प्याला लाकर ब्रह्मदेवका उद्देश करके बोली — "आप थोडा प्राचन करके अपनी प्रसादी मुझै दीजिये. ऋषि मुनि भी तो सोमवल्लीका रस पान करते थे. इसमें क्या दोष ?"

व्राह्मणने कहा — "पर शास्त्रमें मधुपान करनेका वडा दोष कहा है, मुझ जैसे महात्मा पुरुषोंको तो यह सदा ही वर्जित है !"

"अहो ब्रह्मदेव!" वह स्त्री बोली — "गुरुके कार्यकों न करना, पराया द्रव्य उसके स्वामीकी आज्ञा विना छेना, परायी स्त्रीके साथ एकान्तमें बैठना, उसपर छुट्टि करना, उसके मुंहसे मुंह लगाना, मधु विना शर्मके छे आना, पशुवध करके मांस लाना, ये सब तो शास्त्रवचन होंगे! अरेरे! शास्त्र तो ब्राह्मणोंके बनाये हुए हैं और गण्पोंसे भरे हैं, उन्हें चूल्हेमें डालो और इस मद्यका मजा देखो!"

ब्राह्मण लिजत होगया और नीचा मुख करके बोला - "तो पहले तुम पीयो, मैं तुम्हारी प्रसादी लूंगा."

वह स्त्री वोली — "यंह तो महापातक हो! आप ब्रह्मदेव हमारे स्रितिथि है, इस लिये आपका उच्छिष्ठ हमको पान करना चाहिये. इसीमें मुझे इंद्र-लोककी प्राप्ति होगी."

ऐसा कितनी ही देरतक वातचीतमें समय गया फिर जिस मुखसे भगवानके गुणानुवाद गाता था, भगवानका चरणामृत पान करता था, उस मुखसे रुद्ध जातिकी वेश्याके मुखसे उच्छिष्ट हुए मचका प्रारान किया और फिर भूने हुए मांसका भोजन किया.

ब्रह्मदेवने ज्यों ही वेश्या छीके उच्छिष्ट मद्यके दो घूँट पिये और मांसका एक कौर खाया कि वह छी बोली— "अरेरे! इसमें तो कुछ मजा नहीं. रसके साथ जैसे ढोकळां (गुजराती स्वादिष्ठ भोजन) विना लहजत -नहीं ब्राती वैसे ही इस मधुके साथ भजिया (एकोडी) विना मजा नहीं जाता." ष्राह्मण बोला - "आपकी आज्ञा हो तो वह भी हाजिर करूं. पहलेसे कहा होता तो मार्गमे बहुत पकौड़ियां मिलती थी, उन्हें लेते आता !"

वह छटिल स्त्री नोली - " चन पकौडियोंको क्या करें ? स्त्री सचा मजा लेना हो तो थोडीसी ताजी मछली पकड लावो. यह पास ही छोटासा गढ़ा है, उसमेसे लानेमें कुछ देर न लगेगी."

मध पीनेसे भ्रष्टनुद्धि हुआ नह ब्राह्मण उस स्त्रीके दिये हुए एक नालको लेकर धीवर (मच्छीमार)का आचरण करनेको तत्पर हुआ मौर निर्वितन्त्र गढेनेसे ताजी मछलियोंका वर्तन मर लाया.

जो जीव धर्मकी एक सीढी भी चृकता है उसे उत्तरोत्तर और सीढियां चृकतेमें भी संकोच नहीं होता.\* सब कुकर्मोको जह लीका संग है. धर्मसे श्रष्ट करतेवाला खीका संग है. ज्ञानका नाश करनेवाला खीकां हैं. धर्मसे श्रष्ट करतेवाला खीका संग हैं. ज्ञानका नाश करनेवाला खीकां हैं. ऐसी वह सबला है, वो भी उसे मूर्ल मनुष्य अवला ही गिनते हैं. खीका संगप्रसंग —समागम आनन्दरूपी मृगको जलानेवाला दावानल है, ब्रह्मचर्यरूपी मृश्यका उन्मूलन करनेमें मदमस्त हायी हैं, ज्ञानरूपी दीपकको बुद्धान नेम प्रलय कालका महावायु हैं. खीके संगसे खजामिल जैसा ब्राह्मण घोर पातकमें पड़ा था, खीके संगसे ही ऋष्यश्र्मा श्रष्ट हुआ था, खीके संगसे स्वर्गके छिपति इन्द्रके बारीरमें सहस्र छिद्र हुए थे. खीके संगसे हजारों ऋषि मुनि श्रष्ट हुए हैं. ऐसा खीका संग रखनेवाला नरकका ही अधिकारी होता है.†

### अधर्मकी पांचवीं सीढी-परस्त्रीगमन

फिर एक पहंगपर वह स्त्री तथा घासण भाई वैठे, आपसमे मुंह मिलाते जाते हैं और मधुपान करते जाते हैं. वीच र छोंकी बघारी हुई मळलीका स्वाद छेते जाते हैं तथा साथ ही मांसका भी भोजन करते जाते हैं. इस पापको देखते र सूर्य देवता भी अस्ताचलकी आड़में हो गये. थोड़ी देरमें दोनों खान पानसे निष्टुत्त हुए. संध्यासमय हुआ और यहां भी धर्म

विवेषस्रष्टाना भवति विनिपातः शतमुखः । भर्तुहरि

<sup>ं</sup> स्वर्धमें वर्तनेवाला जो पुरूप शास्त्रोक्त विधिपूर्वक विवाह कर अपना गृहस्था-श्रमी संसार भोगता है उसके लिये यह घचन नहीं, वित्क परस्रीगामी पुरूपके लिये हैं. स्वस्तीसंगसे धर्मविधियुक्त संसार भोगनेवाला पापा नहीं होता वित्क ब्रह्मचारी गिना जाता हैं. धर्मका त्याग न कर भोगा हुआ संसार भी आत्मोन्नतिमें साधक ही हैं —'वर्ल वल-वतां चाहं कामरागविवर्जितम्। धर्मिविरुद्धो भृतेषु कामोऽस्मि भरतर्षभ।'॥गीताण। ११

कर्मका सूर्य अस्त होगया. ब्राह्मण तथा वह स्त्री एक शय्यापर पौढ गये. जैसे ब्रह्मदेवक हृद्यमे अंधकार व्याप गया था वैसे ही चौतरफ भी अंधकार व्याप गया. गुरु गुरुके स्थान पर रहे, ज्ञान ज्ञानक स्थान पर रहा और धर्माधर्मके विवेकसे रहित हुआ ब्राह्मण मदमत्त होंकर विषयस्पी नरकमें गोते खाने लगा. 'आकाशमे उडते हुए पक्षीकी चाल तथा जलमें रहते हुए जलचरकी चाल तथा मनुष्यके भाग्यकी गति ज्ञानी नहीं जाती.' वैसे ही मंदमतिकी गति भी नहीं जानी जा सकती. जैसे आंख शब्दको नहीं सुन सकती क्योंकि उसकी समान स्वभाव नहीं, वैसे ही विषयों मन धर्माधर्मको कार्याकार्यको तथा पाप पुण्यको नहीं देख सकता, क्योंकि दोनोंका समान स्वभाव नहीं. विषयमें लुब्ध हुए मनकी स्थिति विषयका त्याग करनेमें हमेशा निर्वल रहतीं है.

निर्वेछ मनका वह ब्राह्मण धर्मकी प्रथम सीढी चूकनेसे उत्तरोत्तर पतितपनेको पाता गया उसको कार्याकार्यका कुछ भी भान नहीं रहा, संध्याकालका संध्यावंदनादिक तथा होमादिक धर्म कर्म छोड कर वह पैशाचिक कर्म करने लगा. रतिक्रीडाके अन्तमें वह ब्राह्मण उस कामिनीके इदयसे लिपट कर लेट गया था और मद्यके नरोंने जांय बांय सांय बकता था! आसपास खिले हुए बगीचेकी मंद २ शींतल लहरमें दोनों ऐसी गाढ 'निदामें सोये थे कि आधी रात तक दोमेंसे एक भी नहीं जागा तथा जागृत हुए पीछे भी आत्मज्ञानके मार्गके द्वारपर चढे हुए तपत्वी बाह्यणको अपने कुकर्मका क्षणभर भी पश्चात्ताप नहीं हुआ, न लजासे मस्तक नीचा हुआ. मढ मदोन्मत्त हाथीकी भांति उसकी कामेच्छा शान्त होनेके बदले विशेष प्रदीप हुई. इसने कामवश हो जो पशुकींड़ा की थी उसके लिये इतना ही कहना काफी है, कि वह नरपशु बन गया था. जो धर्मको तथा परमेश्वरकी महिमाको नहीं जानते, अविद्या, विषय और मायाकी फासीसे बँघे हुए है, उनके हृदयकी आसुरी संपत्तिकी हृढ गांठ जैसे तैसे ज्ञानशस्त्रे नहीं कट सकती. जो अपने मनमें अहंकार्स ऐसा मानता है कि 'अहं ब्रह्मास्मि ' भैं ब्रह्म हूं,' 'मुझे कुछ कतेव्य नहीं,' 'कुछ भोक्तव्य नहीं,' 'मैं तो परम गतिको प्राप्त हूं,' ऐसे जीवकी वासनाका बल शिथिल नहीं हुआ हो तबतक उसका ्र अवण, तपश्चरण और साधन निरर्धक ही है. भोगेच्छाके तृष्णावान जीवको मिलन जलपान करनेकी कामनासे रोकनेके लिये ब्रह्मा भी समर्थ नहीं वो फिर दूसरा कीन समर्थ हो ? जीव आप ही जो भाग्यशाली और ऋतार्थ होता है तो ही जीव, नित्य अनित्य, सत् असत्, धर्म अधर्म, पापपुण्यका स्वरूप समझ कर, अपने वलसे मिलन, पापमय, दुःखमय, क्लेशमय जिसमें साररूप कुछ भी नहीं ऐसे संसारसे तर सकता है. जैसे अनेक शतुओंसे थिरा राजा अपने ही वलसे शतुओंका संहार कर सब पृथ्वी जीत कर भाग्यशाली होता है, वैसे ही काम, कोध, मोह, मदादि शतुओंसे थिरे जीवराजका अज्ञानांधकार नाश होनेमें उसका अपना ही पुरुषार्थ सहायता करे तो वह ज्ञानप्रदेश और परमेशप्रदेशके राजा होनेका भाग्यशाली वनता हैं. ऐसे पुरुषार्थ विना कोई भी जीव विषयनासनारूप केंद्रखानेमेंसे मुक्त हो नहीं सकता. किसीके अपर कर्ज हो तो उसकों पुत्रादिक छुड़ा देते हैं, मजदूरके सिरपर वोझा रक्खा हो तो उसका वोझा उत्तरवानेसे कुछ आराम मिल सकता है, परन्तु भूस अयना रोगका दुःख कोई भी नहीं टाल सकता. भूख लगे तो आप ही मोजन करनेसे भूख टलती हैं. रोगी आप ही जीषध खाय तथा पथ्यसे रहे तो रोगसे मुक्त होता है. वैसे ही विषयनवासनामेसे मुक्ति मिलनेका साधन, अपने सत्कर्म, धर्ममें अविचल श्रद्धा, अच्युत प्रभुपर परम आसक्तिरूप पुरुषार्थ ही है. वह पदार्थमात्र परसे प्रीति हटा कर वैराग्य उत्पन्न करता है.

प्रभात हुआ. पशुपस्री भी कछरव करने छगे. जो ब्राह्मण प्रातःकार्छमें सूर्योदयसे पूर्व उठकर नित्यके आहिक करनेमें प्रवृत्त होकर गुरुके चरणोंकी सेवामें वत्पर रहता था, गुरुके आश्रमको झाड़झूड़ कर साफ करता था, वह आज सूर्यनारायणके आकाशमें पूर्ण प्रकाशमान होने पर भी जागृत नहीं हुआ. पापके पुतले वे दोनों (ब्राह्मण और वेदया) हदयसे हृद्य भिडाकर पढ़े हुए थे. जैसे अंधकारमें ठोकर खाता हुआ पुरुष असावधानीसे गिर कर मूर्लिन हो जाता है वेसे ही ये जीव भी पड़े हुए थे.

शोडी देरमें जागृत हो वेश्याने कहा — "हे ब्रह्मदेव! आप शुद्ध पवित्र ब्रह्मदेव हो, आपका प्रभातका संध्यासमय वीत गया है इसका आपको ध्यान भी नहीं रहा: उठो!"

त्राह्मण आंख मीडता २ हठा तथा उस वेश्याके हायसे जल ले, मुखमार्जन किया. थोड़ी देरमें उस वेश्याका एक दास भोजनके लिये कहने आया तब ब्रह्मदेवने मुशलस्तान [हाय पर घोना ] कर लिया. किसी प्रकारकी पवित्रताका विचार किये विना उस स्त्रीके साथ एकही पात्रमें मोजन करने वैठा.

छहों! जो धर्मकी गविको नहीं जानता, मोह, माया और ममता कहां वसती है इसकी जिसे खबर नहीं, मोगेच्छा मात्रका जो अनुचर है, चसकी कैसी गित होती है इसे हे वत्सो! तुम देखो! इस नाशवंत संसारमें सपेंसे भी अधिक डसनेवाली विषयर खी है, स्प किचत डसता है, खी खदा ही. सपेंके मुखमें विष है, खींके सर्वाङ्गमें. सपें कोधी होनेसे डसता है, जिसके जाननेसे मतुष्य सावधान रहता है. खी मधुर हास्यमें डसती है और भूलमें ही मतुष्य मारा जाता है. इस निःसार संसारमें मोहके अनेक स्थान है उनमें जो सावधान रह कर विजय पाता है वहीं जीव परमात्माके खिवचल साम्राज्यका सुख—आनंद भोगनेको भाग्यशाली होता है.

मोजन करके अन्योन्य मुखवास [पान] लिया. ब्राह्मण अनेक प्रकारकी कुचेष्टा करता था और वह भी क्षण क्षण उसका तिरस्कार कर पीछेको धक्का दे कर ढकेल्ली थी. ऐसी कीड़ा करते वह विलासमंदिरके कमरेमें धूमने लगा. बगीचेके सौदर्यको वह धीरे २ देखता है कि इतनेमें गुक्कीके लिये फूल फलादि लेनेकी याद आगर्यी. वह आप बोला: —'अरेरे! गुक्जीके फूल तो फूलकी ही जगह रहे और फल तो झाडमें ही लटकते हैं, अनेक वर्षका संपादन किया हुना अपना तपक्षी धन मेंने क्षणमें ही गमा दिया. गुक्जी क्या कहेगे?' ऐसा विचार उसके मनमेंसे अभी वाहर नहीं हुआ, इतनेमें वेश्याने आकर उसके कंधेपर हाथ रख कर कहा—"हे प्राणेश! आप किस विचारमें लीन हो गये हैं?"

ब्राह्मण बोला – "हे रमणी! निर्भय हो कर मैं तुझे सेवन करता हूं जोर तेरे सोंदर्थ पर मोहिस हुआ हूं, पर इस मोहर्मे अपना तपरूपी घन में गमा बैठा हूं, इसके लिये मेरे गुरुदेव मुझे क्या कहेंगे? इसका मैं विचार करता हूं."

वह स्त्री वोली — " ब्राह्मणोंकी पीछली बुद्ध कही जाती है सो ठीक है. गठडी नष्ट हुए पीछे तुमको ज्ञान आया तथा चौपट होनेके पीछे यह चातुरी आयी कि यह बहुत बुरा हुआ! पाप हुआ! तपरूपी धन गया! क्यों यही बात है कि दूसरी ? मेरे जीवनको खरान करते समय तुमको विचार नहीं आया और अब गुरु र याद कर रहे हो! गुरुदेवको डालो खंदकमें और इस कामलीलामें छतार्थ होकर जीवनको सार्थक करो! जंगलमें रहना, पशुकी माफिक भटकना, ढोरकी माफिक चाहे जो चारा चरना, दिनमें दस बार पानीके घडे में भकाना — छढकाना अथवा नदीमें महलीकी तरह गोते मारना, इसमें क्या सार्थकता है! इस विलासमंदिरमें जो चाहे वह है! विना मिहनत एत्तमसे उत्तम पकाम भोजनको मिलते हैं, मनको मस्त करनेवाला मध मिलता है, धनधान्यकी किसी तरहकी कमी

नहीं, अब तो बहीं रहकर मजा करो ! " ऐसा कहते २ ब्राह्मणका हाथ पकडकर दीवानलानेमें घसीट छायी तथा दोनों जने हिंडोलाखाटपर हाथसे हाथ और स्कंबेसे स्कंबा मिलाकर बैठे. नीतिका वचन है कि —

उपनिषदः परिपीता गीतापि च हंत! मतिपथं नीता। तक्षि न हा! विधुवदना मानससदनाद्वहिर्याति॥

अर्थ - उपनिषदों का पान किया तथा भगवद्गीताका भी मनमें विचार किया तो भी चन्द्रमुखी (की) इदयमें से बाहर नहीं होती - अर्थात् जहांतक इदयमें से सी नहीं निकरी, वहांतक उसका ज्ञान, तप, कमें, उपासना सब मिथ्या है.

'स्री ' इसको अवला कहते है, परन्तु जिसने इन्द्रादिक देवताओंको भी अपने पैरोंके नीचे दवाया है वह अवला नहीं बल्क सबला है. ऐसी खीको अवला कौन कहेगा? खी जैसे संसारतारण है, वैसे ही मारण भी है. पर सबका कल्याणकारक वहीं है कि जिसके हृदयमें सत्संगकी धारणा है. महात्मा पुरुष कह गये है कि 'सत्संग सबनको सार है.' सत्संगसे मूर्ख पुरुष भी पंडित हो जाता है, सत्संगसे दुर्जन सज्जनताको पाता है. सत्संग बुद्धिकी जडताको दूर करता है, वाणीमे सत्यताका खिचन करता है. उन्नति देता है, पापको दूर करता है, चित्तको प्रसन्न करता है, कीर्ति देता है, क्रमतिका नाश करता है और सब प्राणियोंका प्रेमपान बनाता है. अहो ! सत्संग क्या २ नहीं करता ? तथा कुसंग ! सर्व सज्जनताका नाश करता है, पापकमेमं प्रेरता है, जनम जनमान्तरके लिये अधौगतिके मार्गपर चढाता है, दुर्जनके संगधे जैसे गानेमें प्रीति करनेवाला मुग अकस्मात नाश पाता है वसे ही गुणवाही पुरुष भी विषयमें छुन्ध हो जाता है. क्संग सब धर्मका नाश करनेवाला, सर्व आपत्तियोंका मंहार तथा सब मनोरथोंका मंग करनेवाला है. जिसको सत्संगमे विक्षेपवृद्धि सूझती है, जो सत्संगकी मह-चाको गौण मानता है वह धर्मसे भ्रष्ट होकर पद पदपर अधर्मके द्वारकी ओर प्रयाण करता है तथा वहांसे जाकर नरकके ऐसे गहरे क़ंडमें गिरता है कि जिसमेंसे फिर निकलना असंभव ही है. इस मृढ बाह्यणको धमी हानीकी स्थितिमे आनेके लिये भी विलंब या, इतनेमें तो उसने गुरुके वचर्नीका ध्वनादर कर, सत्संग दर कर, कर्मकाण्डका त्याग कर, महादृष्ट क्रसंगका सेवन किया, उसीके फल्लक्ष वह अधोगतिको प्राप्त हुआ है.

अधर्मकी छठी सीढी-चृत

दो चार दिन इस प्रकार बीत गये. एक समय दोनों आनन्दपूर्वक हिंडोडे पर वेठे मौज कर रहे थे इतनेमें पर्छंगके ऊपर रक्खी हुई चौपद- पर काझण आईकी दृष्टि पडी और वह जोला – " प्रिये ! चलो, इम तुम चौपड खेर्ड-"

वह खी बोली - " महाराज! तुम जानते हो कि में प्रतिकाके विना चौपड नहीं खेळती! जो आप प्रतिज्ञा करनेको नैयार हो तो में चौपड बंक्जनेको भी वैयार हूं."

ज्ञासणने कहा - "आपकी क्या प्रतिज्ञा है सो कहो! में **उसे पू**र्ण करनेको तैयार हूं."

वह खी बोली — " प्रिय! में आपकी ही हूं, पर जो मेरे साथ चौपड खेलनेमें आपको आनन्द हो तथा आप जो मेरे हो तो मेरी प्रतिज्ञा सुनो. जो चूर्नमें में हारूं तो हमेशा दासी होका रहूं, तुम हागे तो मेरे दास होकर रहो और फिर जो काम में वतलाऊं उसे करो, उस कामके पूरे होनेपर मुक्त होगे."

यह प्रतिहा सुनकर क्षणभर बाहाणको छ्छ घत्रहाहर हुई. वह मनभें विचार करने छगा कि 'प्रतिहा वो कठिन है. मुझे यूव खेळना तो छच्छा धाता है, पर वर्षोंसे अभ्यास छूट गया है इससे मुझको तो दास बनना ही दीखायी पडता है.'

ऐसे विचारसागरमें गोते खाते हुए ब्राह्मणको देखकर गलेफ हाथ रखकर वह जो बोली — "क्यों, उदास हो गये र यह प्रतिज्ञा क्या तुमको कुछ भारी लगती हैं र नहीं मेरे गलेकी कमम, तुम्हें इसमें क्या फठिन दिखायीं पहता है रेग

माहणने कहां — "हे मनोरमा! ज्ञाक्तमें चून निषिद्ध कहा है तथा चसे महापाप माना है. चून खेळनेसे किसीका भी करवाण नहीं हुआ. नळ जैसे सत्यवादी राजाको चून खेळनेसे तीन वर्षतक कुवड़ा रूप धारण करना पड़ा था. युंघिष्ठर जैसे सत्यवादी राजाको बारह वर्षतक यनवास भोगना पड़ा है. अरे कामिनी! शास्त्र कहता है कि चून खेळनेवालेका कभी उदय नहीं होता. यह महान अध्मीचरण है और उसका त्याग करना यही शिष्ट पुरुषोंको इष्ट है!"

वह खी वोर्ली —''हे ब्रह्मदेव! शास्त्रको तो खापने गर्ढेमें खाल दिया है कीर उसके उपदेशोंको ऐसा चूर कर दिया है कि उसका खंश मात्र भी सुममें नहीं माल्डम पडता. ब्राह्मणको मद्य पीना, मांस खाना, परस्रीगमन करना. धीवरका खाचरण करना, रज्ञस्वला तथा शुद्राका साथ करना, संध्यासमय सूर्यकी साक्षीमें विषय करना तथा उदमें लुब्ब होकर धर्म-धर्मका क्षणभर भी विचार न करना, ये सन वार्ते शास्त्रों फड़ी होंगी!! है शास्त्र । शास्त्र वास्त्र सवको तो दुम कवर्क छिछांत्रछी दे बैठे हो. अब अवस्त्रीकी बात क्या फरनी ? या में जानकी हूं कि तुमन्त्रों मेरे प्रेममें ही संजय है इमीमे शास्त्रज्ञा गहबढाण्याय चलाते हो."

ऐसा कहते न हम स्त्रीने ऐसी सुन्दर स्टासे स्टका किया कि माम-प्रमाहका फलेजा फड़फड़ाने लगा. पशुके वक करनेके लिये -बांग्रनेके लिये रम्मीकी जक्तन पड़ती है पर नरपशुको बांघनेको तो स्त्रीका कटाक्ष -स्टका ही ऐसा हट है कि इसमें चे बड़े २ श्राबीर मी नहीं सूट सकते, तब इस कामान्य प्रसानन्दकी बात क्या ? वह ग्याग्सुख नरपशु बोला- "जो तुम्हारी स्वाहा यून खेलनेकी है तो इन दासकी सास प्रयास करनेमें कुछ बाब नहीं. सामडीके लिये यह जीवन है, चेंतन्य है, स्वेस्त्र है. चसो खेलो."

हे वन्छ । नो वर्गकी एक सीढी भी चूक जाता है उस सब चूकनेमें ह्या विलंब ?

चींप्ट चात्र हुई, ऊपरा ऊपरी पाझा पड़ने लगा तया चौपड़क शंतुर्वे ब्राह्म भार उस शुर दश्याका दाए वन गया. फिर जिसके ननमें कुछ भी स्तेह नहीं ऐसी वेड या जलने हुए अंगारके समान तेजस्त्री बन का बोली -"अरे प्राह्मण में में एक इया सुन तथा उसमें तुहे भी शाहा दं उस कार्यकी स सिद्ध छा. फिर तु मेरा दास नहीं. पर तेरी इच्छा हो तो मित्र होकर रहता. इन दरीचाठी पूर्व दिशामें आये हुए जीविनपुरके राजा मायाराजकी एक समय में देमपात्र पटरानी थी. राजाको मुझनर ऐमा अगाव प्रेम था कि वह हर समय मेरी सेवामें हाजिए रहता था. रासमें सब नौकर, चाकर, सेठ साटुकार, दीवान, चपराशीं, सब मेरी आदा। पाछनेमें तरार थे. इस राजाने सुझे अपूर्व मृन्द्र एक पुत्र जनमा. प्रमीनमत राजाने मेरे प्रसन करनेके हेतु उछ पुत्र हो युवराज पद दिया. इस गत्ताचे सदूगवनी नामकी विवाहिता परगानी थी, पर मेर प्रेममें लुज्य मायाराज उस परग्रतीकी कोर दृष्टि भी नहीं करना था. उस रानीके भी एक पुत्र था, जो राज्यका हजा वारिस था. पर मेरं प्रमक्ते अवींन राजा मेरे सिवाय किसीको भी खपना नहीं मानता था. इसी कारण भरे पुत्रकी युवराज पर पर स्थापित किया या. यह बृत्तान्न अप उमकी पटरानीने जाना, तब तो बहुत धव-हाया और अपने पुत्रको राजपाउछ भए हुआ देख उसने भेरे पुत्रके मार-नेका रयोग आरम्भ किया. अपने पुत्रने बचावके लिये भैने तथा माया-राजने पहुत कुछ प्रवय किया या, इस कारण छर्गुगरती बहुत दिनीत्क क्रयमा कार्य समाज न कर लाकी. अन्तर्म मेरी दासीकी देखेंक लालुद्धें

फैंसाकर एक समय में वसंतकीडा करनेके छिये वन उपवनोंकी सैरको गयी थी, उस अवसरको पाकर सहुणवतीका भाई नीतिनिपुणसेन सेरे पुत्रका हरण कर छे गया. जब मुझे पुत्रहरणकी खबर पढी तब तो मैंने बडा रुद्न किया तथा मैंने प्रतिज्ञा की कि 'जब तक सद्दुणवतीके पुत्रका में रक्तपान न करूं तब तक राजाका मुख न देखूंगी. अरे बाह्मण! माज तू मेरा दास हुआ है तो मेरी भाज्ञास् सहुणवतीके पुत्रको यहां के था और उसे मार कर उसका रक्त मुझे पान करा ! उसके पीछे तू स्वतन्त्र हो जायगा. तु मेरा परम प्रिय है, प्राण है. अब राजा मायाराज मृत्युको प्राप्त हो गया है और उसके स्थान पर उसका यही पुत्र सद्भुणसेन राज करता है. इस राजकुमारकी अभी अवस्था तो कम है तो भी वह सकल सहुणका भंडार है. मेरा नाम मोहजाली है. में जातिकी चाण्डाल हूं. पर मेरा परम सौंदर्य होनेसे में एक वार राज्यमें सर्व ऐश्वर्यकी स्वामिनी थी. आज में राजपाटसे भ्रष्ट हुई हूं, पर अपना वैर नहीं मूली हूं. में जनतक अपने पुत्रका वैर न छे छं, तबतक मुझे कभी शान्ति नहीं. यह कार्य तुसे बडी सावधानीसे करना है. पूर्व दिशामें सीधी सड़क है वहां जाकर और कार्य सिद्ध करके जीव आ."

खीका हृदय कितना कृर तथा अधम है सो हे बाउको! तुम देखों! एक शब्दसे ब्राह्मणका तिरस्कार करती है और दूसरेसे शुश्रूषा करती है. जैसे मनके संकल्पका दूसरेको पता नहीं लगता वैसे ही खीके चरित्रका भी पता नहीं लगता. इसके हृदयमें तो हालाहल है और मुखपर मधु लिपटा हुआ है. ऐसी खीसे बचनेवाले पुरुष विरले ही है. मोहजालीके ये बचन सुनते ही ब्राह्मण तो बुत (मूर्ति)को सरह

मोहजालीके ये बचन सुनते ही त्राह्मण तो बुत (मूर्ति)की सरह चिकत रह गया, उसको कोई दिशा नहीं सुझी, पर जिसने अपने हायसे पशुद्धिमा की है उसे मनुष्यकी हिंसा करते क्या भय ? क्या खटका ? एक खोटा कार्य करनेवाला दूसरा भी खोटा काम करता है.

" नास्ति बुद्धिरयुक्तस्य न चायुक्तस्य भावना । न चाभावयतः शान्तिरशान्तस्य कुतः सुखम् ॥ " भीताः

चित्तको स्थिर नहीं करनेवालेकी बुद्धि स्थिर नहीं रहती अर्थात् मनोनिमह नहीं करनेवालेको गुद्ध बुद्धि प्राप्त नहीं होती और धर्माधर्मका विचार नहीं रहता. गुद्धबुद्धि नहीं होनेसे चित्तकी स्थिरता नहीं होती और गुद्ध भावना प्राप्त नहीं होती. विग्रुद्ध भावना जिसको नहीं हुई, उसे शांन्ति भी नहीं मिळती तथा जिसको शान्ति नहीं मिळती उसको सुख शास्त्रज्ञ! कास्त्र वास्त्र सवको तो तुम कबकी विखंजली है बैठे हो. अद शास्त्रीकी बात क्या करनी ? पर में जानती हूं कि तुमको मेरे प्रेममें ही संशय है इसीसे शासका गड्बडाध्याय चलते हो.'

ऐसा कहते २ वस खीने ऐसी सुन्यर छटासे लटका किया कि मास-प्रभाईका कलेका फडफड़ाने लगा. पशुके वश करनेके लिये — बांधनेके लिये रस्क्षीकी जरूरत पड़ती है पर नरपशुको बांधनेको तो खीका कटाक्ष — लटका ही ऐसा टढ है कि वसमेंसे बड़े २ शूर्वीर भी नहीं छूट सकते, तब इस कामान्य ब्रह्मबन्धुकी बात क्या ? वह गवांरमुख नरपशु बोला - "जो तुम्हारी खाज्ञा यूत खेलनेकी है तो इस दासको खास प्रयास करनेमें कुछ बाध नहीं. खाप्त किसे यह जीवन है, चैतन्य है, सर्वस्य है. चहो खेलो."

हे बत्स ! जो धर्मकी एक सीढी भी चूक जाता है उसे सब चूकनेंमें क्या विलंब ?

चौपड़ चाल्ट हुई, अपरा अपरी पासा पड़ने लगा तया चौपड़क शंतमें बाह्मण आई उस शुद्र वेदयाका दास बन गया। किर जिसके मनमें कुछ भी स्तेह नहीं ऐसी वेदया जलते हुए अंगारके रामान ते अस्त्री यन कर योली -"अरे ब्राह्मण! मेरी एक कथा सुन तथा उसमें तुझे जो आज्ञा दें उस कार्यकी तृ सिद्ध कर, फिर तु मेरा दास नहीं. पर तेरी इच्छा हो तो मित्र होकर रहना. इस वर्गीचाकी पूर्व दिशामें आये हुए जीवितपुरके राजा मायाराजकी एक समय में प्रेमपात्र पटराची थी., राजाको मुझपर ऐसा अगाध प्रेम या कि वह हर समय मेरी सेवामें हाजिए रहता था. राज्यमें सब नौकर, चाकर, सेठ साहुकार, दीचान, चपराशीं, खब मेरी लाझा पालनेमें ततार थे. इस राजासे मुझे अपूर्व सुन्दर एक पुत्र जनमा. विमीनमत्त राजाने मेरे प्रसन्न करनेके हेतु उस पुत्रको युवराज पद दिया. इस गाजाके सद्गुणवती नामकी विवाहिता पटरानी थी, पर मेरे प्रेममें छुज्य मायाराज उस पटरानीकी और दृष्टि भी नहीं करता था. उस रानीके भी एक पुत्र था, जो राज्यका स्चा वारिस था. पर मेरे प्रेमके अधीन राजा मेरे सिवाय किसीको भी अपना नहीं मानता था. इसी कारण भेरे पुत्रकी युवराज पर पर स्थापित किया था. यह चुत्तान्त जब उसकी पटरानीने जाना, तब तो बहुत घव-डायी कौर अपने पुत्रको राजपाटले अष्ट हुआ देख उसने भेरे पुत्रके सार-नेका उद्योग आरम्भ किया. अपने पुत्रके वचावके लिये भेने तथा साया-राजने बहुत कुछ प्रवंघ किया था, इस कारण सद्गुगवती बहुत दिनोंत्क अपना कार्य सकल न कर सकी. अन्तर्ने भेरी दासी हो वेसे के लाल्या के

तहीं जाना और तुम्हारे. मोहजालमे फॅसकर न करनेवाला काम किया, अमक्ष्य मक्ष किया, अपेय पीया, इस्में तुम संतुष्ट होओ!"

उस कीने देखा कि ब्राह्मण अभी उसके जालमेंसे छूटा नही. इसके हृद्यको मदनानलसे जलाऊंगी तथा प्रमफांसमे फॅसाऊंगी तथ अपने आप खूतकवत हो जायगा. फिर विचारागारमें लीन हुए और निराधार वश्रकी तरह यरथर कापते हुए ब्राह्मणके कंठके वासपास कराल कालक पासकी तरह दोनों हाथ डालकर और मुखसे मुख मिलाकर वह बोली—"है प्रियं। जापको खंद होता हो तो इस कायको मले ही न करो! पर मेरे हदयंकों लीतनेके लिये तो मेरी यह प्रतिहा ही प्रधान है."

ऐसा कह कर हिंडोलाखाटपर बैठाल, उसकी शुश्रुषा करने लगी तथा भनेक प्रकारके नखरोंसे उसे ऐसा कर कर लिया कि वह बाजीगरके पुत-लेंकी तरह उसके हाथका खिलीना बन गया. धर्मत्यागी विषयाधकी यहीं गंति है. थीखी देरें पीछे ब्राह्मण अपनी प्रतिज्ञा पूर्ण करने को तैयार हुआ — खडा हुआ और दोला—"तुन्हारे हृदयको जिससे व्यक्ति जोलत हो उस कामभे न्वाह जैसी जोखम हो तो भी मैं उसे पूर्ण करता।."

फिर वह खी बहुतरी कपट कलाकी बाते करने लगी —ना, ना, आप इस जोखमें न जाको, यदि आपके जीव को कुछ अपाय हो गया तो मैं तो खदा कप्टमें ही रहूंगी. नहीं, तुम्हें मेरी कखम, तुम वैठी, अपना काम तो चाहे जिससे करा छंगी, पर तुमको यदी कुछ अपाय हो गया तो मुहे बहाहत्या खगेगी. न जाने वह कितने जन्ममें छूटेगी. आप जैसे ब्रह्मदेव अतिथि मेरे घर पृथारे हैं सो में जानती हूं कि मेरा तारण करने के लिये पथार हैं! इस लिये में तुम्हें जाने न दंगी."

### अवर्मकी सातवी सीही-राजपुत्रवध

इस प्रकार खुन खींचातानी होने लगी. एककी ना और दूसरेकी हा; येखी खींचा खाची करते र वह ब्राह्मण लीका येद्ध हाथ छुडाकर चलने लगा. वह सीधा ही राजधानीको गया और दूरवारमें प्रवेश करनेकी युक्ति खोंची. दो तीन दिन तो उसका दान नहीं लगा; एक दिन रात्रिको चौरको खांति सेंघ लगा कर ( छिप कर ) वह सद्गुणसेनके कमरेमे दाखिल हुआ लौर उसकी निद्रावस्थामे उठा कर बहुत जल्द उस खोंके महलपर ले आया. उस राजछुमारकी देख वश्याका कले ना ठंडा हुआ तथा उस वालकके जाग-नेसे पूर्व उसके हाथ पैर बांच लिये. पित्र उस खोंकी माझानुसार चाण्डा- लकी माति हाथमें शक्य हैकर वह ब्राह्मण राजहत्या तथा चालहत्या कर नेको तैयार होकर खड़ा हुआ।

पर 'जिस राम राखे उसे कीन चाले!' वह को अति दुष्टा थी. उसका नाम ही मोहजाली था. पर इस समय वह स्वयं ही मोहजालमें वैंघ नथी! 'जिसके मस्तकपर हाय रक्खेगा नहीं भरम हो जायगा ' ऐसे शंकरके दिये वस्तानसे, विष्णुकी मायासे मोह पाकर जैसे सम्मासुरने अपने ही माथे पर हाय रक्खा था और तस्काल भरमका देर बन गया था, वैस ही वहु- तोंको मोहजालमें फंसानेको चलवर्ती मोहजाली इस समय मोहजालमें पढी, उसके हृदयमें कुछ ऐसा भाव उदय हुआ कि 'यह बालक केंद्र है, मेरे हायमें है, इसे इस समय नहीं यदि पीछे मारू तो भी कुछ हरकत न होगी,' यह धारणा कर उस जाझणसे कहा – " अभी रहने दो – इसको कल प्रभावम मारना." जाह्यणकी भी ऐसी ही इच्छा थी, सो पूर्ण हुई. बाल कुँवर बचा. उस बालकुमारको एक कोठरीम वन्द करके दोनों गाड निदाके वश हो गये.

दूबरे दिन सबेरे दरवारमें कुगरके हरणकी बात चळी. चौंकीदार पेरेंकि चिद्ध जानते हुए माहजालीके स्थानपर पहुँचे कौर दोनों पापात्मा जहां घोर निद्रामें स्रोते ये वहों उन दोनोंको चतुर्भुज बना दिया (वांव दिया), फिर सद्गुणसेनद्या जना लगाया. उसके कहनेसे चौंकीदारोंने जाना कि अपराधी प्राह्मण दें, किन्तु राजाकी पूर्वपटरानी अपराधिनी नहीं, इससे उस अकेलेहीको पकड़ कर राजधानीमें ल गये. बाह्मणका न्याय होनेके लिये परवार हुआ. सारा नगर इस न्यायके देखनेको इक्ष्ट्रा हुआ. इस अवसर पर उसके गुरुद्य भी दरवारमें विराजमान थे. दश ही पाच दिनमें इस प्राह्मणका रंग स्याह हो गया या, इससे वह पहचाना नहीं जावा था. सुहनी भी उसकी पहचान न सके. लोगोंक तिरस्कारके बीच, गुरुद्व एक आसन्तपर जाकर येठे लोर इस नवीन संन्यासी वावाजीका न्याय देखने लगे.

प्राप्तण नीची नजर से अपने स्वरूपका - अपने ज्ञानका - खाय २ पाय-फर्म श्रा विचार करना हुआ खड़ा २ आंखोंसे आसं गिराता है. महाराज सहुणसेन सिंहासनपर विराजमान हैं. इनकी एक कोर मुख्य मन्त्री और दूसरी और मुख्य न्यायायीश वंठा है. न्यायायोशकं पूछनेसे बाह्यणभाईने अपना इतिहास इत्यंभूत वतलाया. वह सुन कर सब प्रजा उसे घिष्डारने छर्गा. 'प्राह्मणका शिरच्छेड़ करना झाखों निषिद्ध है इससे इस अपराधीको क्या दंह दिया जाय,' इसे न्यायाधीक निचारता था, इतनेमें गुरुदेव खड़े होकर बोले - "है राजन! है प्रजाजनो! हे न्यायाधीक! तुम सुनो." इस प्रसंगपर गुरुदेव अपने जिज्यका ही यह दुखरित निक्क्य जान कर बड़े खेदको प्राप्त हुए. गुरुदेव क्या कहते हैं यह सुननेको सब प्रजा तत्पर हुई. गुरुदेव

चोळे - "यह मेरा शिष्य है. इस जुमार्गगामीने जो महाभयंकर अपराध किया है, इस लिये यह कर्मत्यागी जितना दोषपात्र है उसकी अपेक्षा विशेष अप-राधिनी इसकी कर्मत्यागवृत्ति और अहंकारमति है. इसकी अहंकारमतिका नाश करनेके लिये भैंने इसे अनेक प्रकारके उपदेश किये ये परंत इसने अपना शुद्ध स्वरूप जाने विना 'में ही परब्रह्म हूं' तथा मेरा किसी प्रकारके कर्मसे कुछ संबंध नहीं -में तो केवल साक्षीभूत हूं, देह अपना कर्म भले ही किया करे, उसके साथ आत्माका लेश भी लेपन नहीं,' ऐसी महंकारवृत्ति जागृत होनेसे नित्यकर्ममें यह प्रमादी होगया और सर्व नित्य नैमित्तिक कर्मोंको त्याग कर यथेच्छ विचरनेसे वह वर्तमान फलको भोगता है. धीरे २ वह परमात्मा और जीवके स्वरूपको नये प्रकारसे ही देखने छगा तथा 'अल्पन्नान अविहानि' ऐसी इसकी स्थिति हो पड़ी है, उसे तुम देखी. जो स्थिति वास्त-विक रीतिसे इस लोकके अनेक 'अहं ब्रह्मारिम' हो वैठे अल्पजीवोंकी है, बही आज इसकी हुई है. ब्रह्मवेत्ताको सब उपाधियां त्याग करनेकी आवश्यकता है अवश्य, पर किसको ? जिसको धर्मसे, तपसे और वैराग्यसे साधनचतुष्टय **चिद्ध है, आचरणसे चित्तशुद्धि हुई है, उपासनासे वृत्तिनिरोध सिद्ध हुआ है,** वृत्तिनिरोधसे योग सिद्ध हुना है और परम साक्षात्कारका अनुभव हुना करता है, उसको सर्व कर्म त्याग संभवता है. ऐसी निरोधवृत्तिके लिये एका-न्तमें रह कर इंद्रियोंका उपराम करना जाहरी है. इसका स्मरण इस मुढको जाता रहा था. यह आत्मस्वरूपको भूल कर अनात्म पदार्थका सदा ही चित-वन करता तथा यही इसके धर्मभ्रष्ट होनेमें कारण हो पड़ा है और आज चाडालकर्मी वन सबके समक्ष दण्डके लिये खड़ा है. कमयोग यह ज्ञानयोगका प्रथम प्रवेशक है, इस लिये सर्वमान्य प्राह्य विषय है; कारण कि जहांतक -संसारी जीव संपूर्ण कर्मके भोग भोग कर उनके प्रति तिरस्कारबुद्धि धारण नहीं करता, वहांतक उसको कर्मका भोग, भोग चुकना नहीं गिना जाता. जन भोगेच्छाको तृप्ति हो जाती है तबही उसमें दोष दिखाई पडते हैं और जिसमें दीय जान पडता है उसका प्रतीकार स्वीकार ही नहीं होता, बल्क उससे जैसे भूतके भयसे कोई भागे वैसे ही ज्ञानयोग भाग कर दूर २ रहता है पर जिस जीवका चित्त धनमें, कामेच्छामें, कीर्तिमें, कलत्रमें, वैभवके भोगमें, जगतके व्यवहारके अनेक भोगों में लीन रहता है उसमें दोष नहीं, किंतु संतो-बका साधन दीखता है पर वह उसकी प्राप्तिमें असमर्थ है. मुंहसे धन, मान, सी, वैभवका तिरस्कार करता है, पर चित्तसे उसीका जप जपता है, विसपर भी संन्यासका ढोंग करता है, जंगलमें जाकर रहता है तथा अनेक लोगोंकी

ही नहीं बल्कि अपनी आत्माको भी ठगता है कि 'मैंने सबका त्याग किया है और भव में 'शिवोऽहम् ' को प्राप्त हुआ हूं ! ऐसे जीवकी परम हेतुकी सिद्धि तीन कालमें भी नहीं हो सकर्ती, इतना ही नहीं विक वह अपने षात्रमसे श्रष्ट होकर उसके षधिक निक्रष्ट आश्रमका भौगी बनता है पर जो जीव विश्वरूप सागरमें इवकी भार, विश्वके सव पदार्थोंकी निःसारता देख फिर विर माता है, वही जीव सबको वि:सार जातनेके वीछे उसपर फिर कभी चृष्टि नहीं करता. उसके मनमें प्रथम त्यागकी और फिर पीछे सत्की भावना जन्मती है और उसीमें लीन रहता है, इससे धीरे २ उसके न्यावहारिक कर्म छट जाते हैं और नयीं २ भावनाके चन्नवके पीछे उसे प्राप्त कर शांति और संतोष पाकर, जैसे त्याग की हुई विद्यापर फिर कोई दृष्टि नहीं करता. वैसे ही अलखी बन कर अलक्ष्यमें लीन होता है. पर जहांतक सर्व इच्छा -कामनाकी तृप्ति नहीं हुई हो, सर्व कमोंसे विराम पानेकी स्थितिमें न पहुँचा दो वहांतक कर्मका त्याग बहुत ही अकल्याणकर्ता होता है और परम परकी 'माप्तिके मार्गसे चलटा पीछे पडता है. 'सोऽहम् 'की वात तो वहत सहल है, पर वैधा वनना वहुतं मुद्रिकल है. जवतक मनुष्यकी सन्नावनाने वैराग्य थारण नहीं किया तबतक त्यागका वेष यह अधीगतिका ही स्थान है. इस लिये जीवको जबतक व्यावहारिक और पारमार्थिक कमें की भावताका बैराग्य हुआ नहीं, तवतक व्यवहारका त्याग न करना चाहिये. इस लोकका जीव जनतक पर्म तत्त्वके शुद्ध स्वरूपका झाता नहीं बना, तबतक कर्मी-पासना उसके कपालसे लगी ही हुई है तथा उसीमे उसका कल्याण है. किंतु इस विचारके त्यागसे और व्यावहारिक तथा पारमार्थिक तित्यके कर्ममें पीछे रहनेसे पतित होता है. पतित होनेसे धर्माचरण **एत्तरोत्तर** चुकता भाता है. उसका संपूर्ण वृत्तांत भभी आप सज्जनोंके समक्ष इसने अपन मुंहसे वर्णन कर सुनाया है. धमकी पहली सीढ़ी चूकनेसे यह कैसी अधो-गतिको प्राप्त होता गया है, सो देख लो ! हेतुकी सिद्धि कहां है, इसके संपूर्ण ज्ञानसे पूर्व ही व्यवहार तथा उसके कर्मका त्याग किया, अधिकारी न होते पर ज्ञान संपादन करने गया - तित्य कर्मका त्याग किया तथा अहंकारके सेवनसे इसकी बुद्धि भ्रष्ट हुई, बुद्धि भ्रष्ट होते ही धर्मसेवा तथा रास्तेवा पूर्ण करनेके लिये परद्रव्यकी लालसा हुई, परद्रव्यके हरणसे खीका प्रसंग प्राप्त हुआ, उस प्रसंगसे भौगेच्छा भागृत हुई, कामवश हो ब्राह्मणके स्थि मयोग्य मधु पिया, पशुहत्या की, मांस स्वाया, परश्ची - रअस्वला -चाण्टा किनी - श्रुतीका सेवन किया, उसे प्रसन्न करनेके लिये भीवरका

आचरण किया, मस्याहार किया चूतमे हार प्रतिज्ञा पूर्ण करनेके छिय तस्करके समान राजभवनमे प्रवेश करके राजा — जो इंग्ररांश है उसका हरण कर, उसका घात करनेको भी तत्पर हुआ. अहो ! धर्मकी एक सीढ़ी चहंघन करतेवालेकी क्या गति ! इस संसारका कोई भी जीव जो धर्मकी एक भी सीढ़ीको चूकता है तो उसकी यहीं गति होती है. महातमा पुर-शोंका बचन है कि - ' नास्ति भ्रष्टे विचारः ' जो भ्रष्ट हुआ बैठा है उसे विचार नहीं है. 'विवेकभ्रष्टानां मवति विनिपातः शतमुखः 'देखो ! अब इसको संपूर्ण परिवाप होता है. अहंकार्स होनेवाले पापका प्रायिक्त करनेके लिये इस समय तैयार है. पतितपनेके तापक्षी दावानलको ज्वाला-कोंसे यह इस समय तप गया है. इस समय इसको मृत्युंस भी अधिक दुःस्क होता है, पर इन ज्वालाओं में भरम होनेको यह परम सुख मानता है. सत्य रयागी संन्यासीके जीवनकी अपेक्षा सत्य कर्ममय गृहस्थका जीवन श्रेष्ठ है! इसको जो अधिकार न या उसका अधिकारी बन बैठा, इसके छिये दुःखित है। हे राजन्। इसका बढा भारी अपराध है, परन्तु जो प्रायश्चित्त यह इस समय करता है सो मैं प्रत्यक्ष देखता हू. यह ब्राह्मण है. ब्राह्मण घीर अप-राधी हो तो भी उसकी प्राणांत दंड देनेकी शास्त्रमें आज्ञा नहीं, इससे इसे महापापका प्रायश्चित्त भोगनेके लिये १२ वर्ष पर्यंत वनचरकी माफिक वनमें विचर्नेकी आहा की जिये, यह योग्य दंड है."

गुरुदेवके प्रति दारे नगरेका और राजसभाका पूर्ण भाव होनेसे उनकी आज्ञानुसार उस ब्राह्मणका उसके पापकर्मका प्रायिश्वत मोगनेके लिये वनमें मंज दिया. सब प्रजाने गुरु महाराजकी तथा उनके ज्ञानकी अस्यन्त प्रशंसा की तथा सबको ब्राह्मीबिंद देते हुए गुरुजी अपने घरको प्यारे.

हे बत्सा । शंकर तक्ष्म केलासके समीप विराजमान महात्माने सुवि-चारसे कहा — "फिर वह शिष्य वनमें गया और अपने महापापका १२ वर्ष प्येल प्रायक्षित्त करके घोर तपके द्वारा निष्काम, अकाम, 'निष्किय, जीवशिवकी एकताका ज्ञान प्राप्त कर, गुक्रदेवके शरण आया. अब वह अकाम था, पूर्ण तृप्त था, असंग था, देहामिमानरहित था. शात, निर्विकार, क्रियारहित था. उसका ऐसा स्वरूप देख कर गुरु परम प्रसन्न हुए तथा शिष्यकी आशीवदि दे अपने पास रख कर, उसमें जो कुछ तुटि थी उसे पूर्ण कर शुद्ध कांचन जिसा बनाया. अंतमें दोनों गुरु और शिष्य अपनी १ गतिको प्राप्त हुए, " \*

हिर्मागरिके महात्माने सुविचार तथा छन्नलिंगका संबोधन करफें कहा "ह बत्सी! संसारमे रह कर मनुष्योंको धर्माचरण करते कितनी सावधा-नीसे रहनेकी अरूरत है, सो संन्याशी बासणकी उक्त कथासे तुम भली भावि समझे होगे. धर्मशासकी-महापुरुषोंक वचनकी नभी भी उपेक्षा नहीं करनी चाहिये. मृत्यपर्यन्त कभी धर्भक वचन तथा किया न चके इस बातस साद-भान रह कर धर्मसे अमेका संरक्षण करना जिसने संपूर्ण व्यवहार भोगा है मीर उसमें दोष देखा है तथा ससारको असार जाना है वही सपूर्ण व्यवहारका स्यागी बन सकता है. विना भोग भोगे ह्यागी - त्यागी नहीं पर वेरागी है! वह कभी भी जितातमा बन नहीं सकता. जामना – वासना – भावना-रहित बनता नहीं, प्रद्यसाक्षात्कार योग्य त्यन्त.क्षरणकी शक्ति कर नहीं सकता और जनन्यताको पाता नहीं. शो बेरानी है वह धर्मकी एक भी सीढी चुकनेसे अवधिरहित पतनको पाता है. स्प्सारमें रहनेवाले जीवको काम, क्रोध, लोभ, मीह, मद, मत्सर, आशा, तृष्णाकी संपूर्ण क्रमे विशय करना चाहिये और धर्ममें क्षणभर भी प्रमाद नहीं करना चाहिये तया जो होनदार नहीं होगी वह होगी नहीं और जो होनहार है वह मिटनेकी नहीं, ऐसे विचारका अनुसरण न करने हुए भावीको मिटानेका पुरुपार्थ करके छत्तमता पानका प्रयत्न करता लावज्य त है. धर्मके स्वरूपकी जाननेवाले जीवको विवेक, विरक्तता, शमादिक गुण प्राप्त करना, भद्रेतका विचार फाना, चिच्चहित्तका निरोध करना, वाणीवा निरोध करना, निराशामे नहीं रहते हुए निरिच्छ रहना, नित्य एकान्तवें रहकर, क्षण २ स्वस्त्रहपका विचार किया फरना, वासनाका क्षय करना मनका नाश करना और क्त्वमानके छिद्र निरंतर प्रयत्न किया करना - कित गृहस्थाश्रमको छोडना चाहिये. जो विवेकी है, मन, दाणी और शरीरको नियमसे रखता है, कर्मयोगको सिद्ध करके ध्यानयोगमें परायण है, कामवासनाका नाश कर-नेवाला है, वैराग्यका आश्रयी है, अहंदारका चूर्ण कर डालीवीला है वडी शान्त तथा नित्यमुक्त है, वही त्यागका अधिकारी है तथा वही परम पुरुषको देखवा है कि जो

> मातृबंद परदारेषु परद्रह्येषु लोखयत्। -मान्मवत सर्वभूतेषु य पद्यति स पद्यति ॥

क्रियां श्रीत परवीमें माठाके समान है और जा पराये हन्पकी मिटीक देखेक समान सामता है तथा श्रापी मात्रको अपने धमान क्षेत्रता है, वही स्वसुत देखनेवाला है.



# चतुर्थ बिन्दु

#### मायापतिकी माया

सम्भान्येतरघटनापटीयसी सा सम्मोहं जनयति विभ्रमेण माया। अर्थः- जो मसंभवित पदार्थके उत्पन्न करनेमें बढी कुशल है वह माया विश्रम उपजाकर जीवको मोहित करती है.

r an a near ran hafta aerakaesi k

प्रभात होते ही मुनिचक्रचूडामणि योगीन्द्रदेव इस देहके कर्तव्यकमेसे किंद्रिक्ट क्रिक्ट क्रिक्ट निवृत्त हो आसनपर विराजमान हुए हैं. दोनों -हाथ जोडे सुविचार तथा छद्मलिंग, महात्माके मुखचनद्रमेसे झरते हुए अमृतका पान करनेके लिये अत्यन्त जिज्ञासुपनसे सम्मुख बैठे हैं. उनकीं जिज्ञासा तृप्त करनेके लिये इन मुमुक्ष जीनोंको परम पद प्राप्त करनेके लिये महात्माने उपदेश आरंभ किया.

महात्माने कहा — " प्रिय वत्सो ! इस जगतके जीवोंका परम पर्
चैतन्यस्वरूप, आनंद्रवरूप — अविनाशीस्वरूप प्राप्त करनेमें अवरोध करनेवाली परमात्माकी प्रेरित माया है. मायाका मोह ऐसा दृढ है कि उसमेंसे
- महान् प्रयत्नसे भो इस लोकका लालची जीव छूट नहीं सकता. यह महा- माया ऐसी समर्थ है कि 'ज्ञानीके" चित्तको भी बलात्कारपूर्वक आकर्षण कर
महामोहमें ढकेल देती है.' वह ऐसी अपार है कि उसका शुद्ध स्वरूप देवताओंके देवता भी नहीं जान सकते ! वह अव्याकृत परम प्रकृतिरूप है. अविचारूपी जो अंधकार अंतमे ज्याप्त है, उसकी वह अण २ वृद्धि करती है. इस
- मायाकी सामर्थ्यका वर्णन करनेमें शेषजी भी असमर्थ हैं. उसका अनेक रूपसे
- जातमें विस्तार है. जवतक जीव अविद्याके वश रहता है, अज्ञानकालके
- अंबकारमें गोते खाता है, असत्में सत्को देखता है तथा इसीसे वह असतके
- अंबनके लिये उत्सुक रहता है, तबतक यह मोहिनी माया संसारके भैंवरमय

<sup>-</sup> इानिनामि चेतासि,'देवी भगवती हि सा। बलादाकृत्य मोहाय. महामाया प्रयच्छति॥

सागरसे छूट कर सुलभूमिम जाय बैठनेको समर्थ नहीं होने देती – सुक्तिके द्वारपर दृष्टि भी नहीं होने देती. स्वस्वरूपका अज्ञान यही मायाका स्वरूप है. जिसको परमेश्वरका, ब्रह्मका, जीव तथा शिवके अभेद्रस्वका, संसारकी अनित्यताका स्वयं बोध होता है वही इस मायाके पार पहुँचनेका प्रयत्नशील बन सकता है. यद्यपि आत्मारूपी अतक्यं बढ़े महासागरमें मायाक्ष्पी एक छोटा सरोवर है, तथापि उसकी बलस्ता प्रगाद – अगाध है. इस मायाकी फांसमें बँघा हुआ जीव इस प्रगाद – अगाध सरोवरमें सुक्ष्म मच्छक्ष है. पर सरोवर प्रगाद है, इससे उससे पार होकर परमात्मक्ष्य पृथ्वीपर आकर शांति नहीं पासकता. क्योंकि –

अप्रे वहिः पृष्ठे शान् रात्रौ विवुकसमर्पितजानुः। करतलभिक्षा तरुतलवासस्तद्पि न मुञ्जत्याशापाशः॥

' बागे अभि जलती है, पीछे सूर्य उपता है, रातको ठोडी घोंद्रम द्वा कर घोंटू पेटसे लगा कर सो रहना पड़ता है, भिक्षा मांगनेके लिये हाथके सिवाय दूसरा पात्र भी नहीं तथा वृक्षकी छाया तले सोना है तो भी जीव भाशाके पांशको छोड़ना नहीं. ऐसी इस प्रपंचकुशल मायाकी प्रवल शक्तिके कारण पुरुष अविद्याके पाशमेसे छट नहीं सकता. उलटा यह पुरुष-रूपी मत्स्य धीरे र अज्ञात रीतिसे मायारूपी इस महा सरोवरके कीचमें ऐसा घुत बैठता है कि गुरुह्त्पी समर्थ तैराक इसे निकालनेका प्रयत्न करता है तो भी वह निकल नहीं सकता - प्रसंग पडनेपर तो अनेक नायाकी मोहि-नीमे लीन हुआ वह पुरुष संसाररूपी कीचडमे प्रस बैठनेमें ही आनन्दित रहता है! मायाख्पी महासरीवरमेंसे बाहर निकल कर रत्नाकररूपी व्यापक प्रमात्मभूपदेशमें क्या आनन्द है, इसका तो उसे ज्ञान होता ही नहीं: अरे । ज्ञान करनेवालेके वचनको वह मिध्या मानता है तथा सिवदानन्दा-स्मक भूमिवासी पुरुषकी मेदभावना नष्ट होनेसे कैसी स्थित वन जाती है इसका उसको स्वप्नमें भी ख्याल न होनेसे 'मायाकी करिपत सृष्टिमें खर्व आनन्द है, सर्व सुख है,' ऐसा वह समझता है. स्वप्तके समान अज्ञानावृत कृतिपत अहंता मनता, अपना पुत्र, घर, खी, घन, कीर्ति तथा सगे सही-हरों में उसकी बुद्धि उनको सत्य मानकर मृदकी मांति जहां तहां भ्रमती है. तमोगुणसे घिरा रहकर अनित्यको नित्य मौर अनात्माको ठारक आस्मा मान विपरीत भ्रमित बुद्धिसे घिरकर द्वैतमें ही आनन्द मान लेता है. वह ऐसा भटकता है कि प्रिय जातमा - परमातमा कैसे अखण्डानन्दवाला है उसका सान भी यह माया होने नहीं देवी. अज्ञानावृत मायाके महाससुद्रमें

- इनेपचे गहे ऐसे पुरुषको आत्मभूमियर परमात्माके सा**धारकार की मृमियर** जो अदिलीय मानन्द स्याप रहा है, जो सकल सुखका धाम है, जिस खुलका कभी अन्त नहीं, ऐसे अनिनाशी नित्यानन्द सुखका मोका होनेके किये तथा देह और प्रारम्धिक योगसे नदीत निजभूमियर यह मायाशिक लाने ही नहीं देनी, पर जो पुत्रव इस मायाके महाखमुद्रको तर निजम्मि-षर माता है, उसकी सब अद्वितीय, अनिवैचनीय, परम प्रकाशक ऐसे पर-मात्मा - परम पुरुष पुरुषोत्तमका दुरान होता है तथा फिर वह उसीमें विलीन होता है. इस परमात्माका जो दर्शन वही मायाका अन्यक म्वरूप है और विलय अर्थात् वसी रूप हो जाना इस स्थितिको प्राप्त होनेके लिये हैतका विनाश होना चाहिये - जिस विनाशको मायापतिकी प्रेरित अविद्यावेष्टिन माया होने नहीं ऐती. पर जहां द्वेतका नाश होता है, वहा मायापतिकी ् ब्रेहित मायाकी शक्ति आवरण नहीं कर सकती. साया यह मिटया है, ऐसा जब पुरुषको साक्षात्कार होता है, तभी वह अपने बज्ञानकालमें व्यक्तियों मायाको प्रत्यक्ष रूपसे देखता है. इस मायाका ही अन्यक्त स्वक्तर देखकर जिस्स आतन्दको प्राप्त होता है उसका वर्णन नहीं किया जा सकता, जग-त्रका मानन्द्र मात्र चस मानन्द्रके छीटेके घरावर भी नहीं. इस मानन्द्रकी महापवित्र सरिता छलालल सरी हुई होते हुए शान्त, निर्मल, मधुा और ब्याल्हादजनक है. इस आनन्यको को भोगता है बढ़ी भोगना जानता है. पर जाननेवाला दूसरेकी नहीं जना सकता, भोगनेवाला उसकी नहीं भुगा सकता, छेनेवाला दे नहीं सकता, न दिला सकता है, इस सानन्द्र — प्रेममें को मस्त होकर रमता है उसे तो

'नियम सर्वे नाही रे, जब प्रेम तो व्यापे। निद्रा जिसको आहे रे, वह उत्तर कैसे आपे(दे)॥'

ऐसी गति बन रहती है. इस आनन्दरसके होलनेवाले जीन बहुत योडे होते हैं, क्योंकि परमात्माकी प्रेरित साया हुर्लन्य है. पर जो परमा-त्माके शुद्ध स्वरूपको अक्तिसे—योगसे—ज्ञानसे ज्ञानता है नहीं मायाका सहुवन कर इस आनन्दरसको पीना है.

विद्वान्, गुणवान, नीतिमान् जीनको भी विषयाभिष्रुख देखते ही निजानंदकी विस्मृति करानेवाली यह माया है. वृद्धिका स्वरंग दोष हुआ कि उसके द्वारा यह माया लेखारके अधम आगारमें घडीट कर विशेष करा देवी है. जैसे व्यमिचारिणी की जब ईश्वरभजन करती है, उसका सेवन करती है, अर्चन, वंदन, दर्शन करती है उस समय वह कीडामें केडी ही खुट्य ही ही भी अपने विस्तुषका स्मरण होते ही उसकी वृत्ति वहीं जुड

जाती हैं. यहीं गति मायासे छुन्य पुरुषकी हैं. अज्ञानी कींट प्रमुके प्रेममें दिन भर लिपटा रहता है पर एकान्त मिलते ही, प्रमुख्यण छण भर दूर होते ही - विसर कर क्षण भर विषयकी बासना प्रकट हुई कि तरबास इसके उत्र आवरणभक्ति ऐसा सवत अवकार कर देती है कि जो आनन्द -न्द्रम्पका अरुप स्वरूप दर्शन हुआ हो उपकी विश्मृति करा कर उसे मार्योक च्वा देती है. जैसे वालावकी काई [सिवार ] दूर करो तो क्षण भर भी दर रहती नहीं, फिर अपना जल पर आवरण डाल देती है, वैसे जो प्राई जीव सांसान्कि विषयेक्ष पराङ्मुल हुए हैं वे मायाकी धुंघ (धूछ) में अख कर लक्ष्मीके घोले वहें मगरके उत्पर बैठ कर नदीके परले पार जानेकी इच्छा करनेवाले जीवकी ठरह विषयाभिमूख होते ही हुन जाते हैं. जगतके जीवें को इस मायाने बहुत २ मुलाया है - अनेक प्रकारके छेश पाने पर भी इस मायासे व मुक्त हो नहीं सके. इस मायाके अनेक रूप हैं - ह्यी. पुत्र, धन, देह, कीर्टि, विषयुद्धुख इत्यादि अनेक हैं. पर जिस जीवकी वृत्ति डासना, पुड़बेम, स्त्रीवेस, घनप्रेस, कीर्तिवेम-ऐस र फर्मक विछास-सींगैश्वर्यसे पराइमुख होती हे वही बैगायको प्राप्त करके इस मायाका नाश क्रानेमें समय बनता है. क्योंकि वैराग्यसम्पन्न पुरुष प्रश्चका स्थाग करनेमें सदा ही उत्याही रहता है. वह अपनी सहाय्वामें शम, दम, क्षमा, यादि सद्दर्गोको सशस थीर सुप्तज्ञित रखता है तथा उन्होंके द्वारा मायाके सन्यका पराजय करता है. पर अज्ञाती जीन काईसे ढके हुए उत्तन जलको छोड कर जैसे मुगन्गाहे जनको पीनेही इन्हा करवा है. बेछे ही परमात्माके सत्य स्वतःपसे पराद्मुख हुत्रा जीव न ज्ञान, न वराग्य, न मक्ति, किसीका भी सेवन न फरके मायामें छुन्य हो उनकी प्रेरमाने देशित होकर बाजीगरक पुरलेकी तरह नृत्य करता है

माया कैसी वलवान् है हस पर परमात्मा तथा श्रीनार नीकी कथा बहुत ही विचारने योग्य है. एक समय देविष नारद्वी परमात्माक गुणानिके सानन्दमें मस्त हुए भगवानके मंदिरमें पवारे. वार्तोंके प्रसंगमें नार्व्जीने कहा —'हे भगवन्! हे स्रविताशी! हे जानमात्रकी लीखा विस्तारनेवाले! साप कहते हैं कि 'मेरी माया क्षित्रत हैं 'देवी होपा गुणमयी मन माया दुरत्यया।' 'यह मेरी गुणमयी देवी माया दुरत्यय है' और यह सारा जगत इस त्रिगुणात्मक मायाकी लटा छटासे मोहित है, इपसे परमात्मके जानने स्व स्वर्थ नहीं होता, तो कहिये! यह सार्की माया कैसी है ! में हित नहीं साम क्ष्य, हे क्ष्मिसिस्त है। एक्षी मायाके स्वस्त सही होता, तो कहिये! यह सार्की माया कैसी है ! में हित नहीं साम क्ष्य, हे क्ष्मिसिस्त है। एक्षी मायाके स्वस्त स्वर्थ, है क्ष्मिसिस्त कराहरें.

परमात्माने कहा - हे नारद! मेरी मायाका विस्तार बहुत बढा है. दुष्कृति, मूढ, नराधम जीव मेरी मायासे बावृत होकर ऐसी आसुरी वृत्तिम पड़े हैं कि वे इस मायाके पाशमेंसे छूटनेका संकल्प भी नहीं करते. यह माया दो प्रकारकी है – शुद्धसत्त्वा और मिलनसत्त्वाः शुद्धसत्त्वा = माया, मिलन-सत्त्वा = अविद्या. शुद्धसत्त्वा मायावेष्टितके चित्तमें इसका प्रतिबिम्ब पहनेसे जो दर्शन होता है वह पर्म तोव - पर्म - आनंद - पर्म सुख - पर्म पद्की प्राप्ति कराता है तथा वह मिलनसत्त्वा परब्रह्मके ज्ञानेस रहित कराकर जीवको संसारी जाउमे लपेट जैसे गर्भ लिपटा रहता है वैसे रखती है. यह माया महादुरत्यय - दुस्तर है. इसमेंसे वारनेका प्रयत्न करता है - छुडानेवाला छुडानेका प्रयत्न करता है तो भी मायाकी लटा छटासे मोहित हुए पुरुषसे उसका त्याग हो नहीं सकता और न वह मुझे प्रसन्न कर सकता है. पर जिसने अविद्याका तिरस्कार कर मेरे स्वरूपका शोधन किया है, जाना है, देखा है, ऐसा ज्ञानी ही मुझे प्रसन्न कर सकता है. नित्य दुष्ट कर्म करनेवाला, पापाचरणमें छीन, साधुजनोंकी चपेक्षा करनेवाला, धर्मसाधनसे पराङ्गुस्त, प्रेमभक्तिसे रहित, मेरे गुणगान करनेसे श्रष्ट, मोहमें भटकनेवाला जीव मेरी प्रेरी हुई इस मायाका स्वरूप न जाननेसे जगतके जालमें लहुपहु - लोट पोट वनके अनेक जन्मोंने भी नहीं छूट सकते, वे तो क्षणिक संसारसुसमें, वन, पुत्र, दारा, प्रपंच, असत्य और कीर्तिमें ही आनंदका प्रभाव समझ जग-तको – संसारको ही सत्य मानते हैं तथा उसीमे सर्वे आनंदका – श्रेष्ठ आनंदका रहस्य समझते हैं और इसीसे ही निजानंदका आनंद भोगनेकी क्षणमात्र भी इच्छा नहीं कर सकते, बलिक उसीमें फैंसे रहनेके छिये प्रसन्न चित्तसे उत्सक रहते हैं, यही हमारी मायाका प्रगाट - अगाध स्वरूप है.

'इस मायाका स्पष्ट स्वस्त कामना है — वासना है — बाग्रुद्ध संकल्प है. इस कामनामें छुळ्य हुआ जीव शम, दम, उपराम, तितिक्षा, श्रद्धा आदि साधनोंकी क्षणभर भी जिल्लास करता नहीं. उसी प्रकार उसको अकाम, निर्वासनामय बननेकी भावना भी नहीं होती. उसे श्रेय और प्रेयका विचार ही नहीं रहता. पर जिसके श्रेय और प्रेय भिन्न हैं वही संसारकी वासनासे मुक्त हो, परम आनंदका भोगी होता है. हे वत्स नारद! मायाका खरूप कैसा है, मायाकी मोहिनीमें छोट पोट हुआ पुरुष मायाकी कैसे उपासना करता है, इसका यथार्थ दर्शन करना हो तो, जंबूद्वीपके भारत खंडमें जाओ. उसकी दक्षिण दिशामें प्रतिष्ठान नामक एक सुन्दर नगर है. उस नगरमें मायाशंकर नामका गुणवान, विद्वान और नीतिमान सथा सर्व शासका झाता होनेपर भी मावालुक्व एक ब्राह्मण वसता है. वहां जाकर तुम मेरी मायाका स्वरूप देखों! उस मायालुक्व जीवको उसकी इच्छानुसार मायास मुक्त कराकर यहां के आजो तो तुम्हारा पराक्रम समझूंगा तथा तब ही लक्षमें आवेगा कि मेरी माया कैसे दुरत्यय है. ?

परमात्माकी " आज्ञा होते ही नारद्की प्रतिष्ठानपुरकी तरफ चहैं.
मार्गमें चलते २ इन्होंने अपना स्वरूप वदल कर संतका स्वरूप वारण किया.
फिर मायाशंकरके घर जाकर ' भवति भिक्षां देहि' ' नारायण हरं ' का माशीवीद देकर खडे रहे. मायाशंकरके हृद्यके किसी अंश कोने खांचे हैं हुँ र अखा थी. ' स्वतिथिस्तकार यह गृहस्यका कर्तव्य है' इस वातका उसे ज्ञान था. ' प्रमु ही समका जीवन है, वह एक, अहितीय और नित्यमुक्त है. उसीका सेवन, भजन, पूजन भवसागरसे पार करता है. ' ऐसा विचार उसे नित्य होता था, पर मायापतिकी मायासे वह पराङ्मुख नहीं होता था तथा वही उसे मुक्तिक मार्गकी और प्रयाण करने में सरकाती थी. ' नारायण हरं ? ऐसा शब्द सुनते ही मायाशंकरने द्वार पर आकर नारद्-जीको प्रणाम कर भिक्षाके लिये निमंत्रित किया.

नारद्जी घरमें पघारें. इतनेमे मायाशंकरकी दुर्मुखी नामक की वहां आकर कोष करके बोर्जी — 'करे को बूढे! तुने इस साधुडे वाधुडेको कहां अपने दादेके घरमें ठा विठाया. इस जोगियाका पेट भरनेके छिये डेढ़ सेर पक्का मोजन कौन बनावेगा ? में तो इस समय महादेवजीके दर्शन करके जाती हूं और कथा सुने विना वहांसे आऊंगी भी नहीं. तुझे खिलाना हों तो खिलाना !'

ऐसा कहती हुई दुर्मुखी सडसड़ाहटके साथ धरमेंसे वाहर चली गयी और नारदजी तो मंगलाचरणमें ही जो गणेजपूजा हुई, उससे चिकत हो अवाक् हो गये. वे मनमें विचार करने लगे कि — 'परमात्माने मुझे मायाका स्वरूप देखने तो ठीक मेजा. अही हो! इस जगतकी माया कैसी दुस्तर है! उसका स्वरूप में आज ही देखता हूं. 'खियोंको यहा, देवदर्शन, अत, उपनास अथवा परमुखसे कथाअवण करना, सांसादिक अथवा त्यागी गुरुकी सेवा करना, ये कोई भी फलदायक नहीं और न उसका कल्याण करते हैं. जी तो पतिसेवासे हो सत्यलेकको प्राप्त कर सकती है. खियोंका सत्य धर्म तो-पतिसेवा ही है. खीको सब देवताओं परम देवतरूप अकेला पति ही है. ऐसे धर्मको मुळ कर जो खी देवदर्शन, ईश्वरपूजन, कथाअवण वगैरेमें

हार २ पर भटकवी रहती है उसका किसी कालमे भी कल्याण नहीं होता. ऐसा वेदका वचन है; तो भी यह छी अपने पतिकों न कहने योग्य वचन कह, न करने योग्य तिरस्कार कर, किस महत्फलके लिये भगवान शंकरके दर्शन सौर कथा सुननेको जाती है ? परमात्माने मुझसे कहा है कि यह ब्राह्मण विद्वान् और गुणसंपन्न है तो इसके पाससे कथा श्रवण कर आत्माका कल्याण करनेके लिये इस स्त्रीको इच्छा करनी चाहिये थीं, उसके बहुले भवभटकनके हवाई चक्कर काटनेके लिये यह कहां दौडी जाती है? सचमुच समीपका तीथे, घरका कर्मान्तर करानेवाला गुरु, गांवका आचार्य, घरका सनुष्य, इनको कोई गिनता ही नहीं. हरिद्वारमें वसनेवाला निर्मल गंगाजीके स्नानको तुच्छ गिन कर मणिकणिकाके घाटको कल्याणकारी मानता है. गांवका आचार्य तत्त्वज्ञानकी परम कथा कहता है तो भी कोई सुनने नहीं जाता तथा विश्वासे आये हुए स्वामी रामानन्द, भीमानन्द, कि जो गांवके आचार्यके समान नहीं, अल्प हैं, छोभी हैं, उनका उपदेश अवण करनेके छिये छोग भाग २ कर जाते हैं छौर कहते हैं कि 'वाह! क्या मधुरी कथा कहते हैं कि जानी सुना ही करें.' जो मनुष्य अनेक जनोंको सलाह देता है, अनेकोंको उत्तम मार्ग दर्शावा है, अनेकों का विरोध दूर करा कर मैत्री करता है, उस पुरुषको उसके स्त्री पुत्रादि कहते हैं 'जाओ जाओ, तुम्मे कुछ भी अक्ल ही रही नहीं, तुम्हारी बुद्धि अब बूढी हुई. तुम अब बैठे २ माला जपते रहा करो !' विद्या पढ कर प्रमुको, जाना नहीं, शिष्य होकर गुरुको संतुष्ट नहीं किया और पत्नी होकर पतिकी आज्ञाका पाछन नहीं किया, इसकी विद्या, शिष्यपन और पत्नीपना वृथा ही हैं.

ऐसा विचार करते हुए नारद्जीको मायाशंकरने आसत दिया. नार-द्जी विराजमान हुए. मायाशंकर अपने नित्यकर्ममें प्रवृत्त हुआ. नित्यकर्मसे निवृत्त होकर प्रभुकी प्रार्थना करने लगा. कि है दीनदयाल ! हे भक्तप्रति पालक ! इस दासके ऊपर द्या करके इस खीसे अब मुझे छुड़ाओ. अपने किसी जनमजनमांतरका पापकर्म भोगते हुए अब में जस्त हो गया हूं. मुझसे अब यह दुःख सहा नहीं जाता. हे प्रभु! में अब तुन्हारे शरण हूं. हे कृपा-सिंधु ! मुझे अब इस भवसंकटमेंसे उवारो !' ऐसी उसकी शुद्ध हृदयकी प्रार्थना सुन, नारदजी समझे कि 'यह बाह्मण तो संसारसे दुःखित होगया माळूम होता है, यह इंछ मायालुच्य माळूम नहीं होता. अरे ! इसमें उस मायाका, स्वरूप क्या देखना था ?' तत्क्षण नारदजीके कानमें भा वाज-हुई कि 'हे नाग्ट! भीरज भग तथा जो लीखा हों उन्हें देख, अभीर न दन.' फिर नाग्दजी नारायणका नाम रटते हुए स्वस्थतासे आसनपर विशाजमान रहे!

मध्याह होते दुर्मुखी श्रमघामकर घर आयी. मायाशंकरकी पुत्रवधूने उसोई तैयार की थी, उसमेसे एक याल परोस पतिके सामने रख दूसरा थाल नारदजीके मुखके मामने पटक दिया और इतने जोरसे पटका कि नारदजीकी कटोरीमेंसे दाल उछल कर मायाशकरके ऊपर छीटे गिरे और वह झलम गया.

· वह नम्रतापृषेक बोला — 'कुछ हाँ ज नहीं ? दूसरी दाँले परोर्ध दों, तुमको तो कुछ पीडा नहीं हुई न ?'

पर कर्म धर्मके योगसे फिर दाल लाते समय वह दालकी गरम २ कटोरी दुमुखींके पावपर गिरी और हाय २ करती हुई, दुर्मुखी वाई वैठ गयी. तुरंत ही मायार्थकरने उठकर उसके पैर धोनेको पानी दिया. पर ज्यों ही पैरपर पानी डाला कि वह चिलाई कि 'मुए, मुझे मार कर जला देगा. क्या ? ऐमा फहती हुई उम छींने मायागंकरको ऐसी लांत मारी कि वह विचारा बुद्धा दीवारवर जा गिरा भीर जिर फूट कर माथेमसे लोह बहने लगा. दुर्मुंचीने उसकी कुछ भी पर्वा नहीं की. वह तो बुहुको दुर्वचन कहती गई. मायागंकरने कुछ भी कोव वा खेद न किया. अपने हाथ अपना मीयो श्रो, घावपर पट्टी बांब, दुर्मुखीके पैरपर तेल चुगड, उसके लिये बिस्तर विद्या. उसे उसपर लिटींकर पीछे पैरपर दूसरी औषधियें करने लगा. मायाञंकर द्धण २ दुर्मुत्वीसे छूटनेकी ईश्वरसे प्रार्थेना किया करता या और इमी समय ईम्बरने उसकी प्रार्थना सुनी थी. उसकी खी दुर्मुखी इस जलनेके कारण बहुत टीमॉर पड़ी, तब तो मायाशंकर नार्द जीकी सेवा पूजा भूल कर स्त्रीकी सेवा पूजा अवीमें सारे दिन रुका रहने लगा. दुर्मुखी गाली दे, मारने च्छे, सुहपर थूके, मायाजंकर इन घारोंपर कुछ भी ध्यान न दे. मायाशंकर तो मायाशंकर ही या. वहारका दिखाव मायाके त्यागीकां सा भरनतु अन्द्रमें तो वह मायाका गंगी था. दिन २ स्त्रीका रोग वहता गया तथा मायाद्यंकर् मायाके वश हो रोने लगाः- ' जरे ! मेरा घर नष्ट होनेको तैयार हुआ है. हाय! हाय! मेग संसार दूटा जाता है. रेरे! में बुढापेमें नोते २ मगा. अरे वाप रे! अब में भटक २ कर मरा. मेरी अब क्या दशा होगी? ऐसे कर्ते २ आंखेंसे अश्रुवारा वहाने लगा और चिल्ला २ कर बोने लगा.

नारइजीने कहा 'ब्रह्मदेव! तुम तो नित्य २ परमात्माखे प्रार्थना करते थे, कि इस कींसे मेरा छुटकारां करो. वह तुन्हारी प्रार्थना परमात्माने सुनी है. आज वह तुम्हारा करयाण करता है. तुम उससे शोक किस बातका करते हो ? जो जनमा है, वह तो जायगा ही. जनमका पर्याय ही मृत्य है. हे ब्रह्मदेव! 'प्रकृति\* यह तो मरण है तथा विकृति जो है उसे ही अच्छे पुरुष जीवन गिनते हैं.' महात्मा विश्व मुनिने श्रीरामजीको उपदेश करते कहा था कि 'दोषरूपी मुक्ताफलकी मायाका जिसने त्याग किया है. वह-वानलक्ष कोपका त्याग करके जिसने विवेकक्षी शक्ष धारण किया है.. अनंगकी पीडासे जो जीवनमुक्त हुआ है ऐसे ही जीवको मृत्य नहीं मारता. भ्रेष तो सब मृत्युके खाये हुए ही हैं. ऐसे मृत्युका तुम किस लिये शोक करते हो १ तम और तुम्हारी स्त्री एक समय, एक स्थल, एक घर नहीं जन्मे तथा तुम्हारी मृत्यु भी अलग २ ही होगी, इसमें शोक क्या? संसारमें पेक्षी भी कहावत है कि दोनोंका साथ नहीं होता. या तो तुम्ही पड़के मृत्युके शरण होगे या वह पहले मृत्युकी शरण होगी. ऐसा आदि अना-दिका नियम है. उसे कौन मिध्या कर सकता है. हे भूदेव! तुम्हारे जैसे विद्वान पुरुषोंको तो सकटमें कभी शोक न करना चाहिये. व्यको तो संसा-रखे उदासीन रहना चाहिये. क्योंकि संसारमें प्रीति करने योग्य कोई सख तमको है ऐसा सही मालूम नहीं होता. जो संकट तुमको यह स्त्री देती है. कुटुंबके सामने अयोग्य वचन कह कर तुम्हारी मानहानि करती है, इस पुत्रवधूके सामने तुमको हुरा भला कद्दवी है, पति तो परमेश्वरके तुल्य है उसका यह जी अनेक दुर्वचनोंसे तिरस्कार करती है, ऐसी खीसे और ऐसे संसारमेंसे मुक्त होनेके लिये परमात्माने तुमको जो यह शुभ योग दिया है, ऐसे समयके लिये अपने शोकको छोड हिंबत हो, अपने आत्माका कल्याण कर छेनेका यह श्रम योग प्रहण करो.

मायाशंकरने रोते २ कहा :- 'हे महाराज! अपना श्रमहान इस समय रहने दो और मेरा घर विगडा जाता है उसके ढिये कुछ करो. जो मेरी सी इस बीमारीमेसे उठेगी तो मैं सी १०० ब्राह्मणोंको भोजन कराऊंगा, सहस्र गोदान दूंगा, उक्ष गायत्री जपूंगा! हे महात्मा! आपके पास जो कोई बड़ी बूटी हो तो उसे देकर मेरी स्त्रीको मृत्युके मुखमेंसे बचाओ.'

<sup>\*</sup> मरणं प्रश्नतिः शरीरिणां विक्रतिजीवितमुच्यते बुधैः । क्षणमञ्चवतिष्ठते श्वसन् यदि जन्तुनेतु लाभवानसौ ॥ (रघुवंश ८–८७)

नारद जीने कहा — ' अरे को मूढ! जब मृत्यु निश्चित है तब उसके बारण करनेको कौन समर्थ हैं ? मूढ मनुज्य ही जप तपको मृत्युके रोकनेका उपाय मानते हैं. जो इस प्रकार मृत्युका बारण होता नो कोई जीव काल-पाशमें पहता ही नहीं.

इस प्रकार नारद्रजीने बहुत २ उपदेश किया, पर मायामें छुन्ध मायाजंकरके हृद्यमें उसका कुछ भी असर नहीं हुमा. जब उसकी खी मर नयी तब बह पागल आदमियों की तरह यहा तहा (आंय बांय सांय) बक्रने छगा: — 'हाय २ मेरा घर बिगड़ गया, मेरा बुढापा वरवाद होगया, अरं ! मेरी बीमारीमें कान सहायता करेगा? — ऐसे अहानीकी नरह आकंद करने छगा (रोने छगा). खीकी अर्थीको छिपट २ कर उठानेसे रोक्षने छगा, उमके पीछे डोड़ने छगा और चितामें कूदनेकों भी तैयार हुआ. अहा हा! मायाका कैसा कार्य है! सारे जीवनमें एक दिन भी उसके हृदयको आनंद देनेवाला कोई एक अब्द भी कभी जिस खीके मुखसे नहीं निकला या उस खीके गुण याद कर करके मूर्व अपना सिर पीटने छगा! दो चार दिन तो मोजन भी नहीं किया. नारद्रजी नारद्रजीके ठिकाने रहे और मायाशंकर प्रमुमजन तथा नित्यक्रमेंका त्याग कर, दुर्मुखीके गुणगान करके रोने और माया पीटनेमें निमग्न हो गया.

ली मरनेक एक आध महीने पीछे नारहणीने उससे कहा — 'हे प्राप्तण! इस यसार नंसारमें से सुक्ति पानेकी परमात्माने तुम्हारे ऊपर इपा की है. उसका तू लाभ छे. यह अलभ्य लाभ मागनेसे नहीं मिलता. तू संन्यास धारण कर, घरबारका त्याग करके, आश्मसेवन कर. अब तुझे इन्ह सुख नहीं, तेरी अवस्था भी संन्यासके योग्य हुई है. इस लिये संसारकों सन्न प्रमुको भज और आस्माका कल्याण कर.'

मायारंकरने कहा—'महाराज! आपने वहुत ठीक कहा. मेरे कन्याणके लिये आप जैसे महासाका संग हुआ, यह अहोभाग्य है, पर महाराज! देखिये, यद यड़ा पुत्र तो अपना कार्य सम्हालने योग्य है किन्तु ये होनों छोटे र वसे किसके आश्रय रहेंगे ! इनकी कीन सम्हाल करेगा ! पुत्रवधू भी अभी योडे ही दिनोंकी आशी है. उसे घरके कार्यभारकी कुछ भी ज्वार नहीं, पमा कैसे खर्च करना, टसकी कुछ भी खबर नहीं. घरमें दिगाड नो इतना होता है कि बात न पृछी! मेरा जीव जला जाता है, पर क्या करूं महाराज! जबनक में हू तबतक कुछ संभालता हूं पर न होई तो पैसेको कंकडकी भांति फंक हंगे. ऐसी स्थितिमें महाराज कहीं संन्यास छिया जाता है. संन्यासके छिये तो अभी बडी देर है. पुत्रका पुत्र भी अभी बारुके है. उसकी सम्हार कैसे रखनी इस बातंकी इसकी माको अभी कुछ खबर नहीं. में जाऊं तो यह सब कौन करें?

नारद्जीने कहा कि 'अरे मूर्जानन्द! जो जीव कर्मेन्द्रियोंके वश रेंह कर मनसे भी इन्द्रियोंके विषय भोग करता है वह मूढातीं कभी अपने आत्माका कल्याण नहीं कर सकता. तू इन बालकोंकी और दूसरोंकी क्या सम्हाल करता था! तू अपनी ही सम्हाल करनेमे अशक्त है और दूसरोंकी सम्हालकी वार्त करता है, यह तेरी अज्ञानता है. तेरी सम्हाल कौन करता है सो तू जानता है ? जो अनंतका अनंत है, समर्थका समर्थ है, वहीं संबंकी सल्हाल करनेमें समर्थ है और वही सबकी सम्हाल लेगा. यह चिंता तु मत कर कीन किसकी सम्हाल करता है और तू क्या सम्हाल रक्खेगा ? इस छिये मूर्खता छोड और परमात्माकी शरण चछ. अस अनात्मा ! कौन किसको सम्हाउंता है ? तुझे भी कोई सम्हाउंता है क्यों ? ये सुत, दारा, वित्त, तेरा करवाण करनेवाले नहीं, विक तुझे अधीगतिमें पहुँचानेवाछे हैं. तू उनका मीह छोड़ दे. अनेक शास्त्र पढ़े सुने हों, यह देह नाशवंत है, पेसा जाननेवाला हो, आरंमा अनात्माके मेदको समझनेवाला हो, पर ऐसे जीवके हृदयमे जो देय और उपाइयने स्थान जमा लिया हो वो उसका कभी कल्यांण नहीं होता. तुझे परमात्माने उसमेंसे निकाल दिया है. अब तू उससे वच इस निस्सारकी चिंता छोड दे. जब तू संबंधा संबंध छोडेगा तब तु अपना कल्याण करेगा. इस छोकका कोई भी साथ माने जानेवाला नहीं. यहांका यहीं रह जानेवाला है. इस लिये चल, में त्रहें वैक्कंटमें के चलं तथा अभी तेरा कल्याण करं !?

ष्राह्मणने कहा — ' महाराज! यह तो सब ठीक है, पर कहो, बैकुंठमें क्यां सुख है ! जो सुख इस लोकमे है वह सुख वेकुंठमें है क्या ! बैकुठमें तो एक दिन जाना ही है तो यह बतलाइये कि बैकुंठमें यहांकी भांति पुत्रोंसे लाड ुप्यार करना, जनका लाड हेखना, पौत्रोंकी किलिकेलाहट सुनना, लोगोंके मुखसे 'में अहोभाग्य हूं,' यह कीर्ति सुननी, क्या ये बातें बैकुंठमें हैं! महाराज! स्वर्गमे तो मटामट है! जो कुल है सो यहां ही है, किर भी आप जैसे संत कहते हैं तो समय, आने पर बैकुंठमें भी जाऊंगा!'

महतनेमें पुत्रके पुत्र (पीत्र) ने आकर दूरसे ही बुढ़े पर लाड करते करते छीटी प्याली फेकी, उससे बुढ़ेकी नाकमे चीट लगी और नकसीर फूट जानेसे लोहकी बार बँध गयी !

नारदलीने कहा - "ओ श्राह्मण ! यही तेरे पुत्रोंका छाड़ है क्या ? सचमुच ऐसा मुख तो बैकुंठने नहीं. यह बात तो ठीक है.'

प्राह्मण बोला — 'महाराज! आपको संसारका सनुभव नहीं इससे ऐसा कहते हैं! दादा, दादा, कह कर ये बुलाते हैं. यह शब्द कैसा आनंद देनेबाला है! अभी बालक है, इससे इसको समझ नहीं, पर समझेगा वक बड़ा चतुर होगा. इसकी माता इसको बड़ी अच्छी र बार्त कह कर समझाती है, उनको जय सुनो तो चिकत हो जाओ!

यह वाक्य अभी पूरा नहीं हुआ इनने में छोकरेकी बहूने आकर कहा— ' श्रो बुट्टे! मोजन ठंडा पड़ गया, अब तो मरो! में कहां तक रोज रोज तुम्हारी पीडा झेलती रहूगी. में तो तुमसे थक गयी. अब तो तुम मर जाओ तो अच्छा! तुम्हारी खुशामद में कहा तक कहं ? दो बार थाल भर कर देती हूं तो उसे खींचनेका भी तुम्हे आलस आता है. अब तो मरो, तो में परोस कर निश्चित हो वं और घडी पल विश्राम छं. ऐसे जोगि योसे रोज २ क्या बात करनी है कि समय कुसमय कुल नहीं देखते ?' ऐसा कहती हुई और अघटित गालियां देती हुई छोकरेकी वहू चली गयी.

द्याद्यणकी नाक्रमेले लोहू बहता है, चकर - निमिर आता है, लोहूसे
मुख भीग रहा है, उसकी तो बहुजीने बात भी नहीं पूजी और नारद तीके
माय बात करते २ बचेने छाडमें कटोरी मारी, नकसीर फूटो, इससे देर
होनेसे भोजनका याल ठंड़ा हो गया और बहुजीको विलंब हुआ उसके
लिये यह पुष्पांत्रली अर्पण की. यह सब नारद जी नो देखते ही रह गये.

उहोंने छहा – हे ब्रह्मदेव! ऐसा ही छाड़ प्यार देखनेको तुम यहां जीना चाहते हो छोर यही सुख तुमको उत्तम छाता है तथा यही सुख भोगने, इस वह छोर पुत्रका सुख देखनेके कारण वैकुठ नहीं जाना चाहते ? हे महाराज! तुम्हाग अज्ञान और क्या कहूं! बृद्धिके अंतर्म क्षय, उन्नतिके अन्तमें पतन, संयोगके अतम वियोग, प्रेमके अंतमें तिरस्कार तथा जन्मके अंतमें मग्ण, यहीं इस संसारकी व्यवस्था है; वैसे ही रागके अंतमें विराग है! और विराग अभी तुमको इछ व्यापा नहीं, यह सब सभी कर्कशा मायाका ही प्रताप है। ऐसी डाटडपट सहने पर भी तुमको यहां रहनेकी इच्छा क्यों है ? सो मुझसे कहो. वहीं पुरुष भाग्यवान है कि जिसकी मोग-छाछसा पूरी हुई है, इस छिये अब मेरी वात मान इस दुखात्मक संसारको छोड मेरे साथ चछो.' महाणने कहा — ' छो संतमहातमा! संसारके रगहे तो ऐसे ही होते हैं, बहू है तो बड़ी अच्छी, पर इस लड़केने कुछ उपद्रव किया होगा इससे कोणमें आके कुछ बोल गयी, पर इसमें क्या, कुपुत्र तो कभी होता भी है पर कुमाता कभी नहीं होती. यदि उसके अनुसार में भी ऐसा ही विचार करूं, वर्ताव करूं, तो इसमें और मुझमें अन्तर ही वया! मेरी अधिकता और ज्ञानकामना क्या मेरा अनुभव और वृद्धत्व किस कामका! साधु महाराज! मेरा चुढ़ापा और इसकी जवानीके बीच तो अन्तर होगा ही! जवानी दीवानी है और जवानीका जोश ऐसा ही होता है. पागल आदमी चोहे जैसा बके, उसकी वातकों जैसे ध्यानमें नहीं लाते, न उससे कोध बढ़ता ह, ऐसे ही जवानकी बातके सामने भी देखना नहीं चाहिये. इस बहुके समान मली मानस हमारें कुलेंम कोई नहीं आयी. अड़ोसी पढ़ोसी इसकी बड़ाई करते हैं उसकी आपने सुना नहीं. इससे आपको यह दुष्टा माल्यम होती है. बाकी आपको जो इसका अनुभव हो तो इसकी बड़ाई किये विना न रहो.' फिर नारद्जीने उसे अनेक प्रकारसे समझाया, पर पत्थरपर पानी! मायाके पाशों वेंचे हुएपर कुछ असर होता नहीं.

कर्मसंयोगसे नाकपर जो घाव हुआ था उसकी ठीक सम्हाल न करनेसे वह पका और उसमें कीडे पडे. तव नारद्जीने कहा – अरे भाई! अब कुछ विचार होता है ? चल, में तुझे वैक्कंटमें ले जाऊं.'

श्राह्मण बोळा — 'पर यहाराज! इसघर, वार, बगीचा, खेत श्रादिकी सम्हाल कौन करेगा? श्राप देखते नहीं है कि ये सब अभी बालक हैं. यह नाक तो दो दिनमें अच्छी हो जायगी, तब फिर विचार कढ़ंगा कि कब बैकुंठको जाऊं.'

इस जगतक जीवकी अज्ञानक्ष हृद्यग्रंथिका विनाश नहीं हुआ हो, तबतक तत्त्ववेताका उपदेश फलदायी नहीं होता. ज्ञानी मनुष्य ही मृग- जलकी भांति क्षणमें असत्य जनाते हुए संसारमें प्रवृत्ति नहीं करते. अज्ञानी तो स्वप्नवत् जगत — संसारको सत्य मान, उसीम लीन रहता है. असत्य पदार्थमें तिवृत्त होना यह शुद्ध सात्त्विक विद्याका फल है. असत्य पदार्थमें प्रवृत्ति होना यह अविद्याक्षप मायाका फल है. मायाशंकर असत्य पदार्थमें प्रवृत्ति करता था. असत्य पदार्थके ऊपर ही उसकी प्रवृत्ति थी. असत्य पदार्थकों ही वह सत्य मान वैठा था. पर भ्रांति पाये हुए मनुष्यको भ्रमसे जो कुछ प्रतीत होता है, वह मिष्ठशानसे जुदा नहीं. जैसे 'सीएमें प्रतीत होता हुआ रजत सीपसे भिन्न नहीं. सच कहिये तो-यह सब भ्रांतिसे ही माल्यम

होता है. और वारोपित हुमा रूप नाम मात्र ही है. सत्यरूप नहीं। इस सत्यासत्यके विचार करनेकी शक्ति जिस जीवकी सब वासनाएं नष्ट हो चुकी हैं, जिसने मायाका पराजय किया है, उसीमें होती है. मायाशंकरने मायाका विजय नहीं किया, उसका कर्मभोग अभी पूरा नहीं हुआ, सान्त्रिक वासनाका जन्म हुआ नहीं, शुद्ध सान्त्रिक भावना वैंबी नहीं, तो वह नाश-मन जगतके मुख तथा अविनाशी धामके मुखकी तुलना कैसे कर सके ? अभी वह मायामें लुब्ध है. पुत्र, स्तुषा, पौत्र, रुपये और कीर्तिमें मोहित है. उनकी मोहिनीमसे लूडनेको वह आतुर ही न था, परम तत्त्रका जिज्ञासु भी न था. ऐसे अज्ञानीको नारदजी भी क्या बोध कर सके ? इस मिट्टीके यावाजीको तो शेष भी उपदेश करनेको समर्थ नहीं दथा त्रह्मा, विष्णु, सनकादिक ऋषि भी समर्थ नहीं, तब नारदजी क्या चीज ? मायामें लुक्य रहनेवाले जीवकी गित मायामे ही लुक्थ रहनेवाली है. विषका कीडा विषमें ही रहना चाहता है.

मायाशंकरके घावका हु:ख बहुत बढ चला. खाना पीना बंद हुआ. उसका काल छा पहुँचा, पर उसकी मायाका काल नहीं आया. इस देहसे उसने मृत्यु पायी, पर उसकी मायाने मृत्यु नहीं पायी. वह मायाको साथ ही लेकर गया. सदमुच यह ससार वडा विवित्र है.

कुरुते गंगासागरगमनं व्रतपरिपाळनमथवा दानम्। ज्ञानविहीने सर्वमतेन सुक्तिन भवति जन्मशतेन॥\*

ईयरी छीला जगाय है. पुत्र, वित्त, दाराके उत्तर मायाके जीवकी लालसा होनेसे जपने पुत्रके यहां ही उसका महिष रूपसे जन्म हुआ. उसे देखकर नारदजीको खेढ़ हुआ और वोले—'अहो ! दुर्मुतिकी क्या अपगति हैं कहां इसकी विद्वता, कहां इसका मान और कहां इसका घनलोभ और पुत्र परिवार पर मलिन प्रीति! इन सबका फल आज यह महिषक्ष होकर भोगता है. इस महिषपर भार लाद कर माडेपर भी चलाते हैं. जब वह घरपर रहता है तब अपने पुत्र पौत्रोंको अपने उत्तर विठाता है. गुंहके पास चला आने देता है, वालक उसे पीटते हैं, उसे वह सहन करता है, छाड़ा छूंड़ा भूसा चोकर आदि जो कुछ उसके सामने डाल दिया जाता है एसे वह खाता है और किसी दिन चारा न मिले तो भूखा ही रहता है.

<sup>\* &#</sup>x27;'गगाधागरमें गमन करने, मनका परिपालन करने अथना दान देने पर भी ज्ञान विना सो जन्मों में भी मुक्ति नहीं होती, यह स्र्वेप्डमत विद्वात हे '' यह श्रीकंकर भगवानका चचन है.

उसकी ऐसी करुणाजनक स्थिति देख कर नारदजी उसके कल्याण हेतु पुनः उसके पास पधारे. उसकी पीठपर हाथ फेर कर बोले—'हे महिष-राज! कुछ पहचान है क्या? अब भी अपने कल्याणके लिये वैद्धंठ जानेकी इच्छा होती है क्या? होती हो तो मेरे साथ चलो. अभी तुमको साथ ले जाकर वैद्धंठका सुख बताऊं!'

नारदजीके हस्तस्पर्शसे उस महिषको बोळनेकी शक्ति हुई. वह बोळा – 'हे अगवन्! आप कीन हैं ? सो मुझे प्रथम कहो.' नारदजीने अपना नाम बतळाया.

महिष्क्पमे रहता हुआ ब्राह्मण बोला — 'अहो नारद्युनि ! बहुत अच्छा हुआ कि आपके दर्शन हुए, पर एक वातकी मुझे क्षमा कीजियेगा. आप तो सदा ही कुँवारे हैं, इससे स्त्री, वालबच्चोंका और परिवारका मुख कैसा होता है उसका आपको ज्ञान नहीं. मैं और यह मेरी घरवाली (दुर्मुखी भी पतिको अनेक न कहने योग्य वचन कहनेसे महिषीके अवतारमें जन्मी थी और महिषके साथ ही रहती थीं.) महिषीके साथ मेरे पुत्र पौत्र जो खेळ करते है उसमे मुझको जो आनंद होता है उसको आप क्या समझे ? यह मुझे थोडे दिन भोगने दो. पीछे मैं वैद्धंठमें आनेका विचार करंगा.

इतनेमे दौडती हुई वह महिषी खाथी और महिषके ऐसे जोरसे सींग मारा, जो उसके पेटमे सीधा घुस गया और उसमेंसे छोहू बहने छगा. 'अधूरेमे पूरा' इतनेमें उसके पुत्र पौत्र भा पहुँचे. उन्होंने खेळ खेळते र उस घावमें छकडी डाळ कर उसे खूत्र कुदाया और उसे देखकर बाळक खूत्र हँसने छगे. करुणासिधु नारदने महिषका यह दुःख देख कर कहा—" अरे ओ मूढ! अब इस मुखमें तुझे कैसे आनंद होता है? और इसको तू मुख मानता है क्या ? इस मुखको भोगनेके छिये अभी तू जीना चाहता है ? अभी तू मायाके पाशमेसे छूटना नहीं चाइता? ओ अनादमिता! तुझ कब आत्मज्ञान होगा ?"

ब्राह्मणने कहा — "महाराज! ये तो सब शरीरके दुःख हैं. आत्माको क्या है? इन बालकोंको देख कर व इस महिषीके साथ विहार करके मेरी आत्माको परम आनंद होता है, यह आप देखते हैं. पर इस आत्माको इसमेका दुःख वा सुख कुळ भी नहीं माळ्म होता."

मायाशंकर महिषका ऐसा शुष्कज्ञान देख कर नारदजी, मंद र मुसकिराये (हॅंसे), इतनेमें महिषरूप मायाशंकर बोला — ''में तो ब्रह्म हूं. मुझे इस दु.खकं साथ कुछ भी छेना देना नहीं. जीव आप ही ब्रह्मरूप है, ब्रह्म कियारदित है, सुख दु:खसे रहित है, इसको दु:ख किसका और सुख किसका १ "

यह वचन मुनकर तथा उसका ' अहं ब्रह्मास्मि ' पन देख कर नार-दनी खिल खिला कर हैंस पड़े और वोले — " यह तरा आत्मज्ञानका उप-देश तो बहुत अच्छा है! ऐसे आत्मज्ञानको जलादे, मस्म कर इस नरककी यातनाको तू मले ही मुख मान, पर हे मृदमिति! यह मुख नहीं, यह तरी मूर्खिता है. " फिर कोब करके कहा — " हे मायाजंकर ! इस अपने आत्म-ज्ञानको तथा इस अपने मुखको पातालमें द्वादे और मेर साथ बैंकुंठमे चल और वहांका सुख देख."

माथाजंकरने कहा — " महाराज ! यह सुख सुझे अभी योड़े दिन तो भोगने दीजिये फिर आप जैसा कहेंगे वैसा करूंगा."

मायामे द्वं हुए मायांगंकरकी माया इतना दुःख होनेपर भी छूटी नहीं थी और छूटनेकी भावना भी नहीं थी. जिसको सात्त्रिक आत्मज्ञान नहीं हुआ, उसकी यही ज्यवस्था होती है. आत्माका नाश करनेवाली मिलन वासना, काम तथा लोभ है, इस काम और लोभका जवतक त्याग नहीं हुआ और सात्त्विक भावना हढ नहीं हुई, तवतक आत्मा निर्विकारी नहीं होता. मायिफ जीवको युद्धि नहीं होती और सात्त्विक भावना भी नहीं \* होती. जिसको सात्त्विक भावना नहीं, उसको शांति नहीं, जिसको शांति नहीं, उसे परम सुख नहीं; पर परम दुःख ही भोगना है. महिपको जो घाव हुआं था, उसकी पीडाले वह थोडे कालमे मरण पाया (मर गया).

मायाजंकर महिपका वीसरा जन्म ज्ञान योनिमें हुमा वह श्वान कंपने पुत्रके घरकी चौकसी करने छगा. दरवाजे पर वैठे रहना कीर पुत्रकी वहु जो दुन्नहें ढाल देती थी उन्हें खाकर निर्वाह करता था. दो एक बार वह घरमें जाता था, तब पुत्र पौत्रोंकी न्नियं उसका लकडींसे ऐसा मादरा- िएय करती थी कि वह भों भों करता हुआ भाग जाता था. पर किर थोड़ी देर पीछे आकर वहीं बैठता था. छोटे शलक उसकी मारते थे तो भी वह कोघ नहीं करता था. वे उसकी पूंछ मरोड़ते थ, तो भी वह कोघ नहीं करता था. वे उसकी यूंछ मरोड़ते थ, तो भी वह कोघ नहीं करता था. वे उसकी उत्ते थे तो भी वह खुशी होता था और ऐसी करता था. वे उसके उत्तर थे तो भी वह खुशी होता था और ऐसी

<sup>\*</sup> न चामावयतः शान्तिरशान्तस्य कृतः सुखम्।

च्ससे कहा कि " **धरे जो** मायाशकर श्वान ! तुझे अब भी वैकुंठमें जानेकी इच्छा होती है कि नहीं " ?

श्वानने क्रोध करके कहा - "हे नारद्जी यहाराज! अब आप पथा-रिये. रोज २ वैक्कंठकी क्या बात करते हो ? वैक्कंठमें ऐसा क्या खजाना रक्खा है जो बार २ आप वैकुंठ जानेको कहते है. इन दश पांच कुतियोंके साथ रमण करना, उनमें प्रमुख होकर चलना, उनके ऊपर हुकूमत करना, यदि सीधी चाल न चलें तो उन्हें काट छेना, इन सुखोंका मजा आप क्या जानें ? इसको तो इसके अनुभवी ही जाने. अनजानको इसका ज्ञान त्रिका: द्धमें भी नहीं हो सकता. मैं आपके खाथ चलुं तो इस मेरे पुत्रके घरकी रखवाळी कौन करे ? महाराज ! आपको खबर नहीं पर गई कल तो गजव हुआ था. चार चोर मेरे पुत्रका धन हरण करने आये थे. यदि में न होता सो वे चोर मेरे पुत्रको भिखारी बना जाते. मैंने जो चोरोंको देखा तो छापनी छतियोंको जगा दिया. एक एक चोरके पीछे एक २ ने दौड कर प्रत्ये-करें पैरमें ऐसे ज़ोरसे काटा कि चारों चोर चिहाते भाग गये. महाराज ! यदि मैं आपके साथ गया होता तो मेरे पुत्रकी क्या दशा हुई होती ? इसके धनको कौन सम्हाल छैता. जाठ दिन पहले वह छोटी लड़की जो मुझे प्राणोंके समान बहुत प्यारी है, वह पासके तालावमें गिर गयी थी. मैंने चले वालावंग डूवनेसे वचाया जो मैं न होता तो वह विचारी डूब कर मर जाती. ज्यों ही वह पानीमे गिरी, त्यों ही मैने पानीमें गोता मारा कौर विना तकलीफके उसकी कमर - कर्घनी पकड तेर कर उसे निकाल छिया और उसके प्राणींकी रक्षा की."

नारदने कहा — '' अरे ! किसका पुत्र और किसकी पुत्री, तू श्वान और ये मनुष्य! तेरा और इनका क्या संबंध ? तेरे अनेक जन्म हो चुके हैं और इनके भी अनेक जन्म हो चुके हैं. ऋणानुबंधसे यत जन्ममें तेरा कीर इनका खाथ हुआ. तेरा और इनका ऋण पूरा हुआ. अब तेरा और इनका क्या संबंध ! 'कि मेरा पुत्र, मेरी बहू, मेरा पौत्र, मेरा धन,' ऐसा बकता रहता है ? जो तेरा और इनका संबंध है तो यह तेरा पुत्र तुझे पिता मानता है क्या ? तथा तेरे पौत्र तुझे दादा मानते हैं क्या ? तथा स्नुषा आदर सत्कार करती है क्या ? देख! वे तो बैठे २ घरमे उत्तम मधुर मोजन करते हैं और उसमेसे छांड़ा छूंड़ा जुठा जाठा तुझे डाल देते हैं. देख! तेरा आद्ध वे करते हैं पर तुझे खानेको नहीं देते. 'मेरे पिताजी बहुत अच्छे थे,' ऐसा ऋह कर जो तेरा पुत्र तेरी प्रशंसा करता है वहीं

योडी देरमें तेरे उकडीका सपाटा भी मारता है! बोल, तेरा और इनका संबंध क्या ? तू जिस्र धनकी रक्षा करता है उसमेंसे एक दमड़ी भी तुझे कोई देता नहीं तो तेरा घन कैसे हुआ ? जिस घरकी चौकी पहरा देता है उसमें तुझे प्रवेश करनेका भी अधिकार नहीं है. तो फिर तेरा घर कैसे ? ओ अनात्मवित्! तेरी विद्या कहां चली गयी ? तू लोगोंको उपदेश करता था. वह तेरा उपदेश तुझको तो कुछ भी फलदायी नहीं हुआ. तने वह-तेरोंको उपदेश दिया या कि ' परमात्माको जानो, भजो, उसे बंदन करो. वहीं सर्व सुलका दाता है, वहीं इस सब छोकके तारतेको समर्थ है. यह संसार दु:खरूप है. इसकी ममता छोड़ो. इस पर मोह न रक्खो. उस मोहसे नरकमें जाना पडता है. तुप एक अहितीयको भजो, सर्व वर्मका परित्याग करके एक उसीकी शरण जाओ. वही सब पापोंसे निवृत्त करन-वाला है.' यह तेरा उपदेश तुझे कुछ भी फलडायी नहीं हुआ, यह क्या ? तू ही श्रुतिवचन वीढता था कि ' जो जैसा आचरण करता है वह वैसाही होता है. इस वचनको तुने कभी सार्थक नहीं किया. तेरी दुर्गति होनेपर भी अभी तू मायासे छूट नहीं सकता. सचमुच चक्षु जैसे जन्दको नहीं देख सकता, कान जैसे नासिकाके विषयको त्रहण नहीं कर सकता, ऐसे ही भौतिक दृष्टि परमात्माको नहीं देख सकती. सनमूच भज्ञानी, अश्रद्धा-वान और मायांमं छुन्य जीन विनाशको ही प्राप्त होता है. इस छोफमें वह सख नहीं पाता तथा परलोक तो उसके लिये हैं ही नहीं. वैसे ही उसका प्राग्ट्य नहीं, पुरुषार्थ नहीं, क्रियमाण भी नहीं! हे अथम ! हे मायाके पाशमें बैंघे हुए! इस दु:खसमुद्रसे वारनेके लिये में यहां आया हूं. में जनतक न छोटूं तपतक तू मेरे साथ आनेको तैयार हो सीर मेरे समा-गमका फल प्राप्त कर है !"

मायागंकर श्वान बोळा - " महाराज ! आप ठीक कहते हैं, पर मेने कहेतेका आपने कुछ भी विचार नहीं किया ! में आऊं तो मेरे पुत्रके घरकी रक्षा कीन करें ? कोई छट छे जाय तो फिर में क्या कहें ?"

नाग्ट जीने कहा - " अरे ! तेरा पुत्र कहां और तेग कुटुंब कहा ? तेरा पुत्र नया तेग कुटुंब तो यह खान और शुनी है."

मायाशंकर बोला - " पर पूर्वजन्मके तो ये मेरे पुत्र और सगे सही-दर हैं कि नहीं !"

नारइजीने कहा - "पर इस जन्ममें तेरा और उनका क्या संबंध है ? ऐसे तो अनेक जन्मोंमें तेरे पुत्र परिवार थे, जिनका हुसे आज स्मरण नहीं, फिर इस पुत्र परिवारकों क्यों संभालता है ? 'पुन्नामक नरकमेंसे जारे वह पुत्र.' तेरे पुत्रने तो तुझे पुत्रामक नरकमेंसे तारनेका यत्न किया नहीं, बल्कि तु स्त्रयं भी आज अपनी मिलन वासनाके योगसे नरकहीमें पड़ा है सोर इस नरकका सुख तुझे आनंद देता है."

मायागंकर बोला — "महाराज! अभी आपको इस जगतकी लीलाकी खबर नहीं. स्नेह तथा सगापन तो थूहरकी तरह है. निर्जल स्थानमें भी वह पढ़ा हो तब भी पढ़े पढ़े उसमें पत्ते आ जाते हैं. म्नेहकी गृंलला — जंजीर कहीं तोडनेसे नहीं टूटती और छोडनेसे नहीं छूटती. मैं इस पोत्रका यितामह नहीं, परन्तु वह तो मेरे पुत्रका पुत्र है ही. उसका म्नेह में त्याग नहीं कर सकता. अभी तो महाराज माफ करो. मेरी वेंडुंठ आनेकी इच्छा नहीं, फिर देखा जायगा."

मायाकी ऐसी प्रवलता देखका नारद्जी चिकित हो गये: फिर वह श्वान तथा उसके छुटुंबको छोडकर आकाशमें गमन करते २ विचार करने छो कि ' थो हो हो ! परमात्माकी मायाका बल कितना प्रवल है ! भायाके पाशमें बँघा हुआ जीव, मेरे जैसेका समागम होनेपर भी, सत्संगको प्राप्त नहीं कर सकता, मायामेंसे छूटनेका संकल्प भी नहीं करता. 'जो शाख विधिकों छोड, स्वच्छन्द्पनेसे बर्तता है वह सिद्धिको नहीं पाता, सुखको नहीं पाता तथा परम गतिकों भी नहीं पाता'. \* ऐसा मायाका आवरण गाड प्रगाड है. छही परम परमात्मा ! तेरी मायाको साष्टांग दंडवत प्रणाम!

कुछ समयके अनंतर माथागंकर नामक जीव, श्वानदेहसे मुक्त हुआ. उसने जरायुज थोंनि त्याग करके अंडज योनिमें नरकके कीडेका जनम लिया. इस योनिमें वह जीव अनेक कीडोंके साथ रह कर आनन्द भोगता था. फिर नारदंजी उसके पास पधारे तथा उसके अपर निर्मेख जल छिडक, करुणादृष्टिसे बोले — "हे दुंरातमा! हे अज्ञानांधकारमें पढे हुए मायाशंकर! क्या अब भी कुछ तेरे मुखकी सीमा है ? इस मुखमेसे मुक्त होनेके लिये अब भी तेरी आत्मदृष्टि खुलेगी कि नहीं ? तेरे मनकी स्थिति मुघरेगी कि नहीं ? इस नरकमें पढे रहनेमें तुझे अब भी आनन्द आता है ? अब तू चाहे जैसा कह, पर मैंने निश्चय किया है कि अबकी बार तो में तुझे बलान्तारसे भी बैकुंठमें घसीट ले जाऊंगा और तेरी अनात्म — बुद्धिका विनाश

र यः शास्त्रविधिमुत्सञ्य वर्तते कामकारतः । न स सिद्धिमवाप्नोति न सुखं न परा गतिम् ॥ श्रीगीता १९।९३

करूंगा तथा अपने दर्जनका यथार्थ फल दूंगा. इस-स्थितिमें तुझे बहुत कालतक नहीं ग्हने दूंगा.''

कीड़ा के रूपमें रहते हुए माया गंकरने कहा — "हं! हं! देखो २, को ई ऐसा खपट्टव नहीं करना. यहां मुझे ऐसा क्या दुःख है कि तुम मुझे वैकुंठमें छेजानेको कहते हो ? इस विष्टाके की हे के रूपमें रहता हूं. अपने पुत्रके खेतमें ज्वाद भग कर उसे फल देना चाहता हूं. यह काम मुझे पूर्ण करने हो।"

नरकोष द सते भी विशेष कप्टरायीं कींडके देहमें भी उसकी मायिक वासना देखकर नारदको वडा खेढ हुआ. पर उन्होंने उसके करुण क्रन्डन तथा विलापकलापका कुछ भी विचार किये विना वपनी योगिसिद्धिसे उठा-कर गंगाजलमे उस कीडेको पगरा दिया और गंगाजलका स्पर्ध होते ही मायाल्व्य जीव मायागंकरकी मायाका विताग हो गया. फिर उसे अपने खायं हैकर वैक्कंटमें परमात्माके दुर्शनको प्यारे. नारद जीने परमात्माको प्रणाम करके कहा - "हे जगडीश्वर! हे महाप्रभु! हे चक्रके चलानेवाले! आप सचमुच मायापित हो. मैंने आपकी मायाका यथार्थ दर्शन किया! यह माया दुस्तर ही है। जो आपको प्राप्त होता है वही इस मायाको सर जाता है। आप की निर्मित इस मायाकी शक्ति इतनी अगाथ है कि उसके पाशमें जो वेंघा, वह छुटनेको अशक ही वन जाता है. चित्त जैसे अपने सानके निर्शहके लिपे समर्थ है, भेद जैसे मेहके निर्शहके लिपे समर्थ है वैसे ही अपने तथा अन्यके निर्वाहके लिये छमर्थ तथा संभावनासे भी पहे पारकी घटना उपजानेमें इजाल ऐसी माया, विश्रम करके मोह उपजाती है. अपने स्वरूपके सहजानन्द्रमें सदा विहार फरते हुए निरुसंग योगीजन ही इस मायाके पार पहुँच सकते हैं. जगत्के जीवकी माया तरनेकी गति, स्वस्व-रूपके ज्ञानक विना अग्रञ्य ही है." तिस पीछे नारद्त्री परमात्माका भजन करते २ तथा बीणा बनाते २, संसारमें विचरनेके छिये वहांसे चछे गये.

योगीन्द्र मुनिने मायाका प्रावस्य तथा उसकी शक्तिकी यह सुन्दर कथा छहीं, किन सुविचारने पूछा — "महाराज! यह जीव (मायाशंकर) तो मायामें छन्त तक छुक्ष ही रहा था, पर उसने परम गति कैसे पार्थी?"

योगीन्द्र मुनि बोटे- "हे वत्स सुविचार! यह देवि नारदके सरसंगका फल है. इन्द्रंव परिवारकी मायाके सिवाय उसके अन्य कर्म ग्रुद्ध थे, इससे उसकी वैकुंठ ले जानेको श्रीनारदजीकी इच्छा हुई थी और ले भी गये थे. यह मुक्ति न थी, पर वहां रहा, काल पाकर वह जीव मुक्त हो गया. जैसे अजामिल, नारायणके नाम सात्रका स्मरण करते ही तर गया था, वैसे ही मायाशंकर भी महर्षि नारदेके दर्शन तथा उपदेशश्रवणके प्रतापसे तर गया है, जो मोक्षका जिज्ञासु है ऐसा इस लोकका जीव, मायाकी सप्त भूमिकाओंका विजय करनेके लिये नित्य विचार रूपी मथन किया करे. प्रथम भूमिकाः कीर्ति, दूसरी सूमिका श्री, तीसरी सूमिका वाणीविलास, चौथी सूमिका स्मृति, पांचवी भूमिका मेथा, छठी भूमिका धृति तथा सातवी भूमिका क्षमा है. जिसको मुक्तिकी कामना है उसे कीर्ति तथा धनका त्याग करना, वाणी-विलासमें निःस्पृह रहना, भोगे हुए विषयकी स्पृति न करनी, बुद्धिसे परमा-त्माको जाननेका प्रयत्न करना, पर्यात्माके स्वरूपको आस्मामें आहृद करके आत्मा व परमात्माका परिशोधन करना तथा क्ष मावृत्तिसे जगत्को देखना. बल्कि उस द्वैतको त्यागकर अद्वैतरूप रहनेका प्रयत्न करना, यही मायाका विजय है, जो जीव इस मायाका विजय करता है उस जीवकी इस छोककी माया तथा अविद्या पराजित नहीं कर सकती, विल्क शुद्ध स्नात्त्विक माया परमात्माके चरणकमलका सतत संवत करनेको समर्थ बनाती है. मायाके अनेक स्वरूप हैं, उन सबसे सुरक्षित वननेमें परम पुरुषार्थ है. मायाकी ऐसी तो प्रगाढ शक्ति है कि चाहे जैसे ज्ञानीको भी वह मोहमे डाल देती है. महान् विजयी भले ही हो, पर जिसने मायाको जीवा, वही जीया, वही तरा और उसीने पर्म पद प्राप्त किया. अन्य तो जीते ही मृतकके समान हैं, जीते हुए हारेके खगान हैं. उनके ज्ञानका छोप हुआ , खमझना तथा अज्ञानमें ही वे गीते खानेवाले हैं. उनका दर्शन, पूजन, साधुसंतका सेवन, दान निष्फल हो जाता है. जिनको आसाज्ञान नहीं होता, जो वासनात्यागी नहीं, जो परम प्रेममें लहु नहीं, उनको मोक्ष ही नहीं. परम प्रेम ही सर्व सिद्धि - कामनाका दावा है, मुक्तिका मंदिर है.





# पंचम विन्दु

### जनक विदेहीका आत्मशोधन

संसारः स्वमतुल्यो हि रागद्वेपादि संकुलः। स्वकाले सन्यवद्गाति प्रयोधेऽसत्यवद्गवेत॥

अर्थ -राग द्वादिने भरपूर संसार स्वातृत्य हे. निद्रामें जंस स्वप्न सत्यक समान मान्द्रम होता है, पर जाप्रतमें मिथ्या होजाता है, वसे ही अक्षानावस्थाने संसार सरा भाषता है तथा प्रवीच होते ही जबस्य तथा मिथ्या होजाता है आत्मवीध.

#### योगभ्रष्ट जनक

गुरुमुखि नित्य २ उपदेशामृतका पान करते २ हिमगिरिक शीतल हिन्दान्य देशका मनन करते २ समय समयपर छद्यालिंगको ऐसा प्रश्न उद्भवता था कि 'पूर्व जनममे में कौन होकंगा भिरा ऐसा वह पुण्य कौनसा होगा कि जिसके कारण इस पिनके साथ पाणिष्रहण कर में भाग्यशाली हुई हूं.' किसी २ समय वह पिनसे कुछ २ प्रश्न भी कर वैठवी थी तथा उनका योग्य रीवीस सुविचार समाधान करता था. पर 'पूर्व जनममे हम कौन होंगे, इस जनममे किस पुण्यके उद्देशसे सहुरुका समागम हुआ है और परब्रह्मका ज्ञान संपादन करनेकी संधि मिली है,' इस विचारमें दोनोंका मन गोता खाया करता था.

तित्य नियमकी भांति नित्यकर्मसे निष्ठच होकर दंपती गुरुके आश्रममें गये. योगींद्र मुनि उन्हींकी मार्गश्रतीक्षा करते थे. साष्टांग प्रणाम कर दोनों शिष्य कुञासनपर बेठे. उनके हृदयका अभिप्राय जान कर मुनिने वैसा ही उपदेश आरंभ किया. वह बोले कि "हे पुत्रो! मनुष्यको किसी जनमका कर्मविपाक शेष रहा होता है, उसको भोगनेके लिये ही परमात्मा उस जीवको इस लोकमें उत्तम त्यानमें जन्म देता है. श्रद्धावान तथा परश्रद्धाप्राप्तिके लिये मथन करनेपर भी जो जीन, आत्मा तथा ब्रह्मकी एकताकी प्राप्तिक कार्यमें अपूर्ण रहता है, जिसकी नैराग्यनासना तीज नहीं हुई और जिसकी भोग- नासनाका सर्नीशमें लय नहीं हुआ, ऐसा जीन योगसे अष्ट हुआ भी तुर्गतिकों तो प्राप्त होता ही नहीं, बल्कि अपने पुण्यके अनुसार प्राप्त किये हुए लोकोंमें जाकर जिन भोगनासनाओंका बीज उसके शरीरमें रहा हुआ है, उन भोग- नासनाओंके भोगनेके लिये इस लोकमें जनम धारण करता है. पर अपनी भोगनासना — भावनाओंका फल भोगते र अचानक नैराग्य उत्पन्न होता है, सत् असतकी भिन्नता जान पडती है, तब वह संसारको तुच्छ जान कर लोड हैता है अथवा उसमें निर्लेष रह कर निचरता है और अंतमें अपने जन्मको सार्थक करता है. 'अष्ट\* योगीं किसी धमेशील निद्वानके यहां अथवा पनित्र श्रीमानके यहां वा योगसंपन्न पुरुषके यहां जन्म धारण करता है ' प्रथम तो वह भोग भोगनेहीमें लीन रहता है, पर आकस्मिक उसकी भोगे- च्छाकी तृति होजाती है तथा हान प्राप्त कर, वह ज्ञानयोग साथ कर जीवनमुक्त बन, देहमुक्त होजाता है.

विख्यात हुआ राजा जनक भी विदेही दशा प्राप्त हुए पूर्व ऐसा ही योगञ्चछ जीव था. उसके राज्यमें सब प्रजा सुखी तथा संतोषी थी. ब्रह्म- निष्ठ पंड़ितोंका वह नित्य समागम करता था. अपने नित्य कर्ममें वह अवाधित तत्पर रहता था. उसका मन जो वंधका कारण है वह सदा ब्रह्मकी जिज्ञासा किया करता था और उसका आहार, विहार और चेष्टा निष्काम- वृत्तिवाली थीं. जो कर्म वह करता वह ब्रह्मापण ही करता. पर उसके पुण्यका विपाक पूर्ण न हुआ था इससे उसको जवतक सत्समागम नहीं हुआ तवतक वह परम तत्त्वके जाननेमें समर्थ नहीं हुआ.

### जनककी नगरचर्ची

पक दिन प्रातः काल यह राना वेष वदल कर नगरचर्चा देखने चला. नगरकी गली कूचे, मुहले, बाजार, किला तथा छावनी देखता २ वह राजा राजमार्गपर था पहुँचा. इस प्रसंगपर राजाकी नजर एक श्रीमान् गृहस्थके झरोखा पर पडी. वहां एक दंपती — स्त्री तथा पुरुष बैठे २ आनंदमे कल्लोल करते थे. राजा उस श्रीमान्का अपनी स्त्रीके साथ विनोद्दप्रसंग देखता था, उसी समय इस नगरके महाजन सेठकी स्त्री नदीके किनारे पानी भरने

<sup>\*</sup> श्रचीना श्रीमतां गेहे योगन्नष्टोऽभिनायते । अथवा योगिनामेव कुछे भवति धीमताम् ॥ गीता ६।४१

जावी थी. उसकी दृष्टि भी उस झरोखाकी क्रीडा पर पढी. प्रथम गृहस्थकी विनोदछीला देखकर वह स्त्री मुसकिराई. राजाने उसे देखा. उसने विचार किया कि 'इस गृहस्थकी स्त्री किस कारणसे हँसी ? हँसनेका प्रसंग तो ठीक ही है, पर ऐसे प्रसंग तो बहुत आते हैं. पर मुझे इस स्त्रीके हँसनेका कारण जानना चाहिये.' किर शंकाशील राजा धीरे र उस स्त्रीके पीछे गया. वह स्त्री नदीके घाटपर जाकर वर्तन मांजने बैठी. वहां समीएमें जाकर राजाने पूछा – हे अंबे! छुपा करके मेरी शंकाका समाधान करे।! तुम किस हेतसे हँसी हैं?"

राजाको पहचानकर वह स्त्री वोली - " हे राजन्! आप नगरचर्चा देखने निकले हैं सो नगरचर्चा ही देखिये. इस प्रापंचिक जगतमें ऐसे तो स्रमेंक प्रसंग हमारे देखनेम स्रात हैं. ऐसा एक प्रसंग देख कर में हाँसी इसमें स्रापकी आश्चर्य किस वातका हुआ ? इसका कारण जानकर आपको क्या सानंद होता है ? संसार है. अनेक प्रकारके कौतु क होते हैं और होंगे. उनमें मेरा और आपका क्या स्वार्थ है ? महाराज आप राजपाट सम्हालों और प्रजाके सुखमें वृद्धि हो वैसा करो. इसीसे कुनकार्य होंगे. छोटे प्राणियोंकी समान्विक चेष्टाओंके गर्मका हेतु जाननेमें सापको कुछ भी आनंद न हो."

उस स्तिके ऐसे गृढ वचन मुन कर, उसकी गंभीर मुद्रा देख राजाकी विशेष सगय उत्पन्न हुआ. जनक राजा बोला - " स्वरितशाली साष्वी! तुम मेरी गंकाका जबतक समाधान नहीं करोगी, तबतक मुझे दूसरे किसीसे छानंद होगा नहीं."

उस सचिरतं वाली स्त्रीने कहा — "महाराज! हे देव! आप बहुत ही जिल्ट हो और पक्का विचार किये विना ही बोलते हो। निस्सन्देह हो कर मान लें। कि यह मेट में आपसे कहूंगी, उसी दिनसे आपका इस लोकका आनंद सदाके लिये नष्ट हो जायगा, इस लिये हे राजा! इसके जानने कुछ भी सार नहीं. जो जानना है उसीकी जानी. न जानने योग्यके जानने वालोंका पता ही नहीं! परन्तु में जानती हूं कि आप राजा हो, गुणका हो, बिद्धान हो, ब्रह्मके जिज्ञासु हो आप अपने हठको छोडोंगे नहीं. खीहड, बालहठ, और राजहठको कभी कोई पूरा नहीं पड़ सकता. सुनो, आपको मेरे हँसनेका कारण जाननेकी अपेक्षा ही हो तो सुनो। आजसे छठे महीने अपने बगीचेके फुद्दारेके समीपने आप एक मैनाको बुलाकर पूछोंगे तो वह आपको इस मेदका रहस्य कहेगी. इस समय तो आपको प्रणाम! और यह भी सुन लो. हे राजन! आज ही मेरी सून्यु है. इस पानीके वन्तको छेकर

ज्योंही में अपने घरके झरोखेके नीचे जाऊंगी, कि तत्थ्रण वह झरोखा दूर पड़ेगा और में मर जाऊंगी !"

उस स्त्रीके मुखसे ऐसे चिकत करने हारे वचन सुन कर राजा उसकी ओर इकटक देखने लगा – दंग और चित्तश्रमाकुल होगया. फिर गंभीरता-पूर्वक बोला – ''हे बहिन! इस मृत्युका वारण नहीं हो सकता ?''

" महाराज! आप तो भो छे हैं. नियति (प्रारच्ध) के निर्माणको फेर-नेमे कौन समर्थ है! तीन लोकमे ऐसा कोई समर्थ नहीं जो प्रारच्येक निर्माणका फेर बदल कर सके. इस पर पुराणप्रसिद्ध एक कथा मैं आपसे कहती हूं, सो तुम ध्यानमें लो."

## निर्माण तो निर्माण ही है

फिर इस सचिरित्रशाली साध्वी सतीने राजासे कहा — "हे महा-राज! लेकाका राजा रावण अति महान् प्रताणी था. इसकी राजसभामें ब्रह्मा वेद पढते, वायु पवन चलाते, अग्नि पाकिकया करते, मेघ जल भरते, लक्ष्मी धन देती, कुवेर धनकी रक्षा करते और इन्द्रादिक इसके दरबारमें सामंतोंकी तरह सदा पहरा देते; ऐसा समर्थ राजाभी प्रारूघके निर्माणको — विधाताके लेखको — नियतिके नियमको झूठा नहीं कर सका तो मनुष्यकी क्या सामर्थ्य? ऐसा समर्थ राजा रावण अपने प्रतापसे तीनों लोकोंको भी तुच्छ गिनता था. एक समय वह दरबार लगाके बैठा है. वहां ब्रह्मा-जीते वार्ताप्रसंगमें कहा — 'हे महाराज दशानन! विधाताके लेखको मिध्या करनेको कोई समर्थ नहीं. ललाटमें लिखे हुए छठीके लेखको कोई

ब्रह्मां के ऐसे वचन सुन, मुडोंपर हाथ फेर, रावणने कहा — 'अरे ब्रह्मा! विधाता वह ऐसा कीन है कि जिसके छिखे छेखको फेरनेमें रावण भी समर्थ न हो ?'

ब्रह्माने कहा — 'जीव मात्रके कर्तव्यका निर्माण करनेवाली यही अधि-ष्ठात्री महादेवी हैं. इसके लिखे हुए छेखकों कोई भी नहीं बदल सकता. अजी ! एक बार लिखे हुए छेखकों फिर वह स्वयं भी नहीं बदल सकती. वह ऐसी तो शक्तिशाली है कि निर्माण उसके हाथसे स्वयं लिख जाता है !'

रावणने मूळोंपर हाथ फेर कर पुन: कहा. 'ठीक ठीक! इस रांड नियति (विधाता) के छेखकों में जो मिध्या न करूं तो मेरा नाम रावण ही नहीं. अरे ब्रह्मा! अभी तैरे मनमें विधाताका अभिमान है कि वह सुप्तसे भी प्रव छ है, तो मैं तुझे थोड़े ही दिनोंमें वतारूंगा कि वह विश्वाता भी मेरे सामने कैसे पानी भरती है! कहो, यह विधाता किस दित मनुष्यके कर्मका उहेल करती है?

रावणका उप कोप देख कर त्रह्मा तो थरथर कांपने छगे, पर फिर शान्त हो वोले-'हे महाराज रावण! यह विधाता जीवके जनमकी छठी रात्रिको, मध्यरात्रिमें जीवके सुकृत दुष्कृतका हेख लिखती है.'

तुरन्त ही सभा विसर्जित हुई. रावणके मनमें ऐमा जोश समायां कि 'इस विधातों के छेखको सिध्या कहं तो ही मेरा नाम दशानन!' इस समय रावणकी रानी मंड़ोदरीकों गर्म था. थोडे समय पीछे रानीको प्रसद हुआ और रावणने विधातां के छेखको मिध्या करनेका प्रयत्न किया. रानी मंदोदरीके पुत्री अवनरी थी. छठी रातको मंदोदरीके प्रसृतिगृहके द्वार पर जाकर रावण बैठा और विधाता—नियतिके निर्माणको मिध्या करनेके लिये उसकी वाट देखने छगा. मध्यरात्रि हुई कि, छुम २ करती देवी सम्यारूप विधाता नियति देवी बहा आगे आकर खडी रही. उसका सौन्दर्य देखते ही प्रथम तो रावण कुछ मिछनसा पड़ गया, पर उस बीच पुरुपने गांडे धैयसे एकदम खड़े होकर विधाता (नियति) का हाथ पकड कर पूछा—'इस काल मध्यरात्रिमें तीनों छोकोंको कंपायमान करनेवाहे, देव और असुर सबके स्वामी रावणकी आज्ञाक विना यहां तू कैसे आयी ? कु कीन है ? कहां जाती है ?'

विधाता(नियति)ने कहा — 'हे राजा रावण! में परमात्माकी मायावी शक्ति हूं! रावणकी रानी मंदोकरिके कन्याने जन्म लिया है उसके जीवनका रिका लिखने जाती हूं.'

रावणने पृछा - ' तुझे क्या लेख लिखना है ?'

देवी विधाता वोळी - 'हे दशानन! क्या ठेख लिखता है सी मैं स्वयं नहीं जानती. लेख लिखते समय में चलटे मुद्द खडी रहती हूं जोर पिछको हाय करके लिखती हूं, इससे मुझे खबर नहीं पड़ती कि मैं क्या लिखती हूं. उस लेखका निर्माणकर्ती तो विश्वका रचनेवाला नियामक ही है, कि जिसको तू पहचानता नहीं!

गवणने कहा — 'ठीक, ठीक, तू अपनी ये छवारी वातें एक तरफ रख! पर छेख छिखकर पीछे जाय तब मुझे मिले विना जो जायगी तो हुशको कठिनसे कठिन दंड़ दूंगा. जा! अपना काम पूर्ण करके यहीं छौट आ, में वैठा हूं.' त्रिधाता प्रस्तिगृहमें गयी तथा ईश्वरकी इच्छासे उसके दिव्य स्वरू-पको रावणके विना और कोई न देख सका.

विधाता, कन्याका निर्माण उछटे मुख लिख कर पीछे छौटी तक रावणने पूछा — 'तृने क्या लिखा ?'

विवाता बोंळी - 'वह मैंने देखा नहीं और देखनेकी मुझे आहा भी नहीं हैं. जिस चित् शक्तिने इसका जन्म निर्माण किया है, उसी चित् शक्तिकी प्रेरणाने मुझसे जो लिखाया वहीं मैंने लिखा है.'

रावणने खाज्ञा दी 'जा, पढके फिर छौट आ और मुझे वह निर्माण जनाः'

विधाता फिर सूर्तिकागृहमें गयी और राजकन्याका निर्माण पढ कर रावणके पास था, उस कन्याका संपूर्ण जीवनचरित्र कहा तथा बन्तमें कहा – 'हे राजा! इस तेरी कन्याका नाम 'पदार्थ' है. इसका विवाह तेरे द्वार पर 'होनारत' नामका जो चाण्डाल झाडू देता है उसके साथ होगा.'

ये शब्द सुनते हीं रावणके पैरकी ज्वाला शिरपर जा बैठी. वह काल पीला हो गया. और विधाताको मार्नेके लिये तलवार खींचनेका बारंभ किया, पर इतनेमे विधात्री सहस्य हो गयी तथा विचारमस्त राव-णने राजभवनमें जाकर दरबार किया. उसने ब्रह्मासे कहा — 'अरे मुंड़े मूडके ब्रह्मा ! आज तेरी विधात्रीका लेख में मिथ्या करूं तो तु जानेगा कि रावण कैसा समर्थ है.'

ब्रह्माजीने नम्रपनसे कहा - 'महाराज! आप तो मर्न सर्भर्थ हैं, जो नाइं स्रो कर सकते हैं, पर महाराज! निघाताफे लेखको तो कोई नदल नहीं सकता.'

फिर रावणने अपने दुष्ट मन्त्रियों साथ मंत्रणा करके उस निर्देष चाण्डालके वस करनेका विचार किया. ईश्वरकी लीला अकलित है. उसका कोई पार नहीं पा सकता. रावण महा अहंकारी और मरोन्मत्त था. उसके अहंकारका नाश करनेकी गर्वगंजनहारकी ही इच्छा थी. इससे अन्य मंत्रीयोंकी भी मित फिर गयी. रावण तो अविद्याका उपासक था तथा परमेश्वरकी शक्तिकी उपेक्षा करता था, इससे गर्वगंजनहारने उसके गर्वका नाश करनेके लिये ही उसके मंत्रीकी बुद्धि फेरी. 'अन्यके सुख और दुःखका कोई दाता है' ऐसा रावण नहीं गानता था. सत् असत् कर्मके फल भोगने ही पढते है, यह उसकी नहीं माल्यम था. 'मैं सब कुछ करनेको समर्थ हूं,' ऐसा उसे मिल्या अभिमान था. पर हे महाराज जनक! जो जीन कर्म विषे अकी तथा अकर्म विषे कर्मको देखता है वही विशेष बुद्धिमान है.

शृंण तो मुखं ही हैं. वीन छोकका जीवनेवाला तथा समर्थ राज्यका स्वामी बुद्धिमान नहीं. यह रावण भोगेच्छा मात्रका खपासक या और वह खीमें देवा हुआ या. वह परमास्माको भूछ गया था. छोकवासना और देहवासनामें जकद्वंद वेंघा था. पुरुषार्थको ही परम श्रेष्ठ मानता था. नियति — प्रारब्धका उसे समरण नहीं या और पौरुपका वह पौषक था. पर वह जानता न या कि पारच्य पौरुपरूपसे ही नियामक है. ऐसे मदोनमच राजाके मदका नाज करनेके लिये एक सबेंधर महेश्वर ही समर्थ हैं. विधावाका लेख यही सबेंधर महेश्वरका लेख है. उसे निब्कर करनेके लिये खुद जीवोंकी सामर्थ्य ही नहीं.

गवणने चाण्डालके नाश करनेका संकल्प किया, तब सभामें बैठे
हुए एक नन्त्रीने कहा कि — 'महाराज! मेरा तो दृढ निश्चय है कि विधाता
मूढा ही है. आपके द्वार पर झाद्ध लगानेवाला चाण्डाल कहां ? और
आपकी ममर्थ राजपुत्री कहा ? जो इस मूर्ज विधात्रीको कुछ भी कछ होती
तो यह लेख लिखतीं ही नहीं, जरा विचार तो करती! पर महाराज! इस
चाण्डालको मार डालनेके पीछे विधाताका छेख सचा हुआ कि सुठा यह
आप कैसे जान सकोगे तथा यह कुनुद्धि ब्रह्मा फिर अनेक तर्क वितर्क
लडावेगा और लपना ही मत पकड़े रहेगा. मेरी तो यह राय है कि इस
चाण्डालको यहांसे दूर किसी ऐसी एकान्त आहम बस्मा दीजिय कि जहां
मनुष्यका वीज ही न हो. वहां पडा र यह मर जायगा और विधाताका
लेख कपने आप ही जुठा होगा.'

विधाताका छेल सत्य है वा असत्य, इसका तिश्चय करते के लिये गावणते भी यह सछाह मान छी. फिर उस निर्दोष चाण्डाछको पक्ड भँगाया और उसके पंग्या एक अगृठा कटवा कर उसे समुद्रके दीच एक टापूर्वे भेक दिया तथा फिर ब्रह्मां कहा – ' कर ब्रह्मा । अब तेरे विधाताका छेल कैसे स्वा होगः सो दताना!'

ब्रह्माने इतना ही कहा — "महाराज! विधाताका छेख त्रिकालमें भी मिथ्या नहीं हो सकता, स्वयं चिद्धन भी उसे भिथ्या करनेको समर्थ नहीं."

कीवांव होकर रावणने कहा — "अभी भी तू अपनी जिंद नहीं छोड़ता ? ठीक हैं, परन्तु जब मेरी पुत्रीका दूसरे राजयुत्रके साथ विवाह होगा नव तेरे चार जिरोंमेंसे एक शिर में विना काटे न रहुंगा."

अब एकान्त द्वीपमें छोडे हुए चाण्डालका क्या हुआ, सो सुनो. 'हे राजाविगज जनक ! जिस चाण्डालको द्वीपान्तरवास कर विधा गया था, वह चाण्डाल अपने हतभाग्यके लिये उस समय बहुत बहुत रहन करने लगा. जसने विधाताको सनेक प्रकारकी गालियां दीं और ब्रह्माको भी पांच पंद्रह भली बुरी कहीं. जब उस एकान्त द्वीपमेसे छूटनेका उसे कोई भी मार्ग नहीं मिला, तब उसने समुद्रमें कूद कर मरनेका निश्चय किया, पर उससे वह मर न सका, क्योंकि वह उसके भाग्यों न था.

दैवेच्छासे इस द्वीपमें निर्मेख पानीके झरने कई थे और धनेक प्रका-रकी वनस्पतियां उग रही थीं. इन वनस्पतियोंके फल फुलादिका आहार करके वह अपना जीवन व्यतीत करने लगा. थोंडे दिनोंमें भूप तथा वर्षांसे वचनेके लिये पड़ी हुई लकडियोंके स्तंभ बना कर पेड़ोंकी छालकी रस्ती वना कर एक झोंपडी बांधी और वह अपनी आयु ईश्वरप्रार्थना कर न्यतीत करने छगा. पूर्व जन्मके किसी कुसंस्कारके कारण उसे चाण्डालपना प्राप्त हुआ था. पर जीव रुत्तम था, इससे वह ईश्वरको मूळा नहीं. जिसका कोई रक्षक नहीं उसका ईश्वर रक्षक है. रावणके तजने पर भी ईश्वरने उसे तजा नहीं. बारह बरसतक उस एकान्त द्वीपमें रह कर और वनफलेंका आहार करके उसने मानसिक तप करना आरंभ किया और पूर्व जन्मके जपने पापकर्मीका संपूर्ण प्रायश्चित्त किया. वह निर्मेख हुआ। उसकी कान्ति भी फिर गयी. ईश्वरकृपासे उसके ज्ञान और बुद्धिमें भी फेर पड गया. वह एक महान् भाग्यशाली पुरुष बन गया. पर्मात्माका पर्म उपासक बना और उसका नित्य भजन कीर्तन करने लगा. १२ वर्ष इस प्रकार वीते, फिर उस चाण्डालको उस द्वीपके छोड़नेकी इच्छा हुई. जंगलर्मे पडे हुए **द**श्लोंकी लकडी ला ला कर और वृक्षोंकी छालकी रस्सी वना बना कर उनकी एक दूसरेके साथ बांधा. उनके ऊपर अनेक प्रकारके दृशोंकी डाली और पत्ते विछा कर एक सुन्दर बेड्डा वनाया और उसपर वैठकर ईश्वरके भरोसे उस बेडेको जलमें तैराता छोड दिया.

दैनकी छपाके भागे मनुष्यकी दुर्नुद्धिक अनेक उपाय भी कभी सफल नहीं होते. वह वेदा तैरता २ भरतखंड़के पश्चिम किनारेपर था पहुँचा. दुष्ट-द्युद्धि रानणने जिस चाण्डालकी अन्न जलके विना मर जानेकी कल्पना की थी, वही पुरुष कर्मके भोग भोग कर, शुद्ध कांचनरूप बन कर, फिर कर्म-भूमिपर आ पहुँचा.

जिस दिन उस चाण्डालने भरतभूमिपर पैर रक्खा उसी दिन कर्य-मृकपुरीके राज़ाका पुत्ररहित निर्वेश अत्रस्थामें मरण हुआ दा. इससे प्रभा- तमें जो पुरुष नगरद्वारमें प्रथम प्रवेश करे उनकी प्रजा और मंत्रिमंडलने राजा बनानेका निश्चय किया था. देवेच्छासे वह चाण्डाल ऋष्यमूकपुरीके राज्यपदको प्राप्त हुआ तथा लोगोंने दैवगतिराजके नामका जयजयकार किया.

्योडे दिनोंमे रावणकी राजपुत्री विवाहयोग्य हुई. उसका स्वयंवर रावणने रचा. उसमे अनेक राजा उपराजा रावणकी कुंकुमपत्रिकासे इकट्टे हुए. देवगित राजा भी इस स्वयंवरमें रावणके निमंत्रणसे पंधारा था. स्वयं-वर्गडपम फिरती रावणकी राजकन्या पदारथने दैवगित राजकी तेजस्वी मनमोहनी मूर्ति देखकर, उसको वरमाला पहना दी तथा त्रिलोकविजेता रावणने अपने मनमें निश्चय किया कि विधाताके लेखको निष्फल करनेमें समर्थ हुआ हुं.

रीतिके अनुसार यर कन्याका विवाह हुआ तथा जमाई राजाको दश दिनतक कुळरीत्यनुसार मन्दिरमें रखा. एक दिन रावणने राजसभामें मूंछपर ताव देते हुए ब्रह्माजीसे कहा — " छारे ब्रह्मा ! तेरे विधाताका छेख मिथ्या करनेमें में सफळ हुआ कि नहीं, सो अब कह."

ब्रह्माजीने निधडकपनेसे और निर्श्चित होकर उत्तर दिया — " महा-राज! विधातांके छेखको निष्फल करनेके लिये किसी समर्थने अवतार ही नहीं लिया और इस सृष्टिमे प्रलयपर्यंत अवतरेगा भी नहीं! होनारतके आगे पदार्थ मिध्या ही है."

त्रह्माजीका यह वचन सुन राजसभा रावणसमेत खिलखिलाहटके साथ हैंस पड़ी. गवणने कहा कि, 'कहां तो वह झाडू देनेवाला चाण्डाल और यह राजेन्द्रके समान ऋष्यमूकपूरीका दैवगतिराज कहां ? अरे ब्रह्मा ! सभी त अपना हठ छोडना नहीं ?'

त्रहानि उत्तर दिया - 'महाराज! में असत्य बोला नहीं और वोलंगा भी नहीं, आप चाहे जो कहो, पर मेरा तो निश्चय ही है कि विधाताका केख मिथ्या करनेको कोई भी समर्थ नहीं.'

इस तरह दो चार बार ब्रह्माका बचन सुन कर रावणको बहुत बडी शंका हुई. उसने अपने मंत्रिमंड़लके साथ फिर विचार किया तथा कराचित यह दैवगतिराज ही कहीं चंड़ालपुत्र होनारत हो ऐसी शंका बतायी. फिर रावणने उस चाण्डालका जो अंगुठा काट डाला था, उसकी निशानीका विचार किया. देखने पर वह भी पहचान सहजमें न हो सकी. दैवगतिराज सहा ही हाथ पैरोंने मोजे पहने रहता था, इसमे रावण उसके पैर नहीं देख सकता था. कर्मसंयोगसे एक दिन दैवगतिराज एकान्तमे स्नान करता था, तब गुप्तद्वारमेंसे रावणने देखा, तो दैवगतिराजका दायें पैरका कॅगूठा न था. उसे देख कर वह चिल्ला उठा कि 'निःसंशय विधाताका लेख मिध्या करनेको कोई भी समर्थ नहीं. में ऐसा प्रबल प्रतापी राजा हूं, पर विधाताके लेखको न फेर सका, तो इस जगतमें ऐसा कोई भी प्राणी समर्थ नहीं कि जो विधान ताके लेखको फेर सके ? निःशंक होनारतके पास पदार्थ मिध्या ही है.'

जनकर्की सिथिला नगरीकी नदीके तटपर खडी हुई सती स्नीने राजा जनकर्की संबोधन करके कहा — "हे महाराज! आज ही मेरी एत्यु निश्चित है! उसे रोकनेको कोई समर्थ नहीं और तुम जो इन्छ प्रयास करोगे वह मिथ्या ही है. इस जगतमे आवर्जन तथा विसन्नर्त हुआ ही करता है. नियमित समय पर एत्यु होती हैं और फिर जन्म होता है. मृत्यु यह तो प्रकृति ही है. अब सुनो. ६ महीने पीछे आपके वागके फुआरेके पास आकर आपने सभी जो हठ किया है वह पूर्ण करनेकी इच्छा हुई हो तो मुझे पूछना तब से अपने मनका सेद कहुंगी."

यह तचन कह कर वह स्त्री जलके वर्तनको लेकर धमधमाहट करती हुई चलने लगी. राजा जागे २ चला. उसके मंदिरके पास जाकर खड़ा रहा. तलाश किया. देखा तो घरका झरोखा बहुत दढ जान पढ़ा. इतनेमे वह स्त्री धानी सर कर उस झरोखेके नीचे सायी. एक दो पग सागे रख कर ठीक झरोखेके नीचे ज्यों ही वह पतित्रता स्त्री पग रखने लगी, इतनेमे सचानक भूकंप हुसा और दढ झरोखा दूट पड़ा और वह पतित्रता दव कर मर गयी.

चस सतीका वचन सत्य हुआ तथा राजा अति उदासीन बन, राज भवनकी और पीछे छौटा. प्रथमके खी पुरुष विनोद करते थे, उनको देख कर यह सी हँसी थी, इससे राजा जनकको बडी शंका उठ खड़ी हुई थी, उसमें फिर इस सतीका भविष्यज्ञान देखकर वह बहुत व्याकुछ हुआ. यह भेद कौन जाने और कहे ? इसी विचारमें दिन पर दिन बीतने छो. छः मास कब पूरे हों इसकी राजा बडी आतुरतासे बाट देखने छगा. छः मास पूरे हुए. दक्षिणायनके सूर्य उत्तरायणमें आये. प्रभात होते ही राजा जनक अपने बगीचेमें गया तथा फञ्जारेके समीपमें जाकर बोळे — "हे मधुरी मैना! तूं कहां है ? यहां आकर तूं मेरा संदेह निवारण कर."

तत्क्षण एक वृक्षपरसे मैनाने मनुष्यकी आनाजसे कहा — "हे जनक-राज! अभी तक तुम्हारी यही छाछसा है ? उस स्त्री पुरुषके विषयमें मेरे हुँसनेका कारण जानना है ? जरा विचार करी इसके जाननेके पीछे तुमको इस लोकमें सुख वा आनंद मालूम नहीं होगा, अब भी तुमको फिर दूसरी अवधी बतलाती हूं कि तवतक ठहरो, धेर्य धरो. आजसे तीसरे वर्ष आज ही के दिन तुम्हारी प्रजामेंसे तुमको जो बुलाने आवे उसके यहां जाइये. वहा तुम्हारे मनका समाधान एक वालिका करेगी. ऐसे कहती वह मैना आकाशको उड़ गयी और राजाकी शंका ज्योंकी त्यों बनी रही. राजानें जैसे तैसे छः महिने ज्यतीत किये, पर अब तो तीन वर्ष ज्यतीत करने हैं. बड़ी संदेहजनक कथा है. वडी कठिनतासे तीन वर्ष पूरे हुए और राजा उस नियमिन तिधिकी बाट बैठा २ देखता था.

## माता - पुत्र और वे ही पति - पत्नी

टम नियत तिथिको प्रभार नगरजेठके यहां से राजाको निमन्त्रण भाया. नगरजेठन कहलाया या कि 'भाज हमारी पुत्रीका वित्राहसँबन्ध है. इस समय आप पधार कर हमारी जोभाको बढाइये.'

वह मैनारूपी जी नगरेंगठके पुत्रके यहां क्रन्यारूप अवतरी थीं. यह कन्या चतुर तथा बुद्धिमान् थी. जब जन उसे पूछा जाता कि वहिन! तैरा विवाह किया जाय ? तम उम वह भूत भिन्यकी जाता वालिका इतना हीं कहती थी कि 'भेरे विवाह के समय राजाको बुलाइयो।' तथा उसके अनुसार आज राजाको निमन्त्रण दिया गया था. जनकराज नगरहोठके यहा गये. तुरंत ही जातिकी रीतिके अनुसार नारियल, गुडधानी आदि बांटी गयी तथा क्रन्याका विवाह हुआ. क्रन्यके मा बाप और नरके मा बाप क्रन्छा संबंध मिलनेसे राजी राजी हो गये. दोनोंके कुटुम्बमे आनंद सस्यव ला गया.

इतनेमें वह कन्या दोड़नी दोडती जायी और राजाकी गोदीमें बैठ गयी तथा राजाके सामने इक्टक देखती रही. राजा भी उसका मुख देखता रहा. क्षणमर पीछ विलिखिलाहट हें हैं कर वह वालिका बोली — 'स्थों राजाधिराज जनकराय! कुछ याद है कि मैं कीन हूं शिलोर मेरा विवाह जिसके साथ किया गया है वह कीन ?'

गजाकी दृष्टिके पास सब दिखाव प्रत्यस हुआ. पूर्व जन्ममं जो माता पुत्र थे, वे ही इस जन्ममें खी पुत्रपंक संबंधमें जुड़े हैं. इस बालि काफे ऐसे बचन सुन कर राजा तो ऐसे आश्चर्यमें पढ़ गया, कि क्या कहूं. इसकी तो उमे खबर दी न रही; फिर वह कन्या वोली — "महाराजा- विराज किया विचारमें पड़े हो ? इसी प्रकार संवारकी रहेंट्साला चली आती है. एक जन्ममें जो माता पुत्र होते हैं वही दूसरे किसी जन्ममें खीं

पुरुष भी होकर रहते हैं और तीसरे जन्ममें भाई बहिन वा और किसी संबंधसे जगतमें विचरते हैं. एक जन्ममें मनुष्य वा पशु होता है तो दूसरे जन्ममें पक्षी होता है, तीसर जन्ममें उद्भिज भी बनता है और किसी जन में खेदज भी होता है. जैसे २ जिसकी वासना होती है वैसा ही वैसा वह जन्म धारण करता है. जिन स्त्री पुरुषोंको तुमने झरोखेमें देखा था, उनको देख कर मेरे हँसनेका यही कारण था. पूर्व जन्ममें ये माता पुत्र थे. जिसके पयोधरपानसे तृति होती थी. उसीके पयोधरमर्दनसे आज नृति होती है. पूर्व जन्मके माता कार पुत्र इस जन्ममें स्त्री सीर पुरुष होकर विलास भोगते थे. उसे देख मुझे हँसी आयी कि अहो! नियंताकी कैसी कटपटी लीला है. तुमकी जो शंका हुईथी, उसका आज मैंने समाधान किया. हे राजन ! इस संसारके जीव अपने २ कर्मानसार अंनेक प्रकारके जनम धारण करते हैं, पर जो जीव बुद्धिमान् पंडित, चतुर तथा अत्यंत सूक्ष्म विषयका जाननेवाला होता है, वही जीव रजोगुण तमोगुणमेंसे मुक्त हो, प्रबल आवरणशक्तिका नाश करके जन्म मरणके फेरेमेंसे छूट सकता है. अन्य सबकी तो यही गति है कि आता है और जाता है और फिर थीछे आता है और मरता है, जन्मता है और फिर मरता है. नवे २ कर्मीकी गठडी वांघता है. पीठपर नया भार छादता है और इस भारके तले नये २ जन्ममें नये २ कर्मके बोझोंके नीचे दबता ही जाता है. जो नानरणशक्तिके छपासक हैं वेही जीव अनास्थावाले, प्रतिकूल तिश्चयवाले तथा अमित मनवा है हैं. वे संसारमें ऐसे छीन हो जाते हैं कि इस विश्विप्त शक्तिकी मोइशक्तिमे पडकर अत्यन्त दुःखका ही भोग करते हैं. इस जगतमें वहीं जीव जन्म मरणसे रहित हो जाता है, जो विद्युद्ध श्रद्धांसे भक्तिका -सेवन कर निर्मान हो संसारमे विचरते हुए देवी संपत्ति प्राप्त करनेको मथते हैं – सर्व वासनाओं का विनाश करते हैं, स्वरूपका अनुभव छेते है, परमा-त्मामें एकनिष्ट बनते हैं, उनको ही परम शान्ति तथा आनंदरसकी प्राप्ति होती है. महाराज ! यह गहन विषय इस बालिकाके मुखसे शोभा नहीं. देता, किसी महात्मांक पास यह तत्त्वसार प्रहण कर विचरी!!"

राजा जनक इस बालिकाके मुखसे यह अद्भुत वृत्तान्त सुन कर क्रिमसे चसका चुम्बन कर उसके सगे स्तेहियोंका उसका कुछ भी हाल न बतला कर वहांसे बिदा होगये. बालिकाने राजाके साथ क्या बातचीब की, इसका किसीको कुछ भी संशय नहीं हुआ. बालिका भी स्वामाविक दी तिसे अपनी सिखयोंके साथ खेलने लगी. नगरशेठके पुत्रकी पुत्रीका

डसीके समान धनाट्य पुरुषेके पुत्रके साथ विवादसंत्रेष हुआ था, इसस्टेर सारा नगर न्यावहारिक आनंदमें मग्न था

#### जनककी उदासीनता

इस प्रकार सर्वत्र आनंद फेल गया था, पर एक ही पुरुष उदासीन था. उसका चित्त हावला वावला हो रहा था. वही अकेला अपने मन्दिरमें शोकातुर मुद्रासे चक्कर लगाया करता था. उसे खाने पीनेमें, राजकाजमें, संखारसुखंग, धन कीर्तिमें, पुत्र कलत्रमें, किसीमें प्रीति नहीं होती थी. एका-न्तमात्र प्रिय था. यह राजा जनक था. 'पूर्व जन्ममें मैं कौन था और उत्तर जन्ममें में कॉन होऊंगा,' इस विचारने उसके मनको घेर लिया था. मनकी गित ही विलक्षण है. वह बैठा र भूतकी तरह अनेफ चाल करता रहता है. उसे काममें लगाये गहों तो ठीक रहता है, चंचलता करते उरता है. किसी महारमाने कहा है: —

यह मन भृत समान हैं, दौरे दांत पसारी। बांस गांठि उतर चढे, सब वळ जावे हारी॥

जो बिजली एक स्थलपर एक रहे, दीपककी ज्योति स्थिर रहे. ती ही मन स्थिर रह सकता है. ऐसा राजाका मन खूत चकडोरे - चक्करपर चढा हुआ था. उसकी उदासीनता अपार थी. उसके संगय अनेक थे. वह जागते हुवेभी औघाते हुएकी तग्ह वैठा रहता था. किसी कार्यमे भी उसका चित्त लगता न था. उसके मनमे अनेक प्रकारकी पीड़ा होती थी. पूर्व जन्मका कृतान्त जाननेको वह उत्सुक वन गया था. कोई भी योगी महात्मा उसके मनका समायान करे, इसकी शोधमें वह लगा था. फिर राजसभाके पंहितोंसे भी वह नये २ प्रश्न करने लगा. इस लोकके पंडित, लोगोंके मनका रंजन करनेको जनमे हुए हैं, वादविवादकी मधुरता जाननेम समर्थ हैं, शास्त्रका न्याख्यान करनेमें क़ुशल हैं, शब्दचातुर्य दर्शानिमें निपुण है, राज्य साम्राज्यका विचार करनेमें निपुण हैं, किंतु परम तत्त्वके जाननेमें वे वालकसे भी वालक है. श्रेय निराला है तथा प्रेय निराला है. प्रेय पुरुष-मात्रका वंधन करता है. जो प्रेयको प्रहण करते है वे जीव देवी संपत्तिसं हीन होते हैं तथा जो श्रेयका प्रहण करते हैं वे ही श्रेयके मार्गगामी होते है. श्रेय यह श्रहाविद्या है तथा प्रेय अविद्या है. जो विद्याकी इच्छा करता है वही परम तत्त्वको ज्ञान सकता है. जो अविद्याकी सेवा करना चाहता है वह द्योकमे धीर तथा पंडित माना जानेवाला होने पर भी मृढ तथा अंधेका हाम पकडकर चलानेवाछे अंघेके समान है, वह स्वयं ही इस जगतमें आए ही अंग्रेकी भांति ठोकरें खाया करता है, तो दूसरोंको क्या मार्ग वतलावेगा? विवक्षण, बुद्धिमान, शमदमादि लक्षणयुक्त, संस्कारी, विचारी, विवेकी, विरक्त पुरुष ही आत्मविद्याका अधिकारी है. वही गत जन्मको जान सकता है और पुनर्जनमसे बच सकता है — वही मुमुख्न है, उसीको 'में कीन हूं, कहांसे भाया हूं, कहां जाऊंगा,' इस बातकी जिज्ञासा होती है. जैसे निर्मल आरसीमें स्पष्ट मुख दिखाई पडता है, वैसे ही संकल्परहित, वासना-रहित कर्म और अकर्मका भेद जाननेवाले आत्मापरमात्माके जिज्ञासुके ही हृदयाकाशमें जीव तथा शिवके स्वरूपका दर्शन होता है. जनक राजाकी राजसभाम अनेक विद्वान और गुणवानं, शासके वादविवादमें निपुण और लोकको समझानेवाले पंडित थे, पर ब्रह्मकी जिज्ञासावाला एक भी जीव नहीं था. तब योगीराज विना जनक राजाके पूर्व जन्मका हाल कीन कह सके ? उत्तर जन्ममें क्या होगा, यह कीन समझा सके ?

राजा दिन प्रतिदिन अपनी जिज्ञासामें अधिकाधिक आगे बढने व्लगा. पूर्व जनमका बृत्तान्त जाननेकी उसकी वासना दिन प्रतिदिन विशेष प्रवछ होने लगी.

राजाकी उदासीनताकी वार्ता प्रजामें ठांव ठांव विशेष प्रवल होते लगी. कितने ही यह भी कहने लगे कि राजाको कोई रोग हो गया है. इससे अनेक वैद्य उसका उपचार करनेके लिये आने लगे. पर राजाने खबके मनका समाधान किया कि जैसे तुम निरोगी हो, उसकी अपेक्षा में अधिक निरोगी हूं. हां — मुझे रोग है, पर मेरे रोगकी औषधि तुम्हारे पास नहीं और उसकी चिकित्सा करनेके तुम अधिकारी भी नहीं, तो दवा क्या देने वाले थे? इस तरह राजाकी उदासीनताका भाव कोई नहीं समझ सका. प्रतिदिन संसारकी ओरकी उसकी वासना कमती होने लगी. उसकी भोगवासना शिथिल हो गयी, दिन दिन वैराग्यवासना बढती हुई दीखने लगीं, संसारके तापरूपी दावानलकी ज्वालाकोंसे तप गया, पूर्वजन्म और उत्तरजन्मका चित्र ज्ञाननेको उत्सुक वन गया तथा परमा-रमाकी अनन्य भावसे भक्ति करने लगा, नम्नता तथा विनयसे साधुसंतोंका सेवन करने लगा, संसारको वह विष्ठातुल्य देखने लगा.

## योगीन्द्र मुनि

उसकी ऐसी स्थिति बन जानेपर एक दिन योगीन्द्र याझवल्क्य -नामक मुनि उसकी राजसभामें पधारे इस मुनिकी प्रभावश्री देखते ही राजाके मनमें सहज विचार स्कृतित हो छठा कि मेरे किसी भाग्यके योगसे ही ये मुनीश्वर पचारे हैं, ये मेरी शंकाका यथार्थ समाधान करेंगे, मुझे नारेंगे, अभय करेंगे.

तव राजाने परम भक्तिसे मुनिकी अर्घ्य, पाद्यसे पूजा करके और उत्तम सिंहासनपर वैठा कर प्रार्थना की कि "हे महात्मन्! आप इस जीवमे न्याप्त उदासीनताका समावान करनेको समर्थ हो. हे मुनीश्वर! कृपा करके मेरी शंकाका समाधान करो. देव! 'में पूर्व जन्ममे कीन था,' उसके जाननेकी मुझे वडी इच्छा हुई है, इससे, हे छपासिंधु! मुझे वताहरें कि में पूर्व जन्ममे कीन था और अब पीछे मेरा क्या होगा ?

योगीन्द्र मुनिने कहा - "हे जिज्ञासु जनक! तुझे जो जिज्ञासा हुई है वह परम कल्याणरूप है. मनुष्यजीवनकी इसीमें सफलता है. 'में कीन हूं, कहांसे आया, कहां जाऊंगा, यह सव किस शीतिसे हुआ, कर्ता कीन, डपादन कारण कीन,' यह विचार होना और इसे विचारना किसी जनमके सुकृतका परिणाम ही समझना. जैसे प्रकाश विना अन्यसे पदार्थका ज्ञान होता नहीं, वेसे ही विचार विना अन्य साधनसे ज्ञान नहीं उत्पन्न होता. पूर्व जन्मका ज्ञान सिद्धयोगीमात्रको ही होता है और कोई उसे नहीं जान सकता. तुमको उसे जाननेकी इच्छा है स्रोर तुम्हारे कर्मका विपाक हो गया होनेसे तुम इसके जाननेके ष्रधिकारी हो. पर पूर्व जनमका चरित्र कोर चारित्रय जान रेनेके पीछे तुझे कुछ नया ही चसका खगेगा - चटपटी लगेगी, जंका होगी लौर भय होगा, इस लिये इस विचारको तु मनमेसे निकाल दे और प्रफुद्धित मनसे तथा नीति धर्मन गह कर राजकाज सन्हाल, जो क्षात्रकुलोत्पन्नका परम धर्म हैं. प्रत्येक जीवको अपने ही धर्मका सेवन करना चाहिये. जो जीव परधर्मका सेवन करता है वह अनर्थको ही प्राप्त करता है!! तू क्षत्रिय है, तेरा धर्म प्रजापालनका है, वही कर्तव्य तू पूर्ण कर और उसीसे तेरी सहित होगी. पूर्व जनमें तृ कौन था इसे जाननेसे तुझे क्या विशेष अर्थिषद्धि होगी ?"

राजा जनकने कडा — "महाराज! इस राजपाट तथा संसारपर मुझे जरा भी प्रीति नहीं. जनतक में पूर्व जनममें कीन था और उत्तर जनममें क्या गति होगी तथा उत्तम गति प्राप्त करनेके लिये मुझे क्या करना श्रेय-स्कर है, यह नहीं जानूंगा, तबतक यह सब पदार्थ, प्राणीं, राजपाट और बैभव मुझे तुच्छ ही हैं. इस लोकका बैभवविलास तथा शरिद्ध सिद्धि, सुख संपत्ति भले ही छोटे प्राणियोंक मनको शानित देती हो, पर मुझे तो यह दावानलकी भांति ज्वाला बरसानेवाली जान पहती है. राजपाटपर मुझे प्रीति नहीं, रानी और राजपुत्रपर भी प्रीति नहीं, देह, गेह तथा ऐश्वर्यपर भी मुझे प्रीति नहीं, ये सब पदार्थ मुझे दिन प्रतिदिन बढ़ेसे वहे दु:ख – शोक – क्लेश उत्पन्न करते है. हे देव! सुकृत बा दुष्कृत करनेमे मेरी प्रीति होती नहीं, कर्तृत्व भोक्तृत्व धादिपर मेरी उदासीनता न्याप गयी है. मुझे यह सर्व जगत् मायासे मोहित हुआ ही जान पडता है. हे महाराज! मुझे प्रगट हुई शंकामेंसे तारनेवाले एक आपही हो, इस लिये जाप इस जिज्ञास जीवकी प्रार्थनाको पूर्ण करों!"

क्षणभर विचार कर योगीन्द्र मुनिने कहा — "हे राजन ! अपने पूर्व जनमका मृतान्त तुझे जानना हो तो विदर्भा नगरीके सुविचारशील ब्राह्म-णकी कन्याके पास जाकर पूछ, वह तेरे मनका समाधान करेगी. जबतक तू लौट कर न आवेगा तवतक में इस पासके तपोवनमें रहुंगा.!"

### शोधन-पर्यटन

'योगीन्द्र सुनिकी आज्ञानुसार व्यपना राज्यका कार्यभार मंत्रीको सोंप राजा जनक व्यकी । विदर्भा नगरी जानेको निकला. योढे समय पीछे राजा जनक सुविचारशील ब्राह्मणके मन्दिरपर जा पहुँचा. यह ब्रह्मदेव गुणवान, सकल शासका परम जानकार, धमेपर परम प्रीतिवाला, व्यतिथिका सत्कार करनेमे सदा जागृत, नित्य कमेमे सदा परायण, ॐकारका तीन कालमें जप करनेवाला और परम ज्ञावा था. कोई महान पुरुष जानकर सुविचारशीलने राजाको अपने यहां ठहरनेका स्थान दिया. अल्प पुण्यके प्रभावसे तथा प्रारम्पके योगसे उसकी पुत्री विध्वा हो गयी थी, इससे उसके साथ वात करनेका प्रसंग सहजमें राजाको प्राप्त नहीं हुआ.''

दो तीन दिन पंडितजीके यहां विश्वाम करनेके बाद, एक दिन सुवि-चारशीलकी कन्या शर्माती २ राजांके पास आकर बोली — "हे पिताजी! हे राजा जनक । आप योगीन्द्र ऋषिकीं प्रेरणासे अपने पूर्व जनमका वृत्तांत जाननेको पधारे हैं, परंतु आपकी उस इच्लाको में पूर्ण कर सकूं ऐसा नहीं हो सकता. क्यों कि मैं विधवा धर्ममें रहती हूं. अन्य पुरुषके साथ एकांतमे बात करनी, यह विधवाको दृषण है. महाराज! आप जानते हो कि विध-वाका धर्म अति कठिन है. पर आप मेरे पितातुल्य हो, बल्कि धर्मशील हो, प्रजाके भी पिता हो, इसींसे थोडी देर आपसे बात करती हूं. आपको में इतना ही कहरी हूं कि आपको जो पूर्व जनमका युत्तान्त जानना ही हो तो दाशीपुरीके नगरसेठकी खीसे जाकर मिलो. वह आपकी शंकाका समावान करेगी.?

गजाको वो अपने पूर्व जनमका वृत्तांत जाननेकी ऐसी वही उत्कंठा हुई यो कि जनकनगरीसे विदर्भा नगरीवकका अपार परिश्रम भूछ कर, उस पंडिता वालाको प्रणाम कर, दूसरे दिन वहांसे काशीको विदा हुआ. चलते २ योडे ही समयमें एक दिन राजा प्रमात समय काशीपुरीमें पहुँचा. इस नगरमें उसका कोई परिचित नहीं या. कहां मुकाम करे, ऐसा विचार करता २ वह घीरे २ चला जाता या, इतनेमें राजमार्गके उत्पर एक विशाल भवनके चौगरेपर खडी हुई एक नदयोवनाने कहा — 'महाराज जनको प्रभारो! में आपहीके दर्शनोंकी अमिलापाम खडी थी. आप सुविचारशीलकी विधवा करते। यह भवन काएका ही हैं, उसने मेरे यहां ही प्रधारनेकी विनति कि है सो पूर्ण करो. यह भवन आपका ही हैं, में भी आपकी ही हुं, आप यहा प्रधारिये.'

राजा जनक - एक एनजानी - अपिरिचिता चरणा खीके मुखसे यह वचन सुन कर चिकत हो गया. वह इस नगरसे अज्ञात या चया नगरकी प्रजामेंसे एक भी मनुष्य उसे पहचानना न या और राजा उस समय छन्न-वंशमें भी था, हो भी नगरशेठकी छीने उसका इस प्रकार आदर सरकार किया जिससे उसे दहा आखर्य हुआ, इतना ही नहीं, यिनक पंडितराज-सुविचारशीळभी विभवा कन्याने जो उसको भेजा है, यह खुचान्त नगरशेठकी खीने कसे जाना, किसके द्वारा जाना, यह भी उसको अति आखर्यमय हो पद्धा. विचारमें निमम हुआ गज्ञा नगरशेठके मंदिरमें गया नगरशेठकी छी सारे घरकी मालकीन थी. सर्व ऐखर्यसंपन्न थी. उसकी आज्ञा पालन करनेवाळे अनेक दाख दासी प्रतिसमय हाजिर थे. वह परम साध्वी थी. अनेक कारणोंसे खीके चरित्रपर शंका उपन्न होती है, ऐसी गंका एक भी छारण उसके सम्बन्धमें नहीं उत्पन्न हुआ था. ऐसी वह सुशीला, दक्षा, संस्कारी और झानकी अधिकारी, अतिथिका सरकार करने-वाळी, धर्मपरायणा, सवी, साध्वी स्था सर्व प्रति समान भावसे वर्तने हारी थी.

उसकी काहा होते ही नौकर चाकर राजाकी सेवामें हाजिर होगये. सुंदर मंदिरमें सुंदर परंगपर राजाकी कासन दिया. वहां वह कानंदसे पैठा. राजा अभिव होगया था. इस कारण गर्म जल हाय पैर बोनेको लाया गया. फिर स्नान धर नित्यके पर्कमेसे निवृत्त हो, वह भोजन करने बैठा.

भोजन करते समय जो उत्तम भोजन तैयार होकर आया था, उसका प्रसाद पाकर थोडी देर राजाने एकान्तमें विश्राम किया. भोजनके समय उसने जो भोजन लिया, उसका स्वाद लेते उसे ऐसी शंका उत्पन्न हुई कि ऐसे ही मिष्ट भोजनका आहार किसी कालमें भैंने किया है. पर कव और किसके हाथसे किया है, इसकी उसे याद न आयी. तथापि उस राजाकी इसी जिचारमें ऐसी शांत निद्रा था गयी कि, 'यह जगत क्या है ? में क्या हूं ? इसका उसे भान भी नहीं रहा. जैसे अच्छी तरह प्रव्वित किया हुआ धिप्त इंघन मात्रका नाश करता है, वसे ही गांढ निद्रा भी जगत्के व्यवहार मात्रको भुला देती है. उसमें 'अहम्' ऐसी आत्मवुद्धिका नाश हो जाता है. स्वातुभव जाता रहता है. केवल एक जातिकी निर्विकल्प समाधि ही प्राप्त होती है. जामत, स्वप्न तथा सुष्टुप्तिमें जो नया र आनंद होता है, उसके विना अन्य ज्ञान जनकरायको इस गाढ निद्रामें नहीं रहा था. थोडी देरमें इसका श्रद्धातमा किसी दिव्य स्थानमे जाकर खड़ा रहा. उसमें उसने ऐसा देखा कि वह आत्मज्ञान प्राप्त करनेके लिये मूंड् मुंडाय, अपनी स्त्रीके पास भिक्षा मांगने जाकर खड़ा रहा है तथा उसकी रानी कोधायमान दृष्टि करके उसे उपदेश करती है. उस उपदेशका आप अनादर करता है. पर पीछेसे रानीके वजके समान तीक्ष्ण उपदेशसे अपने सत्य ज्ञानको प्राप्त होकर 'अहं ब्रह्मास्मि' की स्थितिको पाता है, उसका कर्ता भोक्तापना मिट जाता है, वह सब उपाधिको भस्म करता है, सर्वत्र समभावनाकी दृष्टि करता है, इष्ट अथवा ध्यनिष्ट पदार्थकी प्राप्ति होने पर समदृष्टिपनेके योगमें निर्विकारी ही हो रहता है, ब्रह्मानंदका अमृत जैसा रस पीनेमें उसका चित्त आसक्त हो जाता है, अन्दर तथा बाहरके विषयोंका अनुसंधान चूक जाता है, वह देह तथा इन्द्रिय आदिकी अहंता ममता रहित बन, मुक्त दशा भोगता हुआ जगतमें विचरता है. उसका इदंभाव नाशको प्राप्त हो जाता है. वह जीव तथा ब्रह्मके मेदको तथा ब्रह्म और जगत्के भेदको तुच्छ गिनता है. प्रजानन और मंत्री, पुत्र और रानी उसकी पूजा करते हैं इसका उसे सुख नहीं, वैसे ही कोई अपमान करे तो उसे कुछ दुःख भी नहीं होता. ऐसी स्थितिको देखता विदेह नगरका सदेही राजा जनक वही देर तक गाढ निद्रामें चिदानंदके स्वरूपमें छीन हो गया था. राजा जनक जंब निद्रामें था तब निद्रावस्थाका यह आनंद अति आश्चर्यसहित भोगता था.

ं इस आनंदका सुख अधिक काल भोग न सका. नगरशेठके सेवक 'राजाकी उठा हुआ जानते ही सुखप्रश्लालनके लिये जल ले आकर खंडे रहे. हाथ पग थो, शरीरकी तंद्राका त्याग करके, राजा अपने आसन पर वेठा.

इतनेमें नगरशेटकी पत्नी उसकी सेवामें हाजिर हुई और खणभर चड़े गाढ़ प्रेमसे उसका मुख देखती रही, फिर दोनों हाथ जोड़ कर बोळी — " महाराज! सुनिचारशीलकी निधना कन्याके सेजे हुए आप यहां मले पथारे! 'आप पूर्व जनमें कीन थे तथा उत्तर जनमें आपका क्या होगा,' यह जाननेकी महाराजको जो इच्छा हुई हैं, यह आपका एक पागलपन ही है. यह निचार आप अपने दृदयमेंसे निकाल डालो. पूर्व जनमका चरित्र जाननेसे आपको विशेष सुख क्या मिलना है ? क्या आनंद होना है ? जिस सत्कर्मके योगसे आपको चक्रवर्तीकी पद्वी प्राप्त हुई है वह भोग कर, उसीमें आनंद करो. पूर्वजनमका इतिवृत्त जाननेसे आपको विशेष फल प्राप्त होनेका नहीं, उल्टा आप जो इस समय आनंद भोगते है, वह नष्ट हो जायगा, यही फल प्राप्त होगा!"

राजा जनकने कहा - "हे देवि ! हे करयाणि ! मेरे पूर्व जन्मका वृत्तान्त जाननेले मुझे आनंद हो अथवा उढ़ासीनता ज्यापे, सुख हो वा दुःख हो, इसकी मुझे दुछ पर्वाह नहीं. जो जीव भूतसे अज्ञात है, वर्त-मानको सम्हालना नहीं, भविष्यका अनुसंधान करना नहीं, पूर्वजन्मका फल जान पापनय कृत्यका त्याग करनेका श्रम नहीं करता, वह जीव विश्रान्तिका स्थान प्राप्त करनेके लिये अपात्र ही है. जैसे पहचान लिया गया चोर चोरी नहीं करता, बलिक मैत्री करता है, और सर्व काल भय-भीत और कंपित रहता है वैसे ही परिज्ञान प्राप्त करनेके पीछे इस जगतुका भोग (कप्ट) आनंद ही देता है किन्तु दुःख नहीं देता. जो मैं पूर्व जनमका अपना वृत्तान्त जानं, तो में शुद्ध अन्तः करणवाला वन, मनके ऊपर कैसे संयम करना, किस सुकृत्यका फल राजभोग है तथा कौनसे सुकृत परम स्थानकी प्राप्ति भावीमें करानेवाले हैं उनका बहुत ही अच्छी तरहसे उप-योग करनेवाला होकंगा. जैस अन्यभिचारिणी पतित्रता स्त्री घरके काम काजमें प्रवृत्त होनेपर भी अन्तःकरणमें पतिसंगकी स्सायन चलती रहती है, त्रेसे ही सब ज्ञान प्राप्त होते ही मेरी वृत्ति उस दशाको प्राप्त होगी, यह भेरा इड संकरप है. हे कल्याणि! जनतक मेरा इड संकरण सिद्ध न हो, तवतक में सुख अयवा आनंदसे रहित ही हूं. जिस समयसे मेरे मनमें पूर्वजनमका कृतान्त जाननेकी इच्छा हुई है, उसी समयसे विश्रांति, वैर्थ और आनंद चला गया है, एक क्षण भी मेरा खन्तःकरण उसका आस्त्राद

चस्तनेमें व्यथनान् नहीं. हे देवि ! अपनी यह जिज्ञासा पूर्ण करनेके छिये में आपके पास जाया हूं. यह जिज्ञासा पूर्ण करनेका तुन समर्थ हो, ऐसा में मानता हूं. जहांतक मेरी यह जिज्ञासा पूर्ण न होगी वहांतक मेरे चित्तकी शान्ति न होगी."

नगरसेठ ही सेठानीने कहा — "हे महाराज जनक! बुद्धिमान पुरुष भूतका विचार नहीं करते, भावीका ही विचार किया करते हैं और भावीके सुखके लिये प्रयत्न करते हैं. गया सो तो गया. गयेको विसार हो. जाते हुएको संभालो."

जनकरायने कहा — '' हे अंबे! भूवका झान भावीके कार्यमें धहायता देनेवाला है, भूव यह मार्गदर्शक है. भूव कालमें किये हुए कभमें जीवने जहां र खता खाया है तथा उपका फल भोगा हे, उपका झान जो जीव रखता हो तो मिवज्यमें वह अपना मार्ग बहुत ही सरलतासे ज्यतीत कर सकता है. परमात्माकी सृष्टिके जीवोंमे भूत कालके झानका अभाव ही होनेसे भविष्यमें उन्हें अनेक प्रकारकी ठोकरें खानी पडती है. जो पुरुषको भूवकालका झान हो तो जिस मार्गसे उसने अथोगित पायी है, उस मार्गका स्वल्प भी संग बुद्धिमान पुरुष नहीं करता बिक त्याग करता है. जीवकी अथोगितका मूल कारण भूवकालके झानका अभाव ही है, इस अथोगितमेंसे तिरनेके लिये मुझे भूवकालका अपना चित्र जाननेकी इच्छा हुई है."

नगरसेठकी स्तीने कहा — "हे राजन्! जो ऐश्वर्य आपको इस जनममें प्राप्त हुआ है उसके उत्परसे ही आप मानो कि आपके मूतकालका चित्र खित उत्तम होना चाहिये. मूतकालमें किये हुए कमेंसे इस जनममें तुमको उत्तम फल मिला है और मिलेगा. जैसे रस्ती निषे अंघेगेमें देखा हुआ धर्प उजियालेने रस्ती मालम होता है, पर धर्पके भयसे उत्पन्न हुआ कम्पादिक तो घीरे घीरे ही शान्त होता है, वैसे ही तुम्हारे प्रारच्यका मोग भी भोगे पीछे घीरे घीरे शान्त होगा. इठ करनेसे वह शान्त होने-वाला नहीं. जो प्राप्ति तुमको इस जनममें हुई है, उसीम तुम अपने आत्म-ज्ञानको सतेज रस्त कर विचरोगे, तो उससे ही तुमको उत्तम स्थानकी प्राप्ति होगी. पर पूर्व जनमके ज्ञानसे ही तुमको उत्तम स्थानकी प्राप्ति होगी. पर पूर्व जनमके ज्ञानसे ही तुमको उत्तम स्थानकी प्राप्ति होगी. पर पूर्व जनमके ज्ञानसे ही तुमको उत्तम स्थानकी प्राप्ति होगी. पर पूर्व जनमके ज्ञानसे ही तुमको उत्तम स्थानकी प्राप्ति होगी, ऐसा न मानो. प्रारच्य तो भोगना ही पढेगा, पर क्रियभाण विद्युद्ध होगा तो सिक्यके दलेशोंसे सुरक्षित रहोगी."

" अस्तु! हे राजेन्द्र! आपकी इच्छा पूर्व जन्मका जीवन वृत्त जान-नेकी है तो वह पूर्ण करो. आप श्री यहांसे खंपावती नगरीमें पधारी. जब ब्याप उस नगरीमें प्रवेश करोगे कि तत्काल उस नगरीके बद्ध राजा विवेक-सिंहको पुत्रकी प्राप्ति होगी. यह राजा जन्म जन्मका वाझ है. इसके कर्ममें पुत्रका सुल नहीं पर आपकी ही जिल्लासा पूर्ण करनेके लिये उसके यहाँ पुत्रका जन्म होगा, 'राजाके यहां पुत्र हुआ,' यह वर्तमान सुनते ही राजमहरू तथा नगरमे आनंद आनंद व्याप जायगा. जैसे यह देह, गेर हया जात् भी क्षणमंगुर है, वैसे उसका आनंद भी क्षणमंगुर है. क्योंकि तीन घडीका बायुष्य भोग कर वह राजकुमार मृत्युकी शरणको प्राप्त होगा. नगरजन चहासीन होकर उसे इमशानको है जायगे. हे गजन ! इमशानमें जिस स्यलपर उस बालकको गाडे, वह जगह तुम ज्यानमें रखना. मध्य राजिको उस स्यलपर जाकर पवित्रदाधे उस शव (मुद्दें) को गढेमेंसे बाहर निकाल, स्तान कराकर, त्रिपुण्ड् धारण कराके, गोदीमें सुद्धा छेना. कंठमें फूटोंकी माला पहिनाना. फिर वह शवरूपी बाउक आपकी इच्छा पूरी करेगा. पर हे राजन ! में निश्चयपूर्वक आपसे निवेदन करती हूं कि भापका ईस लोकका आनंद इमेशाके लिये नष्ट होगा. पर आपकी भावी प्रयल हैं, उसके दूसरे कारण अनेक सुर्खोकी प्राप्ति भी होगी." इतना कह कर वह छी चप हो गयी.

चस लीक ऐसे गृढ वचन सुन कर राजा विस्मित हुना. नगरसेठकी सेठानीकी प्रार्थनासे वह वहां दो दिन रहा, पर चसके हृदयमें तो उथक प्रथल हो रही थी. फिर उस खीको प्रणाम कर उसके मिवज्य हानकी प्रशंसा करता २ कुछ दिनमें चंपावती नगरीमें दाखिल हुआ. नगरमें प्रवेश करते ही नगरसेठकी लीके कथनानुसार राजाके यहां पुत्रजन्म हुआ. हार पर तोरण वांघे गये. राजमहल, किला तथा कोटपर ष्त्रजापं उडने लगीं. प्रजाजन आपसमें मिठाई वांटने लगे. बहुतसे केदी छोडे गये. माट, चारण और मंगनोंको राजाने बहुतसा द्रव्य दिया. वे जयजयकार करने लगे. बादाणोंको बहुतसा दान दिया गया. इस प्रकार प्रजामें आनंद छा गया. इस महोत्सवको देखता २ राजा नगरकी सहकपर फिरता है. इतनेमें पक्ष- दम यह आनंद बंद हो गया. राजपुत्रकी मृत्यु होगयी. जहां एक छण पूर्व आनंदच्यिन भर रही थी, वहां सर्वत्र शोक व्याप्त हो गया. ढोल दमामें बंद पढ गये. हाथमें ली हुई मिठाई हाथहीमें रह गयी. घ्वजा, पताका,

तोरण उतार लिये गय तथा राजाके अहोभाग्यकी प्रशंसा करनेवालेंकी आंखोंसे आंसुओंकी धारा बहने लगी. थोडी देर पीछे राजपुत्रको एक संदर जरीके बस्त्रमें छपेट कर इमशानमें छे गये. सबके साथ राजा जनक भी इमज्ञान तक साथ चला गया. विवेकसिंह राजाके सेवकोंने राजकुमारको एक गढ़ेमें पथरा दिया. मिट्टीमें मिट्टी मिल गयी. उदास मुख स्तान कर सब लोग अपने २ घरको चले गये. राजा जनक भी एक धर्मशालामे जा उतरा.

जो कल था नहीं, आज है नहीं, जो विजलीके समान क्षणमर ही दर्शन दे कर या, न था - हुआ, न हुआ हो गया है, उस राजपुत्रके छिये राजा और रानी, नौकर चाकर, दासी दास अत्यंत रुद्न करते हैं तथा संबंधी जन उनको समझाते हैं. जगतकी छीछा ऐसी ही विचित्र है. पर उसे कीन समझता है ? समझनवाळोंने समझा नहीं, जाननेवाले जान न सके; तो औरोंकी क्या सामध्ये ? यह संसार ही ऐसा है. वृद्धिके अन्तमे स्वयं. अञ्चतिके अन्तमें पतन, संयोगके अन्तमें वियोग, ऐसी संसारकी रहॅटमाला है. इस परभी जीवकी ऐसी क्षुलकता है कि, जो मूर्तमें नहीं था, भावीमें नहीं तथा वर्तमानमें विजलीकी तरह अरप झलक दिखला कर न जाने कहाँ गया, यह माछूम नहीं पडता, जान सकते नहीं, उसे सत्य जान कर मोहांध बच जाता है. सृष्टिका नियम है कि, जो जन्मा है, वह मरेगा! तथापि 'में' और 'मेरा' इन दो अक्षरोंके संबंधसे बँधा हुआ पुरुष व्यर्थ संताप करता रहता है. विषय, सुगे वा स्तेही, धन वा कीर्ति चिरकाल रहनेवाले नहीं, किसी समय जातेवाले ही हैं. पर मनुष्य इतना निर्वेख है कि, उनके त्याग करनेम असमर्थ है. इतना ही नहीं, बलिक इन विषयोंमेंसे जब आप ही आप बंधनमुक्त होता है तब वह अतुह्रित परितापको पाता है. जीवकी प्रकृति ही है कि वह अशोच्यका शोक करता है, तथापि ब्रह्मवेत्ताकी तरह समय २ पर वाद करता है. पर शुद्ध सत्त्वगुणी पंडित जीवितोंका वा मृत-कोंका, किसीका भी शोक नहीं करते.

" अञ्यक्तादीनि भूतानि ज्यक्तमध्यानि भारत । अञ्यक्तनिधनान्येव तत्र का परिदेवना॥

अर्थ - मूत मात्रका भादि अन्यक्त है, अंत भी अन्यक्त है, मध्य मात्र ही अ्यक्त है, तो फिर उसका खेद क्या ? "

परन्तु इस जगतक जीव मोहपाशमें वॅधे होनेसे, सत्यासत्यका मेदा-मेद् न समझनेके कारण ही खेद पाते हैं, दुःखी होते हैं तथा क्षणभरका वैरास्य धारण करके त्यांगी बन जाते हैं.

#### शवका सजीव होना

आधी रातके समय राजा जनक इमशानमें गया. भागीरथीके निर्मेल जलमें स्नान किया तथा भीगे वखोंसहित जहा राजकुमार गाड़ा (द्वाया) गया या वहा आया. कुदारीसे जपरकी मिट्टी निकाल डाली. फिर राज- इमारको गट्टेमेंसे बाहर निकाला. उसके शरीरपरकी धूल तथा जनतु अलग कर डाले. वालकुमारका सर्वाइ, इस भी छुम्हलाया न या. पूर्वकी भाति उसका तेजस्वी शरीर था. राजाने उस वालकको पित्रत्र जलसे स्नान कराया, मस्तकपर त्रिपुण्ड लगाया और गोदीमें सुला कर श्र्यों ही गलेमें पुष्पोंकी माला पहनायी, त्यो ही उस वालकके नेत्र खुळ गये और खिल खिलाकर हैंसके बोला — "अहो पिताजी! आप यहां कहांसे पधारे हैं? बहुत जन्ममें आज सुझे आपके दर्शनका लाभ हुआ, इसे में अपना अहोभाग्य समझता हूं. आप मेरी माताके मेजे हुए यहां पधारे हैं क्या? आप तो मिथिला नगरिक स्वामी हैं, सकल सुखेश्वर्यको भोगते हैं. प्रजा आपके उपर प्रसन्न है. आप धर्मको जानते हैं तथा धर्मनुसार राज्यकार्यभार चलाते हैं, तब आपको यह क्या संदेह सवार हुआ की मैं पूर्व जन्ममें कौन था? यह जानूं.'

सचिकत चित्तसे दृढप्रतिहा राजा जनकने कहा - "हे वालकुमार! तृ कौन ? तेरी माता कौन ? तेरा पिता कौन ? जो चमत्कारसे भरे हुए वचन तेर मुखसे निकले हैं वे वचन एक प्रकारसे मेरे आनन्दकी वृद्धि करते हैं और दूसरी तरहसे मुझे आश्चर्यमें लीन करते हैं ! मुझे तृ पिताके नामसे पुकारता है ? नगरसेठकी स्त्रीको तृ माता कहता है ? इसका खुलासा कर तथा में पूर्व जन्ममें कौन था ? यह कह."

# जनककी पूर्व जन्मकी कथा

वालकुमार वोला — "हे महाराज! आप मेर पूर्व जनमके पिता हो. आपका नाम प्रज्ञानदेव था तथा आप विश्वपुरीके महासमर्थ राजा थे. आपकी स्त्री मेरी मातुत्रीका नाम सुमितदेवी था. मेरा नाम मोहांघसेन था तथा सुविचारगर्माकी विधवा पुत्री मेरी स्त्री थी. उसका नाम शिलवती था. जनम जनमानतरके कमोंकी श्रेष्ठताके योगसे आपको विज्ञान प्राप्त हुआ था, इससे आप साधु संतोंका सदा सेवन करते थे तथा हर समय विश्वेष और आव-रण शक्तिका पराजय करनेम लगे रहते थे. राज्यकार्य यथावत चला जाता था. आपके प्रतापसे आपके मंत्री न्यायपूर्वक कार्य करते थे. प्रजा सुख़; शांतिसे वर्तती थी. पूर्ण ज्ञानी होनेपर भी देवसेवाका आपने त्याग नहीं

किया था. समद्दष्टिपनसे छाप, प्रजाके उपर राज्य करते ये तथा आपको निश्चय था कि नित्य हजार अतिथियोंको भोजन करानेके पीछे, और उन अतिथियोंमेंसे ब्रह्मेच्छु महात्माओंके सुखले जीव तथा ब्रह्मकी एकताकी कथा सुननेके पूर्व कभी भी, भोजन नहीं करते थे. संत महात्माके सुखसे छाप जो ज्ञान प्राप्त करते थे वह ज्ञान मेरी माता सुमितको नित्य रात्रिको सुनाते थे तथा वह साध्वी एक चित्तसे हृदयमें घारण करती थी. आपके सत्धंगसे वह भी इस जगतको मिथ्या जानती थी, संसारके मोहसे विरक्त थी तथा आपकी तरह साधुकोंकी खेवा पूजा करनेमें सदा ही तत्पर रहती थी. आपके संतसेवन और ज्ञानसंपादनके कार्यमें, मेरी स्त्री ज्ञीलंबती हमेशा आपको सहायता देती थीं. धीरे धीरे शीलनती भी पुण्यनती बनती गयी. सहात्माओंके मुखसे अनेक वार्ते सुन कर उसके मनमें ग्रम भावना उत्पन्न होने लगी. परन्तु आपकी तथा मातुष्री ही इस रीति प्रीतिमें मेरी कुछ भी प्रीति नहीं थी. साधु संतोंके सवन, पूजन तथा अर्चनको में एक ढ़ोंग मानता था. अनेक अतिथि अभ्यागतोंका स्राप सत्कार करते थे, उसे में संसारमस्त जीवोंका पेट भरना, व्यर्थ खर्च करना ही गिनता तथा परलोक और षात्मज्ञानको में मूर्खपन गिनता था. कमो २ यह मेरा मनोमान शीछवती भी छुनती थी. परन्तु आप तथा अपनी मातुश्रीके प्रति मेरी पूर्ण भक्ति होनेसे भावके इस सत्कर्षके संबंधमें मैंने आपको एक शब्द भी कैमी कहा नहीं था. हे राजा जनक! आप तो सदा ही संतोंकी सेवामें ऐसे निमप्र हो गये थे कि उन महात्माओं के प्रतापते इस मिथ्या संसारपरका सब मोह नष्ट हो गया था. जगतुक आधाररूप, सब वस्तुओं के प्रकाशक, सर्वेन्यापक, सर्वाकार, नित्यशुद्ध, निर्विकरूप, चैतन्य ब्रह्मका यथार्थ ज्ञान होनेफे आप पात्र होते जाते थे तथा उससे कियारहित बन कर जैसे बने देसे अहंकार. रूपी बावके नाश करनेका प्रयत्न करते थे. धीरे २ आपका अन्तरात्मा यचि ब्रह्मके ज्ञानंमें निम्म होने लगा, तथापि मुक्तिके ऊंचे शिखरपर पहुँचनेके छिये जो दो पंख - 'वैराग्य' वथा 'बोघ' है, उनमेंका शुद्धसंकरपसे होनेवासी दृढ़वापूर्वक निष्काम कर्मक्पी वैराग्यका पंख व्यापको अभी प्राप्त नहीं हुशा था. दो पंखवाला पक्षी ही आकाशके पार पहुँच सकता है. शुद्ध संकल्पसे हुई दृढतापूर्वक निष्काम कमेरूपी वैराग्य भीर बोबके पंखोंनाला पुरुष ही ब्रह्मकी निर्विकल्प समाधिको पा सकता है. वैराग्यवान जीवसे ही भीतर तथा बाहरके विषयोंका त्याग हो सकता है. आपको मोखकी इच्छा भी, इससे अंदरके सन विषयोंको आपने त्याग किया था, पर बाह्याचारका मापने त्याग नहीं किया था. जिसकी तीत्र वैराग्यहां जागृत हुई हो नहीं जीव समाधिको प्राप्त होता है. समाधिनिष्ठ जीवका बोध हढ होता है, हढ बोधवाला जीव बंधनसे मुक्त होता है, बंधनमुक्त जीव नित्य सुखका आनंद प्राप्त करता है, सुमुक्षुको वैराग्यसे विशेष आनंद देनेवाला दूसरा कुछ भी नहीं, प्रेमपुरस्तर परमेश्वरकी सेत्रा करता तथा उद्योग सर्वस्व अपेण करता जो पुरुष संसारको विषयम गिन उसके रसास्वादकी जागृत वा स्वप्तमें भी इच्छा नहीं करता, वही पुरुष आत्मनिष्ठ होता है, वही अहता ममतारूपी जगतके जंजालको त्याग कर आशाके वंधनको काट कर, इलका तथा मान अपमानका अभिमान छोड़, कियाको दूरले ही नमस्कार कर, शुद्ध सत्के दर्शनका भागी बनता है, ऐसा पुष्प अनात्म पदार्थका चित्तन नहीं करता और दुश्लके कारणरूप मोहके वश नहीं होता. इस स्थितिके आप अपेक्षित थे, परंतु बाह्य व्यवहारका त्याग करनेके लिये आप समर्थ नहीं हुए थे, इससे आपको पुनर्जन्म धारण करना पड़ा है.

पूर्ण ब्रह्मका ज्ञान प्राप्त करनेके लिये, हे पिता जनक! आपका उद्योग सदा रहता था, परंतु आपका प्रारच्य आपके सतकी कसीटी करनेके लिये दूसरी दिशाकी भोर फिरवा माळ्म होता या. अविधि अम्यागर्वोकी सेवा करनेमें बाप एकनिष्ठ थे, उसकी कसौटी करनेके छिये मानो परम परमा-स्माने निष्मय किया हो वैसे, भागके राज्यमें महामयंकर दुष्काल पड़ा, वारह वर्ष तक वृष्टिका बिन्द्र भी न पहा. आप अटल टेकी होनेसे खर्व ऋदि सिद्धि दे दे कर भी अतिथि कश्यागर्तोको विमुख नहीं जाने देते थे. पर नगम्की सब प्रजा दुष्कालेक भयसे राज्य छोड कर माग गयी. आप अतिथि अभ्या-गर्वोकी सेवा भली मांवि करते वया उसीमें मम रहते. पर प्रजाको जो कष्ट पड़ता या उस जानकर भी भागने उसकी रक्षा नहीं की. क्षत्रियका धर्म है कि 'प्रजापालनमें सदा तत्पर रहे,' इस ही आप भूल हो गये तथा वही तुमको धुनः जन्ममरणके कारणका वीजभूत हुआ. हे थिता! प्रत्येक आत्मनिष्ठ पुरुपको यह सत्य जानना चाहिये कि उसे स्वधमें मलात्कारसे भी छोडना घचित नहीं; कप्ट वा छेशोंन भी छोडना योग्य नहीं. जो स्वधर्मको छोड देता है तथा उत्तम भी परधर्मका सेत्रन करता है वो वह उसे मयकारी ही हो पहता है. क्षत्रियका धर्म प्रजासंरक्षण है. उसके स्यागसे ही आज तुम इस लोकमें विचरते हो, नहीं तो आपके लिये श्रष्ठ स्थान तैयार ही था.

पीछेसे हम सबको भी राज्य छोडनेका प्रसंग आ पहुँचा. आप, मेरी माता, में तथा मेरी स्त्री ये चारों जनें अरण्यमें चेळ गये. चारह दिनका उपवास हुआ. इन दिनोंमें अञ्चका एक दाना भी नहीं मिला. गिरते पहते ळडखडाते हुए, उपर आकाश और नीचे धरतीके आसरे बरसती छुके वीच हम सब लोंग विन्ध्याचलके अरण्यके बीच जा पहुँचे, वहां एक योगीका आश्रम देख पडा. सर्वे स्थलमें सूखा पड रहा था, पर वहां नव पछवित देख पडा. उस जाअममे कोइ महान् संत पुरुष रहते थे. वह योगी कोई देवांशी महात्मा थे. उनके आश्रम पर हम छोगोंने जाकर थोडी देर विश्राम किया. चन योगीके प्रतापसे अथवा किसी अदृश्य कारणसे मध्याह्ममे उसी पर्णकृटीके पास एक वृक्ष पर भोजनसे भरे हुए चार पात्र देखनेमें आये. वे पात्र अन्यके होनेके विचारसे आपने तो प्रहण करनेका संकल्प भी नहीं किया और मेरा मन उस पात्रके भोजनके लिये व्याक्कल हो रहा था. परंतु परायी वस्त उसके स्वामीकी आज्ञाके विना नहीं यहण कर सकते, विना आज्ञाके प्रहण करना यह एक प्रकारकी चौरी है, ऐसी आपकी आज्ञासे मैंने अपने मनको बडे कष्टसे रोका पर उस अगाध शक्तिमानकी अकल गतिके अनुसार वे चारों पात्र आपसे आप जिस बक्षके नीचे हम लोग बैठे थे वहां उतर आये और अपने आप परोस गये. तुरंत ही आकाशवाणी हुई कि ' हे प्रज्ञानदेव! यह भोजन तेरे छिये हैं, तू इसे स्वीकार कर.' वारह दिनका उपवास हुआ था, हम सबका शरीर शिथिल हो रहा था, पर केवल आपके सतके आधारपर ही हम तीनोंका प्राण भी शरीरमे था. फिर भी वहांसे दो कोस पर नदीमें भाप स्नान करने गये. जाते समय भाप भाजा करते गये कि मैं जबतक न **जाऊं तबतक तुम इस भोजनको छूना भी नहीं. आपकी आज्ञानुसार हम** तीनों जन वैठे ही रहे. परन्त जिस नियमानसार आपने स्नान संध्यादिके करनेका विचार किया, वह विचार हमको नहीं आया. हम तो उस मोज-नके लिये तत्पर और आप कव आते हो, इसके लिये आतुर हो रहे थे. थोडी देरमे स्नान संध्यासे निवृत्त होकर आप आये. भोजनके चारों पात्रोंको चारोंके सामने परोस, ब्रह्मापण करके ब्रास छेनेके पूर्व ही आप विचार करने लगे कि, 'मुझसे भी विशेष दु:खी अतिथि अभ्यागत कोइ हो तो उसे जिमाकर पीछे मैं जीमूं 'ऐसे विचार करते २ आप दूरके मार्गमें बाते हुए किसी मनुष्यको देखने लगे. थोडी देर तो कोई भी देखायी न दिया, पर जों ही हम चारों जनोंने प्रथम ग्रास हाथमें लिया कि तुरंत ही दूरसे शब्द सुनायी पड़ा-'अरे रे! में एक महीनेसे भूखा हूं, मेरे प्राण जाते हैं, मुझे भीजन दो!' ऐसे कहता २ एक अद्भुत संव श्वास भरे दौडता २ वहां आ पहुँचा ! आपने प्रेमपूर्वक ईश्वरप्रीत्यर्थ अपना याळ उस संतके आगे रख दिया और बंडे प्रसन्न हुए. आपके सत्की यह परिसीमा थी.

सुखमें तो सब कोइ भजे, दुःखमें भजे न कोइ। जो दु खमें दिको भजे, तो दुःख कादेको होइ॥

पर यहां तो एक कौतक बना. उस संतने तो सपाटा भर २ खाके तुन्हारे थालको खाली कर दिया और फिर आपके सामने देख कर कहा कि 'हे प्रभु 9रुष! मै अब भी मूखा हूं, मुझे बहुत भोजन दे.' तुरंत ही यत्किचित् भी शंकाके विना मेरी मातुश्रीसे आपने कहा - 'हे सौभाग्य-वती! अतिथिसत्कारके बराबर दूसरा कोई भी पुण्य नहीं, अपना थाल ब्रह्मार्पण कर दें!' मेरी मातुश्रीको यह बचन बहुत अच्छा त छगा, पर वह सदा ही आपकी आज्ञाके अनुसार चलनेवाली थी. इससे प्रसन्नमुख हो, मनमे संकोच करते २ उसने वह याल उस अद्भुत संतको अर्पण किया। यह अद्भुत योगीराज उस थालको भी स्वाहा कर गया. तव आपने मेरी स्त्रीसे बाल मांगा. मेरी स्त्रीने उस शालमेंसे गुप्त रीतिसे दों प्रास खाकर अपना थाल उस योगीको मनमे अनेक शाप देते २ अर्पण किया. योगी तो वह याल भी स्वाहा कर गया. अब मुझे बडी चिंता होने लगी. में ब्रह्मार्पण - कृष्णार्पणकी वात तो समझता न था. मैने सोचा कि 'यह अद्भत योगी यदि मेरा थाल भी स्वाहा कर गया तो में भूखा रह जाऊंगा, यह विचार कर आपके कहनेको न गिनते हुए मैं छुटेरेके संसान उस थाल-मेंसे मोजन करने लगा. वह अद्भुत योगी यह देख कर मेर पात्रहीमें भोजन करने बैठ गया और बड़े २ ब्रांस भरने लगा, तब मैंने उसके हाथमेसे भोजन छुडानेके साथ २ उस योगीका अत्यन्त अघटित रीतिसे अपमान किया. में जीम चुका था, उसके जोशमें मैंने उसके छाते मारी. आपने बहुत रोका, पर 'मोहाध ' जिसका नाम वह किसको सने !

पर तुरंत ही वह अद्भुत योगी अदृश्य होगया. भोजनके पात्र भी अदृश्य होगयो. महात्माकी पर्णकुटी भी अदृश्य होगयो. आपने अपने मनमें माना कि यह कोई देनी लीला हुई है. इस लीलापर विचार करते हुए ब्रह्मार्पण करके आपने प्रेमसे उत्साहपूर्वक थाल उस संतके समक्ष घरा था, इससे आपको अति आनंद होता दिखाया. ईश्वरको इन्लासे इस थालके अपणिसे आपके, मेरी मातुश्रीके और मेरी पत्नीके शरीरमे अपक्षासे अधिक विशेष शक्ति आयी तथा सबका पेट भर गया हो, ऐसा मालूम हुआ. अरे!

विना भोजनके डकारें आने लगी. पर मुझमे तो थोडा बहुत खा लेनेपर भी, चलनेकी शक्ति नहीं रही. परंतु पूर्व जन्मके किसी सुकृतके कारण इस स्थानपर पढे हुए अन्नके कुछ कर्णोंके भक्षणसे में आपके साथ चलनेको शक्तिमान् हुआ.

हे पिता प्रज्ञानदेव ! थोडे दिन पीछे दुष्काळ मिट गया. हम सब लोग फिर अपने विश्वपुरको लीट आये. धीरे २ प्रज्ञा भी आकर बसने लगी. राज्य फिर समृद्धिवाला हो गया. पूर्ववत् कार्य चलने लगा. पर इस प्रसंगते आपकी ब्रह्मिज्ञासा बढती गयी, लेकिन जीव शिवकी एकताका संपूर्ण ज्ञानपूर्वक समाधान होनेके पूर्व आपका अवसान (अन्त) हो गया. आपके पीछे कमसे मेरी माता सुमित, मेरी की शीलवती तथा पीछेसे में, ऐसे उत्तरोत्तर सब मृत्युको प्राप्त हुए. आप ब्रह्मके जिज्ञासु थे तथा प्रत्येक पदार्थका सेवन ब्रह्मापण किये विना नहीं करते थे, इसका फल अब आप भोगते हैं सो प्रत्यक्ष ही है. परमात्माके वचनानुसार आपका योग अधूरा था, इस कारण आप एक महागाजके यहां जन्म लेकर महाराज हुए हो. इस विश्वमें ऐसा जन्म होना दुर्लभ है. पूर्व जन्मका वृत्तान्त जाननेकी आपको जो अभिलाषा हुई है, सो पूर्व जन्मके सुक्रतसे ही हुई है. आप पूर्व जन्मको नहीं जान सकते, इसका कारण केवल आपके योगसाधनकी न्यूनता थी. इस जनमें फिर भी सिद्धिकी प्राप्तिके लिये आप समर्थ हैं. पूर्वका जो योगाभ्यास अपूर्ण है, वह आप इस जनमें पूर्ण करते हैं. वह पूर्ण होते ही आप सदा विदेह सुक्त ही होंगे."

### सन्तप्रसाद सब देता है

"हे वालकुंतर! हे परम ज्ञानी!" राजा जनकने भपने बालकुमारको सहेश करके कहा — "तेरे कहनेके अनुसार अपने पूर्व जन्मके उंचे धर्मका, - अंचे आचारका और सत्कर्मका मुझे स्मरण होता है. पर मुझे पूर्वकी देह- स्थितिका अवतक ज्ञान नहीं होता तथा तू आज इस स्थितिमें पढ़ा होनेपर - बी तुझे पूर्व जनमका ज्ञान है, इसका कारण क्या ?"

बाल कुँवरने कहा — "हे पिताजी! झरण्यमें जिस योगीका हम सबको दर्शन हुआ था, वह योगी साक्षात् परमात्माका अंशावतारी या अपनी धुधाको तुप्त करनेके लिये उसके मुखमेंसे सूमिपर पढे हुए कर्णोका सैने प्राशन किया था. ये कण उस महात्माके मुखकी महाप्रसादी थीं. वह सेरे कल्याणके लिये ही पृथ्वीपर गिरी थी. परमात्मा श्रीकृष्णभीके साथ रग और उमंगमें खेलते गोपपालक जैसे उनके मुखकी प्रसादीको पाकर परम गतिको प्राप्त हुए ये, वैसे ही मेरे साथ भी चन प्रमुने वैसी ही कीड़ा की थी. मैंने उनके मुखमेंसे भी प्रसाद खीच डिया था और उस प्रभुने मेरे हायमेंसे भी छीन लिया था. आप पृढेंगे कि वर तेरा मोक्ष क्यों नहीं हुआ ? इसका कारण यह कि मैंने कोघमें आकर प्रसाद उनके मुखमेंसे छीन लिया या - प्रेमसे नहीं वैसे ही ज्ञानपूर्वक भी नहीं. यह प्रेरा अपराध तो भारी था. पर वे छपालु प्रमु सदा भक्तवत्सल है. देने जो अज्ञानतामें कर्म क्या, वह प्रमुत्ते मनुष्यका सत्रापीढित वर्षे मान लिया और मुझे गोपाल-बाल की पदवी दी. पर ब्रह्मानतामें हुए कियमाणका फल तो भोगना ही चाहिये, उसे भोगता हूं. आपकी वरह यदि प्रेगपुरस्वर थाछ अर्पण किया होता और प्रसाद प्राश्न किया होता तो सहीसाग्य गिनता सथा आपसे पर्वे उस भामका निवासी वन जाता. उस प्रसादके प्राश्चनसे आज मेरा कारमा छवार्थ है, में त्रिकालज्ञ होनेको समर्थ हूं. इस प्रसादीके योगसे सेरे कृत कर्मका विपाक होनेके पीछे जिस गतिको साप प्राप्त होनेबाछे हैं उसी गविनो में भी प्राप्त होऊंगा. महात्माकी - घरे ! पूर्ण परमेश्वरकी कृपाप्रसा-र्राका फल बिना भिले नहीं गहवा.

वहानतानें हुए वपगवंश योगते आजकल तो मेरा वावर्जन वीर विसर्जन ही हुआ करेगा. एक गढे-से निकज कर दूसरे गढेमें पड़ना, यह नियम तो मेरे लिये नियामक द्वारा निर्माण किया गया है. आपका ऐखर्य तो परम हैं, क्योंकि निष्कामपनेसे ईखरप्रीत्यर्थ कापने सब कर्म किये हैं. कोई भी कर्म आपने ब्रह्मार्पण किये बिना नहीं किया, इस लिये काप कर्मसे निल्प हैं, निर्वाधित हैं, आपके योग और वैराग्यमें को थोडीसी कभी है, वही आपको अब सिद्ध करनी है. जो जीव संसारमें लीन रह कर ब्रह्मार्पण कर्म करता है, उसे किसी कर्मका प्रत्यवाय नहीं लगता. ब्रह्मार्पण कर्मका माहात्म्य कितना है और क्या फल देता है, इसपर एक कथा में तुमसे कहता हूं सो तुम सुनो.

दुवीसाका ब्रह्मापण

गोपियों के मनोरवको पूर्ण कानेवाले, छाधि ज्याधि विपाधिक्य मुक्तगोंसे देसे हुए जीवोंका उद्धार करनेवाले, संसारसागरमें हुये हुओंको तारनेवाले, यंसीके नादमें वेद गाकर गो शिवनोंके मनको हरण करनेवाले, अकुंठित बुद्धिवाले, सक्तीके मनक्षी सरोवामें हंसक्ष्ये रमण करनेवाले मूर्ण पुरुषोत्तम श्रीकृष्ण परमात्मा एक समय श्रीयमुनाजीके तटपर विराज-मान थे. वंसीकी ध्वनि वज रही थी. पशु पक्षी भी उस धुनमें उन्हीन थे. वृक्ष भी उसके श्रवणमें मस्त जड़वत हो रहे थे.

ऐसे प्रभुकी सेवा करनेके लिये वृन्दावनकी गोपियां नित्य उत्सुक रहती थीं. जो गोपियां श्रीकृष्णको क्षणभर नहीं देखतीं, तो उनका कलेजा घवड़ा जाता था, उनकी वंसीका नाद सुन कर गोकुलकी गोपियां विह्वल हो गयी थीं. क्योंकि गोपियां श्रीकृष्णकी अनन्य भक्त थीं. अपने पति पुत्रादि स्रो संवंधियोंकी सेव्ह्यूंखलाको तोड़ कर वे एक श्रीकृष्णहींमें लीन थीं. गोकुल वृंदावनकी गोपियां अपने प्राणसे भी अधिक माने हुए श्रीकृष्णको अपने घरमें जो उत्तमसे उत्तम पदार्थ हो, उसका भोजन करानेमें, अनेक प्रकारके लाड़ करनेमें, उनके दर्शनको चातककी तरह पान करनेमें अपना तन, मन अपण करनेमें केवल प्रेमसे वावली वन गयी थीं. प्रेम ही सर्वोत्तम स्थानका देनेवाला है, कल्याणका दाता है. ऐसे प्रेममें गोपियां वावली वनी हुई थीं.

एक समय गोकुछ वृन्दावनकी गोपियोंने आपसमें यह ठहराया कि आज श्रीकृष्णके लिये उत्तमसे उत्तम भोजन बना कर अपने हाथसे भोजन करावे. इस संकेतके अनुसार सब गोपियोंने अनेक प्रकारके भोजन सिद्ध किये तथा यमुनाके तटपर जहां श्रीकृष्ण वेठे थे वहां आयीं और श्रीकृष्णसे कहने लगीं—"हे नंदलाल! हे कन्हैया! आप हमारे हाथके वने हुए उत्तमोत्तम भोजनोंका आस्वाद लेकर हमारे मनको संतोष दीजिये."

श्रीकृष्णने कहा — "हे गोिषयो ! आज तो मै पिता नंदके साथ भोजन करके खाया हूं, इस छिये मुझे इच्छा नहीं, मेरे पेटमे तिलके समान भी जगह नहीं, इससे यह भोजन में नहीं जीमूंगा, पर जो तुम्हारी इच्छा मेरा सन्तोष करनेकी है तो किसी उत्तम ब्राह्मणको यह भोजन कराओ तो मैं प्रसन्न होऊंगा."

गोपियां श्रीकृष्णके प्रेममे ऐसी लुट्ध बन गयी थीं कि श्रीकृष्णका एक भी शद्द उद्घंचन नहीं करती थीं. उनका प्राण, उनका मन, उनका जीवन, उनका पति, उनका सखा, उनका स्तेही, उनके प्रेमका परम स्थान केवल श्रीकृष्ण ही थे. वे उन्हीं की बाज्ञाका पालन करनेवाली थीं. यद्यपि श्रीकृष्णके वचनसे, उस परम पुरुषके पुरुषार्थसे अज्ञात क्षुद्र गोपवालाओं के मनमें क्षणभर परिताप हुआ, पर उनकी आज्ञाका उद्धंचन करनेमें कोई स्ति दसर्थ न हुई. वे अज्ञालाएं प्रसन्नतासे- बोली – "हे कृष्ण! हम किस

आह्मणको यह भोजन करावें ? इम सव आपकी दासी हैं. आप जिसको कहेंगे उसीको हम यह उत्तम भोजन जिमा देंगी."

अपनी आज्ञाका ऐसी अच्छी रीतिसे पालन करनेवाली गोपियोंके प्रेमसे संतोषित जन, श्रीकृष्णने कहा — "हे गोपियो! यमुनाजीके दूसरे उटपर भगवान् दुर्वीसा मुनि विराजे हुए हैं, उन्हें यह भोजन कराओ."

त्रजमुन्द्रियोंने पूछा — "हे नन्द्नंद्न । यमुनाजी छलाछल भरी हैं. यहा कोई नौका भी नहीं, जिसपर वैठ, पार जाकर मुनिको हम भोजन करावें. यमुनाजलका स्पर्भ किये विना हम किस तरह पार जा सकती हैं ?"

श्रीकृष्णने कहा — " अरी गोपियो ! तुमको इतना भी ज्ञान नहीं कि अलका स्पर्श किये विना उस पार सहज जाया जा सकता है ! यमु-नासे जाकर कहो कि ' श्रीकृष्ण जो सदाका वाल्श्रहाचारी हो तो तू हमको पार जानेका मार्ग दे.' इतनी प्रार्थना करते ही तुम्हारा मार्ग सहज हो जायगा. इसमें कठिनाई क्या है ?''

जिन श्रीकृष्णने अनेक गोपीयोंके साथ कीडा की है, रास रचा है, अनेकोंके आत्माको संतुष्ट किया है, जिन श्रीकृष्णने अनेक गोपीयोंकी छातीपर रमण किया है, ऐसी गापांगनाओंकी धारणा है, वे 'श्रीकृष्ण सद्दा ही वालब्रह्मचारी हैं,' यह बचन सुन कर गोपियां खिलखिला कर हुँसी. तथापि श्रीकृष्णपर प्रीति करनेवालीं गोपीयोंने उनकी भाज्ञानुसार यसुना-सटपर खंडे होकर प्रार्थना की कि तुरंत यसुनाजल होनों ओर स्थिर हो गया और मध्यमें खाली स्वच्छ मार्ग दिखायी पडा. सडसडाहट करती हुई गोपीयां सामने पार चली गयीं तथा पीछे लोट कर सब गोपीयोंने देखा, तो यसुनाजल पूर्ववत बहता था.

सर्व गोपांगना दुर्वासा मुनिके बाष्ट्रमने गयीं और श्रीकृष्णकी आज्ञाजुसार प्रत्येकने अपने २ थाल मुनिको सप्रेम प्राञ्चन कराये. हजारों नहीं,
जिल्हा लाखों गोपियों के थालोंको दुर्वासा मुनिने क्षणभरमे खाली कर दिया.
यह देख कर सर्व गोपिया चिकत हो गयीं. किर दुर्वासा मुनिने सब गोपीयोंको आशीर्वाद देकर जानेकी आज्ञा दी. यमुनाजल तो पहलेकी तरह
अयाह वह रहा या. इससे जलका स्पर्श किये विना पार कैसे जायाँगी, इस
लिये गोपांगना चिता करने लगीं. तब दुर्वासा मुनिने पूछा – " हे गोपांगनाओं! तुम क्यों खढ़ी हो ? तुम किसकी चिन्ता करती हो ?"

गोपीयां वोली - "हे भगवन् ! इत यमुनाजलका स्पर्श किये बिना हम पार उत्तर जावें, ऐसा कोई मार्ग वताओ."

क्षणभार मीन घरके दुर्वासा सुनिने कहा — 'हे देवियो! जिस रीविसे तुम आर्थी, उसी रीविसे जाओ! यमुनासे जाकर कही कि दुर्वासा सुनि जो सदाका निराहारी (उपवासी) हो तो तू हमको मार्ग दे."

अतेक प्रकारकी कींडा करनेवाले श्रीकृष्ण 'सदा ही बालप्रद्वाचारी' और घडीमर पहले लाखों गोपियोंके थालोंका भो तन खा जानेवाला दुर्वासा 'सदाका निराहारी' यह आश्र्य देख कर सब गोपियां बोली— "हमारे साथ रमण करने बाले श्रीकृष्ण बालप्रद्वाचारी कैसे १ वैसे ही घडी- भर पहले भोजन करनेवाले आप उपवासी कैसे हुए ?"

दुर्वामा मुनिने कहा — "हे गोपियो ! में शब्दाहिक गुणोंसे तथा आकाशादिक पंच महाभुनोंसे भिन्न भी हूं तथा उनके अंदर भी हूं. वे मुने जानते नहीं. वे मेरे अंतरमें भी नहीं. में सर्वसंगरिहत आत्मा हूं, तो किस प्रकार भोचा हो सकूं ? व्यवहारदशाहों में मन विषयोंको प्रहण करता है, किन्तु परमार्थ दशामें जब स्रवंत्र आत्मा है तब किस विषयका मन मनन करे, किस विषयमें मन छिप्त हो ? श्रीकृष्ण भी दोनों शरीरके कारणरिहत हैं. जो इच्छासे विषयको सेवे वह कामी है, जो निरिच्छासे स्थवा इच्छाके पूर्ण अभावसे विषयोंका सेवन करता है वह सदा ही श्रकामी है, सदा ही निष्काम है, सदा ही श्रह्मचारी है. सदा निगहारी है. जो परमात्माको अर्थण करके विषयोंको हुद्रवत जान सभावसे मोगता है, सभावसे ही मोजन करता है, वह सदा ब्रह्मचारी और निराहारी है."

दुर्वाता मुनिते इस वचनसे गोपियोंक मनका समाप्तान हुआ. जिस् प्रकार श्रीकृष्णजीके पासंसे जलका स्पर्श किये विना दुर्वासा मुनिके पास गोपियां आयी थीं, क्सी प्रकार जलका स्पर्श किये विना श्रीकृष्णजीके पास पहुँच गर्यी तथा श्रीकृष्णजीका बालब्रह्मचर्य बत जान, पूर्वकी अपेक्षा और मा अविक प्रेम करने लगीं."

ं बालशव ( सृतक बालक )ने कहा — "हे पिताजी! हे जनक! इसी प्रकार आप सदा ही लहार्षण करके व्यवहारके विषयों कुशल रहते थे तथा उसीसे आप संसारके सब पहार्थीसे निलंप थे. श्री पुत्रादिकं, धन यौवना-दिकका आपको साथ न था. केवल अभावसे ही संसारमें प्रवृत्त होते थे. कर्ती भोकापन आपके हृदयपदेशनेंसे पलायन कर गया था. इस सुसंस्कारके योगसे आप उत्तम पदके भोका हुए हो तथा आत्महानमें जो कमी है, उसके जिज्ञासु कने हो. अपना अपूर्ण योग पूर्ण करो, किर विदेहमुक्त बन कर संसारमें विचरो."

### सुख तथा दुःसका प्रेरक कोई नहीं

राजा जनकने उस वाल क्षंत्रसे पूछा — हे वत्स! तुम्हारी माता भी सदा मेरे अनुसार चलनेवाली यी, पर वह मेरी तरह उस पदको प्राप्त न होकर इस स्थितिको कैसे प्राप्त हुई? वैसे ही तुम्हारी की शीलविश्वीकी जो अधम अवस्था मैंने देखी है उस अवस्थाके योग्य वह नहीं थी. इस जगतमें मनुष्यावतार दुर्लभ है. मनुष्यावतारमें खीकी स्थित पुरुषकी अपेश्वा नीची गिनी जाती है. उसमें भी खीको विधवापन प्राप्त होना, यह महान् कष्टका कारण है. विधवापनमें खीको जो जो वर्ष्ट भीगने पड़ने हैं वह अवर्णनीय हैं. प्रथम वो खीको स्ववंत्रपन ही नहीं तथा विधवा तो माता, पिता, पुत्र, सास, ससुर, भाई भौजाइकी आश्रित रहती है. कुबुद्धिवाले दुर्जन सौमाग्यन्वती खीके उपर आरोप करनेमें वो संकोच ही नहीं करते, किर विधवा खोंका दुर्जनमुखसे रक्षण किलण ही है. असहनीय दोपारोपण दुर्मार्गगामी दुर्जन विधवापर करते हैं. पवित्र मनवाली सुशील विधवाका इन सब वालोंसे रक्षा करनेवाला केवल परमात्मा ही है. किर साम्प्रत स्थितिका प्राप्त होना तेगी भार्याको किस कारण मिला है ? सो कह."

"इस जगवके जीव अपने २ कर्मानुसार सुखदुःखको प्राप्त होते हैं." योगी महात्माकी प्रसादीसे झानी बने हुए उस वाल क्रॅंबरने कहा - कोई दुःख देता है वा मुख देता है यह निर्वर्लोका वचन है. सुख तथा दुःखका प्ररक कोई नहीं. जीव अपने कर्मानुसार सुख वा दुःख पाता है. केवल वल-हीन - अज्ञानी - अपुरुपार्थी जीव ही सुख दु:स्व भोगनेमें परमारमाको दोप-भागी करते हैं. जवतक इस लिंगशरीरभेंसे प्रियाप्रियका नाश नहीं होता. देहके ऊपर अभिमान रहना है, परमात्माकी श्रद्धामे संशय रहता है तथा कामनासे कर्मका सेवन करता है, तवतक कमैवल छूटता नहीं. यही कर्म जीवको बलातकारसे आकर्षण कर महामोहमें घसीट है जाता है तथा पुरुष मोहके कारण धर्मको अकर्म और अकर्मको कम देखता है वही पुरुपको वंधनमें हालता है. वास्तवमें कम चिक्त शब्दिके अर्थ है, वस्तुकी प्राप्तिके मर्थ नहीं; वस्तुसिद्धि तो निष्ठामपनेसे तत्त्वके विचारसे और स्वधर्मके सेवनसे ही होती हैं. व्यवहारमें रहता हुआ पुरुष बाहरके कर्मकी जो उपा-सना करता है, वह तो केवल बंघनमें डाल कर अधोगति ही की पहुँचाने-वाटा है. जैसा जिसका कम इसके अनुसार वह इस छोकके भोग भोगता दे. मेरी माता संदूर्ण क्रीधर्मकी उपासक थी, दिनरात पविकी ही सेवास

परायण रहती थी. आपकी आझा उसकी वेदकी आझाके समान थी, उसकी अवेक्षा परम प्रभुकी आज्ञा भी उसके मनसे 'तुच्छ थी. आपकी इच्छा पूर्ण करनेको वह सदाही तत्पर रहती थी, पति ही उसका सर्वस्त्र था. किसी भी कार्यसे आपका मन दुःखी हो ऐसे कामसे वह सदा दुःखी होती थी. मनसा नाचा कर्मणा वह पतिपरायणा थी. तथापि िष्य झानसे, प्रेमंसे, श्रीहरिपतिः की श्रद्धांसे आप असेर रूपसे संत पुरुषोंका सेवन करते थे, जिस श्रद श्रद्धांसे अतिथि अभ्यागतींको दान देनेसे तत्तर रहते थे, वह प्रेम, वह श्रद्धा तथा वह ज्ञान मेरी मानुश्रीमें न होनेके कारण वह आज काशीपुरीके नगर-ज्ञेठकी स्त्री होकर भी राजरानीसे उतरती पदवीको प्राप्त हुई है. स्त्री तथा पुरुषोंका जो जोडा है वह इस लोक तथा पर लोकमें जोड़ा ही विचरताहै. महारमा पुरुषोंका कथन है कि धनेक जन्मनक स्त्री तथा पुरुष पतिपत्नीके संबंधसे साथ २ ही सब स्थानों में विचाते हैं. पर जिसका सत्कर्म थोड़ा है उसको कुछ काल एक दूमरेका वियोग भी सहन करना पड़ता है तथा अपने पूर्व जन्मका कर्म अति महा कष्टसे भौगना पडता है; जुदे र कर्मका फल भोग नेके पीछे फिर वह युग्म रूपसे जोडेके माथ रहते है तथा युग्म-द्वैतर्मेंसे अद्वेत भावको पाकर फिर निर्वाणको पाते है. खीको अपने पतिकी इच्छासे विरुद्ध अन्य प्राणी तथा पदार्थकी इच्छा करनी ही न चाहिये. जो स्त्री पतिकी इच्छानुसार चलनेवाली है, दिन रात जायत्, खप्त, सुपुप्तिमें भी पतिके विना धन्यका दर्शन स्मरण नहीं करती, वही सदा सती है - अग्निमे जलनेवाली अथवा पतिविरहसे एकाएक मरण पानेवाली सदी नहीं.\*

जो पतिकी आज्ञासे परम पुरुषके सेवनमें अनुरक्त है, वही सर्वे काल पतिके साथ रहकर परमात्माकी परम लीलाका रसास्वाद लेनेके लिये भाग्यशाली वनती है. इस पर यह पुराणप्रसिद्ध कथा है, सो सुनो.

## स्त्रीका परम देवता पति ही है†

पूर्व समयमें कौशिक नामका एक ब्राह्मण था. वह अनेक तपरूपी धन एकत्र करके एक दिन 'मवति भिक्षां देहि' करता २ किसी एक पति-व्रताके द्वार पर जा खडा हुआ. इस कौशिक ब्राह्मणके तपका वल ऐसा उप

<sup>\*</sup>यह सत्य है कि अहल्या, तारा द्रोवदा, सीता, मंदोदरी, ये पान परम सती गिनी जाती हैं. इनके सिवाय और भी हैं. इन सबने पतिके पीछे अभिनें कृद, अपना देहोत्सर्ग दिया हो, ऐसा लेख किसी धर्मश्रन्थमें नहीं मिलता.

श्रीमहाभारतके वनपर्वमें यह कथा विस्तारसे वर्णित है.

था कि एक समय वह वृक्षके नीचे बैठा था, इतनेमें ऊपरसे एक बगलीने उसके उपर बीट कर दी, इससे उसने उस वगलीके सामने कोघ दृष्टि की. तुरंत ही वह जल कर मस्म हो गयी. कौशिक ब्राह्मण जिसके घर 'भिक्षः दृष्टि' करके खड़ा रहा था उस गृहस्यकी स्त्रीने कहा—'महाराज! जरा खड़े रहो, में भिक्षा देती हूं.' पर दैवेच्छासे उसी क्षण उस तपोधतको वोध होनेके लिये उस स्त्रीका पति आकर खड़ा हुआ और उसने अपनी स्त्रीसे कहा—'हे साध्ती! जल्दी रसोई कर, मुझे खुवा लगी है.' यह जाजा होते ही वह स्त्री अपने पतिकी सेवामे लग गयी और ब्राह्मणको भिक्षा देना मूल गयी. जब समरण हुआ तब उस विपर्धिको भिक्षा देने आयी. पर विपर्धि को कोचित होकर बोला—'हे स्त्री! तु ब्राह्मणको आशा देकर खड़ा करके अपने पतिकी सेवामें लग गयी, यह तुने महापापका कर्ष किया है.' ऐसा कह कर लाल पीछी आख करके उस स्त्रीके सामने देखन लगा.

न्योधन की यह चेष्टा देख, खोने निड्र हो कर कहा - 'हे महाराज !
में तुन्हारे छोवकी कुछ भी पर्वाह नहीं करती. मेरे लिये दान, धर्म, कर्म, कितिथिसरकार, प्रहापूजन, देवसेश, भिक्त, ज्ञान, यह सब मेग पित ही है. जो खी पितसेवापरायण न गहनेमें लीन है, पितकी आजातुसाग वर्तती नहीं, पितको कुडु वचन कहनेवाली है, पितके प्रेम तथा कोवको एकसा गिननेवाली है, पितके मुखटु:खमें भाग लेनेसे विदूर है, वह खी विकालवें भी परम पदकी प्राप्त नहीं कर सकनी. अतिथिका मरकार करना, यह गृहस्थका धर्म है, आशाबद्धको आतुर रखना यह महाक्ष्ट हे, एवम् आए मुसे इप्ट हो, पूच्य हो, पर आपसे विशेष इप्ट, पूच्य, सर्वोपित, जीवित, प्राण, यह सब मनछा वाचा कर्मणा मुझे मेग पित ही है. में कोई अग्यकी वगली नहीं कि आपके कोशिन नेर्वोक देखते ही जल कर भरम हो जावंगी. जिसने अटल तपरूपी वन प्राप्त किया है ऐसा कीशिक माह्मण अरुपके निर्जन प्रदेशमें बने हुए प्रसंगका वर्णन उम खीके मुखने मुन हर अपने तपके गईको मूल गया."

वाल कुंबरने कहा - "हे महाराज ! पित से बाका यह माहास्य जो सहित्रिशाली की जानती है, पित के हीं कहामार चलती है तथा पित में ही अनुरक्त है, वहीं की पित के समान दिक उससे श्रेष्ठ सुलको प्राप्त होनी है. मेरी माना सहा ही लापके बचतके सनुमार चलनेवाली होने पर भी चारह वर्षके दुक्कालमें नव आपने कहा कि 'तू चन कारी योगी को अने

माग ३ राः

366

बाल है,' तब शुद्ध सारिक भावसे आपकी आज्ञाकों ईश्वरतुस्य आज्ञा नहीं मानकर कसमकसके साथ मुंह बना कर, मनमें संताप करत हुए अपना थाल चमत्कारी योगीकों अपंण किया था, इसीसे उसका भाग्य उतरता रहा. उस कमें के योगसे आज वह फल भोगती है, सो योग्यही है, आपके प्रति अगाध प्रीति तथा सबरित्रके योगसे वह आज सर्व संपत्ति भोगती अवश्य है, पर यह संपत्ति राजरानीका उच्छिष्ट है. आपके प्रति निर्मल भक्तिके प्रतापसे ही वह अपने पूर्व जन्मके इतिवृत्तकी ज्ञाता है, तथापि उसकी स्थिति राजरानीसे उतरती तथा किसी अंशमें पराधीन भी है.

विना ब्रह्मापेण किया हुआ कमें बंधनरूप है

अब मेरी भार्याके कमकी कथा धुनोः वह सदा मेरी आज्ञानुसार चलती थी, परंतु जिस मोहांघपनसे में वर्तता था, उस मोहांघपनको निकासनेको उसने कभी सद्वोध करनेका मेरे लिये विचार भी न किया था. कापकी सुशिक्षाके वचनको वह पूर्ण प्रेमसे सुनती थी, पर उसके अतु-सार चलनेकी वातचीत उसने मुझसे कभी न कही तथा उस प्रकार वर्तनेकी कामनाभी उसने नहीं की. उसके कर्ण मात्र ही सुनकर पवित्र हुए थे, उसका आत्मा पवित्र न हुआ था, उसी प्रकार चमत्कारी योगीको ष्ट्रापकी बाजासे भोजनका पात्र अर्पण करनेके पूर्व उसने वह पात्र चिछिष्ट किया था, बलिक वह ब्रह्मार्पण करनेके पूर्व ही उन सब पदार्थीका सेवन करती थी. जीलवती सदा ही मम परायण अवस्य थी, पर मनुष्यदेहके सद्धर्भसे तथा इस लोककी अपेक्षा कोई परम श्रेष्ठ स्थान है उसको पानेके लिये पुरुषार्थ करनेको यह मनुष्यदेह मिला है, इस ज्ञानसे वह वहिर्भुख थी. उसके कानमें ब्रह्मानंदके शब्दोंका ही प्रवेश हुआ था, इससे वह ब्राह्मणके क्तम कुलमें अवतरी है, भूत भविष्यके झानसे संपन्न है, पर ब्रह्मापण किये विना प्रत्येक पदार्थके सेवनके कारण और पतिकी छन्नतिका साधन साध-नेमें भूळ करनेसे तथा कामके सेवनमें अनुरक्त रहनेसे व धर्मका च्छंघन होनेसे युवानस्थाहीमें वैघन्य अवस्थाके महान् दुःखको भोगनेवाली वनी है. जो स्नी-सती साध्वी पित्रवता सञ्चरित्रशाली स्त्री आप जानकर भी पितकी प्रसन्नतार्थं केवल अनुरक्त रहकर उसकी धर्मके मार्गमें चलानेका उद्योग नहीं करती, वह की गुप्त रूपसे पतिका द्रोह ही करती है तथा स्वधर्ममें मन्द ही है, इस कारणसे वह भी पतिकी अर्जागिनी रूपसे पापकर्मकी फल-भागिनी गिनी गयी है तथा पुनर्जनमें उसे पराधीनपतेका संबद भोगना पहता है. यह संतानरहित रहती है, युवावस्थामें ही वैषव्यको प्राप्त होती है और पराधीन बनती है. ऐसी स्त्रीको पतिपरायण रहनेका पुष्य प्राप्त होता है, यह सत्य है; पर अपना जो धर्म कि पतिको उन्नत स्थानमें रखना, उसमें मुख करनेका फल भी भोगना पडता है.

दे पिताओं! मेरी स्थिति तो तुम देखते ही हो! किसी जनमके ऋणा-तुषंभके योगसे में बड़े बड़े घरोंमें जनम लेता हूं तथा लेना देना चुका कर एक गड़िसे निकलकर दूखरे गढ़िमें पडता हूं. इस प्रकार मेरा कमें पूरा होता है और नये कमेंके बंबसे मुक्त रहता हूं. आजतक मेरे ऐसे अनेक जन्म हो गये हैं. ऋणातुबंधसे कोई भी मुक्त नहीं. जिसपर अपना ऋण जिस प्रकार केना बा देना है उसी प्रकार देना लेना पड़ेगा अवश्य, निस्सन्देह.

#### ऋणानुबंध ही सबका कारण है

किसी एक नगरमें शशिशेखर नामक एक संबरित्रशाळी ब्राह्मण रहता था. उसने अयाचक वृत्तिसे रहनेका निश्चय किया. परमात्माके वचन पर उसकी पूर्ण श्रद्धा थी कि, जिस परमात्माने इस जगतको उत्पन्न किया है, वही उसके योगक्षेमका निर्वाह करेगा.

हे वात सुविचारशर्मा! जो जीव परमात्माके ऊपर पूर्ण महा
रखता है उस भक्तको परमात्मा कभी भी कभी नहीं पडने देता. पर
जीवका छोभी, छोछुप, संसारी स्वभाव उसको क्षणक्षणमें भुढाता रहता है.
अपमें वह ईश्वरपर पूर्ण श्रद्धा करता है, मन, वचन, कायासे परमात्माको
प्रेमसे पूजता है, क्षणमे अपनी प्रारच्यकी निंदा करता है जोर तीसरे क्षण
संसारके पुरुषार्थको सत्रछ मानता है. पर जो जीव ईश्वरका है — ईश्वरका
बन रहा है, ईश्वरको क्षणभर भी दूर नहीं करता, संसारमें रहते हुए उस
जीवकी सब इच्छाएं ईश्वर पूर्ण करता है, वह उसके छिये कभी कभी नहीं
जिदम देता, विन्क निर्वाह ही करता है.

शिशेखर भी वैसे ही निश्चयवाला होनेसे विना ज्योगके बैठा रहता था. वह परम श्रद्धाल, आत्मिनिष्ठ तथा परमात्माकी जपासनामें सवा परमात्माकी जपासनामें सवा परमात्माकी वचनके अपर उसकी हट श्रद्धा थी, पर उसके मनमें छुछ संसव भी था कि 'परमात्मा अपने भक्तका योगक्षेम कैसे करता होगा ?' जो पूर्ण श्रद्धालु है उसके बजीन भगवान् है, पर जो संश्चातमा है उसका वो निस्व विनाश ही है. यह श्राह्मण भी सहस्र संश्चातमा था इससे परिणाममें वह गणवापर दु:सी हुआ या. कभी २ वो घरमें भोजनका भी संशय पढ़ता था,

बालक क्षुधासे ज्याकुल होकर चिल्लाते, उनका रोना सुनकर उसकी स्नी संसारत दुःखित हो चाहे जैसे लेकिन मधुर और नम्न वचन कहती. जैसा शक्तिकेखर सुशील या, वैसी उसकी वह स्त्री भी पतिवर्मपरायण थी. परन्तु पुरुष जितना सहनशील और गंभीर है, उतनी स्त्री नहीं.

्र दुःखसे जली, बालकोंके रोनेसे दुःखी इस स्त्रीने एक समय स्वामीसे कहा — "हे स्वामिन!

' उद्यमेन हि सिद्धयन्ति कार्याणि न मनोरथैः। न हि सुप्तस्य सिहस्य प्रविशंति मुखे मृगाः॥'

च्योग करनेसे सब काम सिद्ध होते हैं, केवल मनोरथसे काम सिद्ध नहीं होते. जैंसे सोते हुए सिंहके मुखमे मृग प्रवेश नहीं करते. तुम तो ईश्वरक ऊपर ही आधार रख कर वैठ रहे हो, पर इन वालकोंकी क्या दशा हो रही है, जरा इनकी ओर तो दें खिये! घरमें अन्नका एक दाना नहीं आपका हाल वो सुदामासे भी गया नीता है. मैं लोगोंकी सेवा करके ज्यों त्यों घरका निर्वाह कर रही हूं, पर स्त्री क्या कमा सकती है ? अधिक क्या कहुं, दो चार पैसे ! उससे इस कुटुंबका निर्नाह कैंसे हो ? मेरा और तुम्हारा चाहे जो कुछ हो, हम तुम तो अन्नके विना दो चार दिन उपवासी भी रह सकते हैं, पर इन वालकोंकी दशा क्या हो रही है, इसका आप कुछ विचार करो तो बहुत अच्छा हो. इनका आक्रोश मुझसे तो अब सहा जाता नहीं. संसारके निबहिके लिये पुरुषको थनका उपार्जन करना चाहिये तथा स्त्रीको उसका नीतिसे व्ययं करना चाहिये. तुम कमाओं और में उड़ाऊं तो मेरा मपराध है. पर आप तो वैठे रहते है, तो में क्या कर ? हे नाथ! जो प्रयत्न करता है, ईश्वर उसीक सब मनोरथ भूर्ण करता है. परनतु जो पशुकी तरह बैठा रहे, उसको इश्वर बैली भर भर कर नहीं देता. हे स्वामीनाय! यह मेरा वचन आपको बहुत कठिन लगता होगा. साध्वी स्त्रीपर चाहे जैसा संकट हो परन्तु पतिको कभी भी अयुक्त वचन न बोलना - पतिको ही परमेश्वरतुल्य गिनना और सुख दुःख सह देना उसका धर्म है, पर में दुःखकी जली हुई जो वचन बोली हूं उसको आप क्षमा करेगे. आप विद्वान हो, गुणवान हो, किसी गृहस्थसे थोड़ी याचना करोगे वो भापका निर्वाह सहज होता रहेगा. पर घरमे बैठे रहनेसे हमारे दिन कभी नहीं सुधरेंगे. हाथ हिलाये बिना आलीका भोजन भी मुखमें नहीं जाता तो पैसा तो कहांसे मिले ? जैसे स्ती तथा पुरुष विना प्रजा नहीं वढ सकती, वैसे ही -प्रारव्ध तथा पुरुषा-

र्थके सब धर्म जुडे हुए ही हैं. पुरुषार्थ विना प्रारच्य नहीं फळता, प्रारच्य विना पुरुपार्थ अफळ है. एक सहारे दूसरा फळता है. दूसरेके सहारे पहला फळना है. इस संसार सब धर्म कर्म पदार्थ योग्य रीतिसे जुड़े हुए है और वह पुरुपार्थसे प्राप्त होते हैं. जिसका पुरुषार्थ सतेज हैं, उसीको परमेश्वरकी प्राप्ति होती हैं, ऐसा आपका ही बचन है. क्योंकि पुरुपार्थ विना परमेश्वरकी प्राप्ति बैठे बैठे होतो तो इन उंटों (पशुओं)का भी उद्धार हो जाता. आप विचार करे. आप गृहस्थाश्रमी है और यह गृह ससार निवाहना है. संसारनिर्वाहके छिये द्रव्यकी आवश्यकता है. वह द्रव्य किसी सज्जनसे प्रार्थना कर आप छावे तो बहुत अच्छी बात हो !"

वह सुशील झाराण बोला — "हे च्योगवादिनी! तुझे परमात्माके वचन पर श्रद्धा नहीं, इसी कारण तु च्योगको प्राधान्य देकर किसी अयोग्य पुरुषसे याचना करनेका मुझे बोध करती है तथा मेरे ज्याचक अतको छुढानेका प्रयत्न करती है. पर हे स्त्रारि! तूने निश्चयपूर्वक जाना कि वह हजारो हायवाला अपने भक्तको कभी दुःख देता नहीं, जाशाका मग करता नहीं, तो मुझे कैसे दुःख देगा ? परमात्माका वचन ही है कि 'में अपने भक्तको कभी कमी नहीं पढ़ने देता.' यह परमात्माका वचन क्या झुठ होगा! इतना होने पर भी इस परमात्माके वचन पर पूर्ण श्रद्धासे एक वर्ष तक मुझे बैठ रहने दे. जो परमात्मा अपने वचनका पालन न करेगा तो फिर में तेरी इच्छाके अनुकूल होऊंगा. '

# ईम्बर ही योगक्षेपका वहन करता है

" पूर्वकालमें मेरी स्थितिमें इस असार संसारको निमाता महानिष्ठ निरंजन नामका प्रहादेव काजीवुरीमें रहता था. एसकी खीने भी तेरी ही तरह अपने स्वामीको उद्योग करनेकी प्रेरणा की थी. तब निरंजनने अपनी खीसे कहा था कि 'हे जी! भगवानने गीतामें श्रीमुखसे कहा है कि

अनन्याभ्रिन्तयन्तो मां ये जनाः पर्युपासते। तेषां नित्याभियुक्तानां योगक्षेमं वहाम्यहम् ॥ ९॥ २१

जो पुरुष अनन्य भावसे मेरा चिंतन करते हुए मेरी उपासना करते हैं इन नित्य आट्रपूर्वक मेरे चिन्तन करनेवाळे पुरुषोंके योगक्षेमका में बहन करता हूं.'

ऐसा भीमुलका वचन है. वह कभी भी जसत्य होगा नहीं इस लिये मुझे एक वर्ष पूर्ण श्रद्धांसे परमात्माका सेवन करने दे. वह सब भला करेगां. रेखे अनेक प्रकारसे उस धर्मक बाद्यणने अपनी कीको संतुष्ट किया. देखते देखते बारह महीने पूरे होने आये और प्रमातमाने कुछ स्थ्र दिया नहीं. वह तो मनुष्यकी पूरी परीक्षा करता है, संश्वातमाका वह साथी नहीं. बारह मास पूर्ण होनेपर उसकी खी निराश होगयी. अब बारह मासमें पक ही दिन शेष था. बर्म अञ्चका कण नहीं. चार चार उपनास दंपतीको हुए हैं, बालक चिछा रहे हैं. अब क्या करना चाहिये, परमातमाने उत्तम कसीटी करनी चाही थीं. तींनसो उनसठ दिन पूरे होगये. आज तीनसो साठवा दिन है. पर परमातमाने बहाली की नहीं. वह सुशील बाद्यण स्नानसंख्यादिक नित्य कमेंसे निश्चत होकर विचार करने लगा कि 'वर्ष हुआ, में परमातमाका एक निष्ठासे भजन किया करता हूं, परंतु उस परमात्माने मेरे उपर द्या नहीं की. परमातमाका वचन मिण्या तो होता नहीं, पर जिन वचनोंका उसके नामसे बोध किया जाता है, वह वचन कढ़ाचित उनका न हो, किसी दंभीका होगा, यह कढ़ाचित् क्षेपक तो न हो!' यह विचार, इस वचनपर हरताल फेर कर, चाकूसे धिस वह, धर्मनिष्ठ सुशील बाद्यण पुरुषार्थ करने अथवा किसी धनाल्यके पास याचना करनेके लिये वरं छोड निकल पड़ा!

पर थोड़ी दूर जाने के बाद उसका श्रद्धालु हृद्य कांपने लगा. वह सनमें बोला कि, मेरी प्रतिहा १६० दिन पूरे करने की थी. अभी १६० दिन पूरे हुए कहां ? मुझ मूखेने १५९ दिनत क परमात्माका सेवन किया और एक दिनके लिये धीर जनहीं थरा ! में क्या करं ? सचमुच परमात्माका वचन सत्य ही है, वह किसी कालों असत्य होता ही नहीं!' इस प्रकार विचार करता वह ब्राह्मण चित्तभ्रमकी तरह, मूढके समान विकल जैसा बन कर समीप ही एक कंद्रामें जाकर कपडा तान कर सो रहा!

परमातमाने उसके धीरज तथा श्रद्धाकी परम कसौटी की थी. एक समान श्रद्धा रखकर परमात्माका सेवन करना, उसे जानना तथा देखना यह कोई साधारण संयम नहीं, पर जैसे सुवर्ण ग्रुद्ध हुए विना उसकी पूरी पूरी कीमतानहीं होती, वैसे ही भक्त जहांतक एकनिष्ठ, ज्ञानवान अनन्य भक्त नहीं बनता तवतक परमात्मा उसको सफल नहीं करता. ग्रुद्ध हृदयसे परमात्माका सतत सुखेंने वा दुःखेंने जो अधान करता है, अणभर भी उससे विश्वत नहीं होता उसी पुरुषको परमात्मा अपना नित्यमुक्त भक्त गिन कर उसका कल्याण करता है. फिर भले ही वह जीव संसारकी खट करों पढ़ा हुआ हो, पर जो नीतिमान हो, निष्कामपनसे परमात्माकी सेवा

करता हो, शुद्ध हृद्यसे अपने सर्व कार्यसे निश्चिष्ठ होकर मनसा वाचा कर्मणा इसके स्वरूपहीमें लीन है, सायुज्यका अधिकारी बननेको प्रयतन-जील है, वही परमात्माका परम भक्त है. हे पिताजी! इस संबंधमें एक पुराणोक्त कथा है सो सुनो!

#### परमात्माका परम भक्त

एक समय परमात्मक परम भक्त देविष नार्दशी वीणामें परमा-त्माका गुणगान करते करते वैकुंडमें जा पहुँचे. श्रीविष्णु भगवान अनेक मुक्त जीवोंके बीच दिव्यासनपर विराजमान थे. सनकादिक आषि उनके वचना-मृतका पान करनेमें तहींन हो गये थे. जय विजय पार्धद उनकी आज्ञाके पार्टनमें तत्पर खडे थे. परमात्मा अनेक शरि मुनियोंसे आष्टत थे. नारद-जीके पवारनेके साथ ही सब मुनिगण तथा भक्तगणने उनका आदरातिष्य किया. विष्णु भगवान भी उनसे प्रेमसे मिले और कहा – "हे नारद! आप सकुशल हैं ?" कितनी ही बातचीत होनेपर विष्णु भगवानने कहा, "में जो परमात्मा – उसका, जो इस जगतका जीव एक छण भी निर्मल अन्त-करणसे ध्यान घरता है वह मेरा परम अनन्य भक्त है. ऐसे अनन्य मक इस लोकमें विरले हैं. उनके दर्शनसे मुझे जो आनंद होता है उसका वर्णन करनेको में अशक्त हुं. इन भक्तजांके ऐश्वर्यवलसे ही इस जगतकी सब विमुत्तियोंको पोषण मिलता है. ऐसे भक्त – तत्त्वोंका तत्त्व, सारका सार, वेदके वेद हैं! मेरे अन्य स्वरूप ही हैं !"

श्रीभगवानसे नारदमुनिने कहा — "हे निरंजन निराकार! परम पुरुपोत्तम परमात्मा!! आपके ऐसे भक्तका दर्शन करनेको में उत्पुक हूं. आप मेरी इच्छाको पूर्ण करनेम समर्थ हैं।"

विष्णुभगवानने कहा - "हे नारत ! अचलापुरीमें वसते हुए मरमतस्त्रनामक ब्राह्मणके घर तुम जाओ. वहां तुम्हे मेरे परम मक्तका न्दर्भन होगा."

परमात्माको प्रणाम कर मनोवेगी नार्द्जी क्षणमात्रमें परमवस्त्र श्राह्मणके घर जा सहे हुए, यह श्राह्मण प्रभातमें उठते ही एकनिष्ठासे, शुद्ध मनसे, अकामनासे परमात्माका ध्यान घरता तथा फिर अपने संसारके सटकेको संभालता था तथा रात्रिको सोते समय ऐसे ही पिनन्न मनसे एक-निष्ठासे परमात्माकी प्रार्थना करके सो जाता था. सारे विनमें वह ती परे समय कभी परमात्माको संभालता भी नहीं. उसे देख कर नारद्जीने विनारा 'अहो ! परमात्माका परम भक्त वह यही है क्या ? भगवान भी भला क्या इसे परम भक्त कहते हैं. मैं जानता हूं कि विष्णु भगवानने मुझसे हेंसी की है.'

ऐसा विचारते हुए नारद्जी फिर विष्णुलोकमें पधारे तथा अपने मनका उद्गार परमेश्वरके सामने निकाल कर बोले 'हे महाराज! ऐसे परम भगन- क्रकोंसे तो सारा संसार ही भरा है! मुझे कोई स्थल खाली ही नहीं दीखता. सचमुच महाराज! आपकी ठठ्ठा करनेकी आदत है, इससे आपने मुझसे ठठ्ठा ही की है तथा इन गोपीजनोंके आगे मुझे हास्यका पात्र किया है.'

"हे पिताजी! विष्णुधाममें जो गोप तथा गोपी रहते हैं, उनका स्वरूप निराला ही है. तीनों लोकोंके प्राणीमात्रको नरक तथा मृत्युके भयसे भली मांति रक्षा करनेवाली जो श्रुतियां वे गोपी तथा इन्द्रियोंको व्यवहार मार्गमेंसे पीछे करके अन्तर्मुखी करनेवाले जो छुद्धात्मा वे ग्वाल. ऐसे गोपी ग्वालोंसे वेष्टित परमात्मा, नारदजीके हद्यका भाव खमझ गये तथा स्वतः विचारा कि, 'नारदजी कभी अनन्य भक्तके पहचाननेमें असमधे हैं.' फिर नारदजीसे कहा — "हे नारदजी! अपनी वीणाके अमभागपर यह एक ही राइका दाना रख कर इस वैकुंठ लोककी प्रदक्षिणा करके लोट आओ. पर देखना, यह दाना गिरे नहीं,"

नारद्जीने मनमें विचार किया कि, 'फिर भगवानने ठठ्ठा आरंभ की! खेर, देखे इसमें की तुक क्या है.' फिर नारद्जी बीणाके अमभागपर राईका दाना रख कर वैकुंठपुरीकी प्रदक्षिणा करनेको निकले. राईका दाना नारद्जीके चलनेसे हिलने लगा, खुत्र २ हिलने लगा, 'अभी गिरेगा और गुम होजायगा,' इसकी नारद्जीको बडी चिन्ता होने लगी, इस लिये राईके दाने पर ही हिष्टे रख कर ऐसे संभाल कर चलते थे, कि रात होगयी और वैकुंठकी प्रदक्षिणा पूरी न हुई. अधिक रात बीवनेपर नार-द्जी वैकुंठकी प्रदक्षिणा करके विष्णु भगवानके पास आये और बोले कि, 'लीजिये महाराज! अपना यह राईका दाना! इसने कष्ट देनेमें कुछ भी कमी नहीं रक्खी. है तो छोटासा पर बडीसे बडी उपाविसे भी कष्टदायी है.'

श्रीविष्णु भगवानने कहा - 'नारद्जी! बैठिये और कहिये, आपने सारे वैकुंठकी प्रदक्षिणा की, उसमें मेरा कितनी वार स्मरण किया या ?'

नारदर्जीने कहा — " महाराज ! स्मरण किसका करें ? मेरा चित्त — आत्मा सब ही इस दानेमे लगा हुआ था, उस समय यदि आपका स्मर्ण करने बैठूं, तो यह दाना सटक जाय और सटक जाता तब फिर में क्या करता ? 'दाना गिरनेसे जापकी आज्ञाका भंग होता,' इसकी भी मुझको वडी चिन्ता थी! ऐसी दशामें आपका स्मरण ध्यान करने कैसे बैठता ?'

श्रीविष्णु भगवानने कहा — "हे नारद्जी! जिस परमतत्त्व प्राह्मणको आपने देखा, वह आपकी अपेक्षा परम श्रेष्ठ भक्त है, यह आपको अव
निश्चय हुआ कि नहीं ? एक गोल छोटेसे दानेकी संभाल रखनेके लिये सारे
दिनमें आप मेरा धणभर भी ज्यान न घर सके और समरण भी न हुआ,
तो यह संसारी जीव जो अनेक खटरागोंमें ठका हुआ है, वहं कुटुंवके
पालनकी द्विधामें हुव गया है, संसारकी अनेक उपाधिया उसको नित्य
पीड़ा देती हैं. इतनेपर भी वह दो वार निर्मल हृदयसे, एकनिष्ठासे, अकामनासे मेरा ज्यान करता है, कभी भी अपने नित्य नियममें चूकता नहीं, वह
शापकी खेपेक्षा विशेष श्रेष्ठ नहीं ? तुम तो निरंजन निर्विकारी हो, संसार
तथा मायासे भुक्त हों, इसने दिन रात मेरे ज्यानमें निमम रहो इसमें कुछ
आश्चर्य नहीं, पर जो जीव संसारकी उपाधिको पूरी कर, नीतिसे वर्ताव
कर पवित्र और निर्मल वित्तसे, एकनिष्ठासे मुझे दो वार भजता है उसके
ऊपर में सदा ही प्रसन्न रहता हूं, वहीं मेरा अनन्य भक्त है."

श्रीविष्णु भगवानके ये वचन सुनकर नारदं जीको निश्चय हुला कि 'जो संसारके खटरागोर्मे रुका होने पर भी, अविकारीपनेस, निष्कामपनेसे परमात्माका ध्यान धरता है वह भगवानके परम पदका स्विकारी है.'

वाळ कुंत्ररने अपने पिता जनको यह कथा सुनाकर कहा — " हे महाराज! परमातमा तो क्षणभरके भी भक्तके अटल निश्चयपर प्रसन्न रहने- वाळा है तथा उनका निर्वाह तो आप ही हरता है. ज्यों ही घर्मातमा निरंजन प्राप्तण गुफामें जाकर सो रहा, त्यों ही परमेश्वर भक्तजनोंको साय ले, विनयेका स्वरूप धारण कर कई गाड़ियोंमें द्रव्य भरवाकर उसके थर गये स्था नगरके लोगोंको जगाकर पूछा 'निरंजन प्राप्तणका घर कौनसा है ?' तुरंत ही उस प्राप्तणकी स्त्री घरमेंसे दोड़ती हुई बाहर आ खड़ी हूई सौर प्रश्न किया 'किसको पूछते हो! निरंजनसे क्या काम है ?'

परमात्माने कहा - 'हे सुशीखबती! तुम्हारे स्वामी - हमारे सेठ निरंजन नाथने यह द्रव्य भेजा हैं सो दरवाजा खोल कर के लो.'

द्रव्यके नामका चमत्कार और ही है. उसका गुणवर्णन करनेकी -शक्ति शेष तथा सरस्वतीमें भी नहीं. द्रव्यके नामसे ही मृतप्राय जीवको नवीन चैतन्य प्राप्त हो जाता है, तो चेतनावान - सजीव जीवको स्थितिका वर्णन कैसे हो सके ? विप्रपत्नीने लडकोंको उठा कर दौडादौड मचा दी. मुहलेके लोग भी जागृत हो गये. यद निरंजनके घरमें द्रव्य रखनेकी सहायता करने लगे. खहस्र मोहरोंसे भरी हुई सहस्र थेली परमात्माने जपने सेवकोंद्वारा पॅहुचा दी.

ब्राह्मणपत्तीने पूछा — 'शेठजी! आपका नाम क्या ? और आप कहांसे आये ?'

परमात्माने कहा — 'मेरा नाम योगक्षेमनिर्वाहदास है तथा में आपके स्वामीनाथके मेजे हुए द्रन्यको छेकर उनके पाससे ही सीवा चढा काया हूं.'

थोडीसी देरमें छोटेसे प्राममें हो हो होगयी. यहां तिरंजनके मित्र भी उसे ऐसा धनाट्य हुआ जानकर शीघ ही उठ, दौड़े आय तथा परमारमासे पूछने छो। — ' निरंजन भाई कहां है ? आज सबेरेसे कही देखे नहीं, कछ सबेर तो घरमे थे.'

योगक्षेमनिर्वाहदासरूपी परमात्माने कहा — 'वे इस गांवके उत्तर दिशाकी ओर गिरिकंदरामें पौढे हुए हैं — बहुत थक जानेके कारण नहीं आ स्रके, पर प्रभातसे पहले का जायेंगे!'

जब योगक्षेमनिर्वाहदास परमात्मा लोगोंके साथ बातें करते ये उस समय लोग उनकी दिन्य कान्ति देखकर चिकत हो गये और उनके होठ पीले और कटे हुए देखकर बडा आश्चर्य होता था. थोड़ी देरमें परमात्मा दहांसे बिदा हो गये. किर आपसमें सलाह करके निरंजनके मित्र उसकी रीरिकंदरामें तलाश करनेके लिये मशालें जलवा कर बल पड़े.

"हे पिताजी! क्या कहूं, इस लोकमें लक्ष्मीकी महिमा बहुत बडी है, इतनी लक्ष्मीनाथकी भी नहीं. पंडित, महाजन तथा महात्मा कहते हैं कि लक्ष्मीकी पाश्में जो बंघा हुआ है उसकी उत्तम गति नहीं, इतना होनेपर भी लक्ष्मीके सेवकोंकी लक्ष्मीकी उपासना बिना मौर देवताके उपर श्रद्धा होती ही नहीं. महात्माओंका वचन है कि 'लक्ष्मी नहीं हो तो भी दुःख, आव तब दुःख, जाय तब दुःख,' पर लक्ष्मीकी तृष्णा प्राणी-मात्रमें इतनी उत्कट है कि छोटे वालककों भी लक्ष्मीकी जगमगाहट देख मोह उत्पन्न होता है. लक्ष्मीके भक्तोंको अनेक अनर्थ प्राप्त होते हैं. राज-दंड देना होता है, आई मार डालते हैं, चोर चोरी कर के जाते हैं, पुत्र छोड देता है, तिस्रपर भी लक्ष्मीका प्रावल्य इतना ,महाब है कि उसकी भाशमेंसे छूटनेकी क्षणमात्र भी इच्छा नहीं होती. निश्चय इस लोकमें तो . लक्सी मूर्खकी चतुर\* बना देती है तथा विना तक्सीके पिलत भी मूखाम गिना जाता है. ' दक्सी घर पथारी कि मित्र, स्नेही, सखा, प्रिय, पत्नी, पुत्र, नौकर, चाकर सब क्षमा क्षमा — जी हां जी हां कहते भाई २ कहते जोर जी जी करते जैसे एक मुदेंके ऊपर अनेक गीध घेर कर बैठते हैं वैसे ही लक्सीवानके आसपास घर कर बैठते हैं. पर पिताकी! लक्सी चंचल है. वह किसीके बुलानेसे आती नहीं, रखनेसे रहती नहीं. उसकी चंचलता ऐसी तित्र है कि वह किस प्रकार जाती है जोर किस प्रकार आती है, हसे कोई भी नहीं जान सकता. ऐसा होनेपर भी उसे पकलने, रखने तथा संभालनेको मायावश जीव अत्यन्त परिश्रम करते हैं

तिरंजन ब्राह्मण तो वही था. लक्ष्मीके बानेसे पूर्व उसके एक मस्तक स्रोर दो पैर ये तथा छक्ष्मी आनेपर दो मश्वक भौरे चार पैर नहीं हए. तो भी उसके संबंधी मित्र जो उसके दुःखमे एक दिन भी सहायक नहीं हुए थे, 'यह भूखा है वा इसनें भोजन किया है ' यह नहीं पूछा, 'मश है कि जीवित है ' यह जाननेकी भी इच्छा नहीं की थी, वे सब भाज निरंजनभाई! निरंजनभाई, करते उसकी वालाशमें दो चार कोश दूर बनी हुई गिरि-कंदरामें आधी रावको मारी वर्षा पडते समय, जोले गिर रहे ये ऐसे कष्ट-टायक काटमें उसकी तलाश करनेको निकल पड़े हैं. 'है देवी !हे लक्ष्मी ! तम्हारे सीभाग्यको, तुन्हारे सीन्दर्यको, तुन्हारे चापल्यको, दुर्जनोंके आलिंगन करनेकी तुन्हारी मुर्खताको, पंडितोंको दीन हीन रखनेवाले तम्हारे प्रभावको नगरकार ई! सुव्यवसायी, शुर वीर, छेशको सहन करनेवाले. भीर वीर पुरुषोंसे तू दूर भागती है, रत्नाकर तेरा पिता है. कोमल कमलमे तेरा निवास है, अमृतवर्धी चन्द्र तेरा वंध्र है तथा जगतका जीवन - प्राण - परम प्रमु विष्णु तेरा पति है, इतना होनेपर भी तेरी वक-ताको, तेरे नाथके दासोंने दूरसे प्रणाम करनेहीमें कल्याण माना है. तेरी चपासनासे सम्मन भी दुर्जन गिना जाता है, पंडित भी मूर्ख माना जाता है, एक ही स्थानमें उत्पन्न हुए सहीदर, सहीदरकी प्राणहानि करते हैं, हिंसकोंके साथ तुहे रमण कराते हैं, छुरण जीवोंके यहां तु नृत्य करती है, तेरे प्रतापसे विवेकी भी विवेक छोड़कर अविवेकी बनते हैं. हे उहसी। नेरी लीला विलक्षणतासे भगी है.' निरंतनकी जोधाशोध – ढूंड खोज चरू

<sup>\*</sup> यस्यास्ति वितं स नरः कुलीनः, स पंडितः स श्रुतिमान ग्रुणहः। स एव वका स न दर्शनीयः सर्वे ग्रुणाः कामनमामयन्ते ॥ '

रही है. झड़ी लगी हुई बरसातमें भी गिरते पड़ते उसकी शोधमें लक्षीके सेवक पहाड़पर चढ़े हैं. 'सँभालियो, मसाल बुझ न जाय, गिर पड़े तो सी वर्ष पूरे हो जायँगे (मर जाओगे)' ऐसा, शोर (कोलाहल) मचा रक्स है. उस समय निरंजन - परम सक्त निरंजन एकान्त गुफामें परमारमांक स्वरूपकों हृहयमें धारण कर गहरी निद्रा ले रहा है.

पांच पचास मनुष्य पर्वतपर चढ गये. वे निरंजनभाई! २ पुकारने लगे. निरंजन सचमुच जागकर विचारने लगा कि ' फिर चह उपाधि पीछे कहांसे लगी. सवेरेसे घरमेंसे निकल आया हूं. इससे चिन्तातुर होकर स्त्रीने मनुष्योंको मेरी शोधके लिये मेजा होगा! पर घर जाऊंगा तो स्त्री घुसने न देगी. वह कहेगी कि खाली हाय क्या मुद्द लेकर लौट आये!' यह विचार परमात्माका व्यान धरता हुआ वह निरंजन, विना पलग और बिस्तरके सो रहा था. तलाश करनेकाल पुरुषोंने गुका देखनी आरंभ की.

देखते २ निरंजनवाली गुफामें पहुँचे. निरंजन वस कोढे छंबा होकर स्रो रहा था. उसके पास जाकर किवनोंहीने कहा — "माई निरंजन! यहां क्यों सो रहे हो ? उस सेठको घर मेजकर तुम यहां स्रो रहे, यह अच्छा नहीं किया. आप आये नहीं इससे मामीने तो रोडा मचा रक्खा है. उठो कहीं जंगली जानवर आ पड़ेगा तो छेनेके देने पडेंगे! चढो, हम गाडी छेकर तुमको लिवाने आये हैं."

इतनेमें दूसरेने कहा — " निरंजनभाई! तुम बहुत थीरजवाले हो. इतना अधिक घन अनजान मनुष्यके साथ मेजनेकी तुम्हारी बडी हिम्मत हुई. यह सेठ अपने घरको गाडियां ले जाता तो तुम क्या करते? उठो भाई! घर चलो और अपने द्रव्यकी जांच कर लो, सम्हाल लों, इस कालमें सगे वापका भी विश्वास न करना चाहिये!"

तीसरा बोला — " निरंजनभाई! तुमने गुणवान्, विद्वान्, जगत्के -हृदयको जाननेवाले होकर भी ऐसी भूल कैसे की ?"

ऐसे अनेक प्रकारसे लोग कहने लगे. एकने कहा — " निरंजनभाई । - तुम्हारे पास इतना घन होकर दुःख क्यों भोगते थे ? अब इस झॉपडीको अलग करो और एक अच्छासा मंदिर बनवाओ, उसमे अपने प्रभुको - पधराओ, कुछ अच्छी रीतिसे जातिमें उज्ज्वलता दिखाओं!"

निरंजनकी, जातिका एक ब्राह्मण जो समय कुप्तमय कभी भी वितंजनकी और दृष्टि भी नहीं करता था, पंडितोंकी सभामें कभी निमंत्रण

भी नहीं देवा या, वह आज बोलने लगा — "हमारी जातिके निरंजनभाई भूषण है. इनकी विद्याका भी पार नहीं. वहे र पंडितोंको भी पराजिल करने योग्य हैं. इनका घर बहुत पहलेसे गुणी तथा कुलीन गिना जाता है. इनके लड़केको कन्या मिलने (ज्याह होते) कहीं देर लगती है ? भें तो कितने ही दिन हुए निरंजनभाईके पुत्रको अपनी कन्या देनेके लिये प्रार्थना करता हूं. पर गुझ जैक्षे गरीब मनुष्यकी कन्याको ऐसे वहे घरवाल भला कैसे लेंबे !'

ऐसे ऐसे अतेक गण्यों के सर्राट आश्चर्यचिकत हुआ निरंजन सुन रहा था. फिर भी जब वह सोता ही रहा, तब एक आदमीने उसकी चहर हाटक दी. तब वह उठ बैठा; पर कुछ पूछतेकी उसकी इच्छा नहीं हुई. वह मनमें समझ गया कि ' अहो ! परमात्माकी मुझ जैसे छुतन्नके उत्तर कितनी' अनहद छुता ! मेंने मूर्खतासे परमात्माके वचनके उत्तर कुछ थोडासा संजय किया ! हे अबम जीव ! तेम ऐसा कौनसा अच्छा सत्कर्म है जिसके कारण वह महात्मा प्रमु तेरे उत्तर छुपा करे ? फिर चुत्रचाप सरह स्वभाव निरंजन, जोधनेको आये हुए होगोंके साथ घर आया.

उसको देख कर तुरंत उसकी स्त्री बोली—"इन हम सबको अकेला ही छोड कर आप कहां चले गये थे! हमारे मनमें तो बड़ी शारी चिंता थी कि तुम न जानें कदानक आओगे! उस सेठके साथ जो रुपये मेजे थे वह आपहीको लाना चाहिये था कि नहीं? "

इनना होने पर भी निरंजन तो मौन ही भारण किये रहा. वह इतना ही बोला कि, 'इन सत्र वार्तोका स्मष्टीकरण पीछे हो रहेगा, अब तो इन भाइयोंको घर जाने दो, इनको बढ़ा परिश्रम पढ़ा है.'

गांवके लोग घोड़ी देर पीछे बिदा होगये तद निरंजनने अपनी स्त्रीसे पूछा - ''जो सेट द्रव्य छेकर आया या, उसकी कांति केसी थी ?''

स्त्री वोली — "हे नाथ! उसका शरीर तो किसी वहे श्रीमान शेठकी नरह था, मुसका तेज देखनेसे निगाह नहीं ठहरती थी, वर्ण श्याम था, गेहुँबा रंगसे उत्तरता — यह जैसा वादलका रंग है ऐसा, पर उसके होठ पीले पीले ये और उस शेठके साथ दस पन्द्रह सुनीम सुरसदी भी थे."

वय निरंजन अपने माधेपर हाय रख कर बोळा — "अरे! रे! मुझ मूर्विने श्रीमुखके बचनपर हरताळ लगायी, उस हरताळवाळे श्रीमुखका साक्षान् दर्शन करानेके लिये वह यहीं पघारे थे! अरे पापी जीव! इसीसे तु उनके दर्शनका भाग्यकाछी नहीं हुआ. जो परमात्माके वचनके उत्पर रहा निश्चय नहीं रखता ऐसे जीवको वह परमात्मा क्यों कर दर्शन दे ! को कीव परमात्माके वचनपर जनन्य श्रद्धा रखता है उस जीवका योगसेम वही परमात्मा निभाता है, यह श्रीमुखका वचन सत्य ही है."

बाटकुँबरने राजा जनकको पूर्व कथाका अनुसन्धान कराते हुए कहा— " दे राजन्! निरंजन जैसा विचार करता था वैसा ही विचार शिक्षेश-रको भी आया था. बारह मास पूर्ण हुए. ईश्वरने सहायता की नहीं. इत-नेमें उसकी स्त्री किसी प्रकारका उद्योग करनेका बोध करने स्था."

शशिसरने कहा - "हे स्ती! धंघे रोजगारके लिये धन चाहिये, सो कहांसे ठाऊं? घरमें तो चूहे दुलची खेलते हैं, पैसेके विना उद्योग कैसे हो सके?"

स्त्रीने कहा - "हमारे पडोसके नगरमे एक वैश्य - वर्णिक् रहता हैं, वह सबको इच्छानुसार ऋण देता है; वहांसे छे आओ."

शिशेखरने कहा — "हे खी! वह बनिया जैसे सज्जन है वेस ही शठ भी है. उसकी प्रतिज्ञा है कि किसी भी मनुष्यको एक केर एक हजार रुपये तक इस शर्तपर देता है कि 'दूसरे जन्ममें दूना देने.' हे खी! को साध्वी! जन्म जन्मान्तरके किसी असत्कर्मके योगसे आज इम दुःखमें दिन काटते हैं तो नया कर्म और क्यों बढाती है १ पूर्वका जो ऋण है वह इस जन्ममें महाकष्ट देनेवाला है. उसके जुकानेकी तो हमें शक्ति नहीं तब यह नया ऋण लेनेकी तुझे कैसे कुमति हुई है शह नया ऋण करनेके लिये मेरी इच्छा होती नहीं. इस जन्ममें लिया हुआ द्रव्य देना भी जब कष्टदायी हो पढा है तब दूसरे जन्ममें उसका देना कितना कष्टदायी होगा, इसका द विचार कर तथा अपना आमह छोड़ दे. ईश्वर प्राणी मात्रको भूखा उठाता है, पर्भूखा सुलाता नहीं. जिसने जन्मसे पूर्व माताके स्तनोंने दूभ देकर अज्ञात बालककी रक्षा करनेके लिये रचना की है, वह परमात्मा हमारा निर्वाह करेगा. पर बनियेकी ऐसी कठिन शर्तका रुपया ऋण लेकर उद्योग करनेका मेरा विचार नहीं होता. यह हठ तू छोड़ दे!"

शिशेखरकी की महान थी. उसकी धर्म कर्मका छेश मात्र भी स्पर्श सही हुआ था. वह ईश्वरकी भगाध महिमाको नहीं समझ सकती थी. जन्म तथा कर्मके भेदको समझनेमें अशक्त थी – वह केवल मायामयी मूर्ति थी. ऐसी कीको पूर्व कन्मका तथा पत्तर, जन्मका 'अरणानुकंत्र सथा 'ईश्वरकी' गहिमाका विचार ही कहांसे हो? वह बोली — "हे स्वामिनाथ! यह अपने जन्म, जन्म जन्मांतरके ढकोसले छला रक्खो तो अच्छा! देना और होना गह जो होना होगा सो होगा. कौन देखेंन गया हे कि मरनेके पीछे क्या होता है? इस संधारम ही दु:खमें — पापमे जीवन व्यतीत करना तथा दूसरे जनमंत्रो रोना, यह क्या बुद्धिमानोंका लक्षण है? 'आजके दु:खको जो नहीं टालता तथा कलके दु:खको रोता है, वह विद्वान होकर भी मूर्खके समान ही है.' हे स्वामिनाय! लोकमें कहावत है कि 'यह लोक मीठा, तो परलोंक किसने दीठा (देखा)? इस लोकमें दु:ख, तो परलोकमें क्या मुख? इससे इस अपने शासकी ही वात न करो! पैसा होगा तो अनेक पुण्य कर्म करके उस बनियेक ऋणको दूसरे जन्ममें चुका देंगे! द्रव्य न लोगे तो भी ' खोनको तो चाहिये ही कि नहीं और किसीका लेकर देना पड़ेगा कि नहीं. आप तो जों के त्यो रहोंगे. बनियेका देना न होगा तो दूसरेका देना होगा. इस लिये मेरा कहा मानो कि वनियेक पाससे एकका हूना रुपया देना लिखकर क्ष्म ले आओ, उसमेंसे सब काम ठीक हो जायगा."

अपनी स्त्रीक रोजक ऐस उलाइने, ताने कहानतें और दलीखों हैं जिल्हों संस्कृत मन धीरे २ द्रीला होने लगा. एक दिन वह प्रभातमे पड़ीसके नगरमें गया और यनियेक घर जा कर सी रुपये न्याज पर मांगे.

वित्येने ब्राह्मणको उत्तम आसन पर विठा कर कहा - " महाराज! आप एकसे हजार तक उपये अछे ही छे जाओ, पर मैं क्याजपर ऋण देना छेना यह क्यवहार नहीं करता. में तो विना क्याज ऋण देता हूं, पर ऐसा करते हुए आपको मेरी शर्तके अनुसार चलना होगा. तुमको इन जनमंम मुझे एक पैसा भी नहीं देना है, पर दूसरे जन्ममे दुने रुपये चुका नेका एक छेख लिखना होगा. इस शर्तपर एकसे हजार तक जितना ऋण चाहिये लीजिये."

शिशेखरने उस वनियेको यहुत २ रीतिसे समझाया, अधिक व्याज देनेका लालच दिया, अनेक प्रकारकी वात कहीं, पर वनियाभाइ – कर्मका कीड़ा, स्वामुख – नाशनंत सुखका लालची – एकसे दो नहीं हुआ वह अपने निश्चयसे विलक्षल नहीं हिगा फिर उस वनयेकी इच्छानुसार छेख लिख देकर – शिशोखरने सौ रुपये लिये. अस्यन्त चिन्तामें डूबा हुआ शिशोखर थीरे २ अपने गांवकी और चला और अपने मनमें अस्यन्त ही चिन्तातुर होकर वोलने लगा कि 'ईश्वर करे सो सही, उसकी इच्छाके अभीन हुए विना इस सुद्ध प्राणीका झुटकारा ही नहीं.' शशिक्षतके माम तथा पूर्वोक्त नगरके बीच एक नदी थी, वहां बह भा पहुँचा. उस समय संध्याकाल हो गया था. सार्यसंध्याका भी यही समय था. उसने अपने पासके सौ रुपयेकी गठड़ीको नदीके किनारेकी रेतीमें गाड दिया और निशानीके लिये उसके ऊपर बालुकाका शिवलिंग बना दिया. फिर वह नदीमें स्नान करने गया, इतनेमें एक कौतुक बना.

पडोसके गांवकी गायों और भैसोंका झुंड़ नदीमें जल पीने आया. होरोंका स्त्रभाव है कि पानी पीनेसे पूर्व गोवर करते हैं. इसके अनुसार जिस स्थानपर शशिशेखरने रुपये गांडे थे उसपर भी उन्होंने गोतर किया. कूदे फांदे. इससे पिहचानके लिये बना हुआ शिवलिंग दव गया! हो चुका! जिन्हा ' एकका दूना ' दूसरे जन्ममे देनेकी शर्तपर महाक्केशसे लाये हुए रुपये रेतीके नीचे दव गये. नदीमेसे स्नान कर बाहर आकर शिक्शिखर देखता है तो अनेक स्थान खुके पड़े है, इससे रुपयेका स्थान मूल गया. शिवलिंगकी खोजके लिये उसने बहुत परिश्रम किया, पर उसका कहीं पता न लगा. तब वह मनमे विचार करने लगा कि 'जो में खाली हाथ जाऊंगा तो की कठोर बचन कहेगी और में तो जिसा हूं वैसा ही गिना जाऊंगा. अगके जनमें सो रुपयेके दो सो मले ही देने पढ़ें. चलो जी, मीर सो रुपये विचार कर वह फिर बनियेके मकानपर गया तथा अपना इत्यंभूत वृत्तान्त कह सुनाया.

बनियेने कहा - " महाराज! इसमें क्या चिन्ता है। और सौ रुपये के जाईये."

पहलेकीं शर्तपर शिशशेखरने और सौ कपये लिये. अब रात्र हो गयी थी. शिशशेखरका गाब चार कोस दूर था. बीचमें नदीं थी. चोरोंका भय था. इससे उसी नगरमें अपने एक किसान यजमानके यहां ब्रह्मदेव रातको ठहरे. यजमानने भी तत्काल, जो सेवा अपनेसे हो सकी वह की. इस किसानका घर बहुत छोटा था, इससे ढोर बांधनेकी सारके पास शिशोखरके लिये खाट बिछा दी. धका मांदा शशिशेखर निद्रा छेनेकी इच्छासे खाटपर पडा.

यहां फिर एक दूसरा कौतुक बना. शिशशेखर जहां सौता था उसके पास ही किसानके दो बैळ बॅंचे हुए थे. जेठ सहीनेसे सारे दिन वह किसान बळोंकी हळमें भळी भांति जोतता रहा था. बैळ थक कर छोटपोट हो रहे थे. उन दोनों बैळोंमेसे एक बोळा ''अरे आई! आज तो में बहुत थक गया हूं!"

दूसरा वेल बोला — "मुझे रगडतेम कसर नहीं रक्खी, पर भाई! में तो अब छूटा! मेरे लेनदेनका आज अन्तिम दिन है. इस किसानके साथ मेरा जो क्रणानुबंध हैं, वह कल पूर्ण होगा. कल मध्याहको ध्यों ही किसान मुझे हलमेंसे छोडेगा, उसी क्षण विना तृण खाये मेरे प्राण छूट जॉयगे."

पहला वैल वोला — "तेरा तो छुटकारा हो जायगा, पर मेरे छुट-कारेका भन्त हो नहीं जान पड़ता. पूर्व जन्मका इस किसानका मुझे भवा लाख रुपया देना है, वह चुक जाय तब इससे कहीं मेरा छुटकारा हो न ? किसानका रुपया लेकर में अपने उपयोगमें नहीं लाया, राजाके मंत्रीको कुछ कार्य होनेपर मेंने दिलाया था, वह मंत्री इस गांवक राजाका 'मकुता' हाथी होकर जन्मा है, जो कोई मुझे उसके पास के जाय और कुश्ती लडावे तो में उस हाथीकों जीत लूं ऐसा है और उसके पाससे रुपये वसूल करं."

गशिशेखर बेलोंकी यह बात सुनता रहा था. उसने विचार किया कि 'जो किसानके पासले यह बेल खरीद छं तो मेरा जन्मभरका द्रिष्ट दूर हो जाय.'

दूसरे दिन संबेर ब्राह्मण चठा. स्नानसंभ्या की और किसानके जाम-हसे उस किसानके घरहीमें रहा. दोपहर होते ही पहले दिन बैलोंने जो बातचीत की थी उसी प्रकार दूसरा बैल इलेंमेंसे छूटते ही मर गया. शशि-शेखरकी निश्चय हो गया कि 'जीते हुए बैलका राजाके मक्ता हाथींसे लेना है.' किर उसने यज्ञमानसे कहा—"हे भाई! तेरा यह एक बैल मर गया, तो अपने इस दूसरे बैलको भी बेच डाल. इसकी क्या कीमत है ? बेचनेकी मर्जी हो तो इसकी कीमतसे में पांच रुपया अधिक दूंगा."

किसानने विचार किया कि 'जो गुरुदेव इस वैलकी पूरी कीमत दें तो में एक दूसरी अच्छी जोडी खरीद लूंगा.' वातचीत होते र सौ रुपये उसका मूल्य ठहरा. शिक्शेखरने लिखा लिया कि 'इस वैलपर मेरा इस जन्मका वा जन्मान्तरका जो कुछ लेना देना हो वह चुकता करके यह वैल वेच दिया.'

फिर शशिशेखरने उस बैलको थोडे दिन रख कर खूब पुष्टिकारक पदार्थ खिला पिला कर मतवाला कर दिया और फिर उसे लेकर राजाके द्रवारमे गया और बोला —''हे राजन! यह मेरा बैल ऐसा बलवान है कि आपके मकुना हाथीको भी हरा सकता है." ं **ब्राह्मणके सु**खसे यह वचन सुनकर राजसभा हैंस पडी, पर फिर राजाकी इच्छासे बैछ तथा हाथीकी छडाईका निश्चय हुमा.

राजाने शशिशेखरसे पूछा – "हे ब्रह्मदेव ! तुन्हारा बैल हारे तो तुम क्या दोगे?"

र्शे शिशेखरने कहा — ''राजन ! मैं तो गरीब ब्राझण हूं. मेरे पास क्या है, जो मैं आप महाराजाधिराजको दे सकूं ! पर जो मकुना हाथी और मेरे बैछकी छडाईमें आपके हाथीका पराजय हो तो आप मुझे सवा लाख रुपया दीजिये और मेरे बैछका पराजय हो तो मैं इस बैछको छोड़ कर चछा जाऊं." राजाने यह शर्त स्वीकार की!

दूसरे दिन मैदानमें मकुना हाथी तथा बैठको खडा रक्खा गया भीर इस ठडाईको देखनेक लिय राजा भी खुद आया था. महावतने हाथीको मस्त करके बैठपर दोंडाया. पर ज्यों ही हाथी दोंड़ता र आया कि बैठने छुंकार मारी और कहा — ' करे देवालिये! तू क्या मुह लेकर मेरे पास आया है! ऐसा कह कर ज्यों ही अपने दोनों सींग इसकी सुंद्रपर जमाये, कि हाथी सरसराहटके साथ पीछे लोट कर भाग गया और देखनेकाले चिछा उठे कि 'हाथी भागा, हाथी भागा!' पर राजा और मन्त्री बोल उठे कि यह लड़ाई कुछ ठीक र नहीं हुई. फिर दूसरी बार और तीसरी बार लड़ानेपर भी हाथी हारा जोर बैठ जीता. शर्तके अनुसार राजाने उस ब्राह्मणको सवालख रुपया गिन दिया. ब्राह्मणने लिया तथा हती क्षण बैठ और हाथी दोनों छुत्युको प्राप्त हुए. हाथीने बैठके पाससे लिया हुआ रुपया राजाको दिया था. राजाके पाससे अपने देनेका रुपया दिलाकर बेट अपने ऋणसे छुट गया. ब्राह्मण पूर्व जन्ममे किसानका वारिस था, उसने वारसा — मौरूसी धन सब लिया. ऋणानुबंध पूरा हुआ तथा सर्व अपने र मार्गपर चर्छ गये.''

दमशानम राजाकी गोदमें छेटे हुए बालकुंत्रने ऋणानुबंधकी यह निस्तृत कथा सुना कर कहा — '' पिताजी ! इस जगतकी रचना ऋणानु-वंधसे ही हुई है. इसको प्रारच्य कहो, कम कहो, छेना देना कहो, पर यहीं यह है कि जिसके द्वारा, एक दूसरेके संबंधसे जुडे हुए रहते हैं. कम — ऋणानुबंधसे ही स्त्री, पुत्र, सगे, सहोदर, पैसा टका, ऋदि सिद्धि सब आ मिलते हैं. यह ऋणानुबंध पूरा हुआ कि किसकी स्त्री और किसका पित और किसका पुत्र और किसका पैसा! सब अपना २ मार्ग देखते हैं. मैंने जनमान न्तरमें जो लेना देना किया है उसे में लेता हूं, भोगता हूं, देता हूं, धनेक निमित्तसे दिलाता हूं तथा इस गतिको प्राप्त हूं. आपके प्रतापसे जो आत्म-ज्ञानके दो जब्द मेरे जानमें पड़े हैं; और स्वेच्छासे नहीं, परंत्र आपके वचनकी मानकर प्रद्यापण कृष्णार्पण करते हुए जो भोग भोगे हैं, इससे में उत्तम कुटमें – गञांक यहां वा संतके यहा जन्म लेता हुं तथा लेना देना दे छेकर अपना मार्ग पकडता हूं. किये हुए कर्व तो भोगनेहीसे छूटते हैं. जयनक ये रहार पूरे न हो नवतक जीवमात्रकी यही गति है. मेरे पुण्यका टेश कम होनेसे में एँज राहुसे निकल कर तुरंत ही दूसरे खड्डेमे पडता हूं, यहीं यमवातना है. दो मीं झुरसीदिन, अधकारागारमें, जहा पवनका संचार नहीं, प्रकाशके प्रवेशका स्थान नहीं, कारागारमें पदा रहना है, वहां नीचा जिर किये हुए. लटका रह कर, अपिमित यातना भोगता हूं, वहांसे छटता हं तम चड़ी हो घड़ी वा दिन हो दिन इस ससारका पवन खाता हूं और फिर इसमें भी विशेष कष्टवारी अंगकारागारमें पहला हूं. हे पिता जनर ! 'नो जीव परमान्माकी खोजमें अम नहीं करता, परमात्माकी मायाको जानकर उनके त्याग करनेका प्रयत्न करता नहीं, राजखी तामसी मायामे वैघा रहता है, स्रावरणशिक्त हका रहता है तथा विसेपशक्तिके फारण भोगवासनाका त्याग नहीं कर सकता, उसकी मेरे समान गति जानो.' चाँह वह जीद दान पुण्य करनेवाला हो, परार्थ परमार्थमें तत्पर रहता हो, बहुतोंका उपदेष्टा हो, जालका दाता हो, अनेक प्रकारका वेभव भोगनेवाला हो, धनेकांका पालन करनेवाला हो, पर जबतक ' शमद्मा-दिक्के माननमें उत्साही नहीं बना, पूर्ण वैगम्यको प्राप्त नहीं हुआ, उसकी वामना लयको प्राप्त नहीं हुई, प्राप्तको जान प्रह्मेव बना नहीं, तबतक उस जीवकी मेरी ही सी दशा होती है. जगत्का स्तेह मिथ्या, नाश्वंत, स्वार्थ-परायणनामय है. वह अन्योन्यक स्वार्थक लिये ही है. 'पुत्रपर पिताका प्रेम है इसमें पुत्र विय लगना नहीं, परन्तु पृद्धावस्थामें वह पिता माताकी रक्षा-पोपण - पालन करेगा - इस मायाजालसे ही पिसाको पुत्र प्रिय लगता है. पिताकी सपत्ति भौगनेके लिये पुत्रको पिता प्रिय लगता है, पतिकी शय्याका सेवन करती है इस लिये पत्नी पतिको प्रिय है. पत्नीको पति अनेक प्रकारसे रंजन करता है, इससे पनि विय लगता है, इस जगतकी घटना ही ऐसी है कि किसीको कोई ब्रिय नहीं होता. सब अपने स्वार्थके लिये पिय होते हैं. सब स्वाधिक समे है तथा आजा तृष्णासे घिरे हुये हैं, मोहजालमें लिपटकर ख़हे और पड़े पछड़ते रहते हैं. मोहजालकी आजा पुरुषको ऐसी स्थितिमें पटकती है कि उसकी उत्पन्न की हुई आशामेंसे यह विश्व मुक्त नहीं हो सकता. पर यह आशा मिथ्या है, मृगतृष्णाका जल है. जगत्की आशासे मुक्त हो वही मुक्त है. वाकी कोई किसीका नहीं. मा, बाप, भाई, भानजो, खी, पुत्र, पैसा, कीर्ति, कुछ भी सत्य नहीं. सत्य केवल 'श्रीहरि' ये तीन अक्षर ही हैं.

यह संसार कैसा दुःखदायी है इसका ज्ञान हे पिताजी! तुम प्राप्त करो. इसकी वाशा, तृष्णा, भोग – वासना छोड दी जिये. उस त्याच्य-ज्ञानसे ही यह संसार तरा जायगा, अन्य उपाय इससे तरनेका कोई नहीं. जबतक मनुष्यदेह है, तबतक तुम यह ज्ञान प्राप्त कर छो. संसारके कल्पित सुख भी कष्टदायी हो पडते हैं, तो संसारके सच्चे सुख तो अतिकष्टदायी ही होते हैं इसमें शंका ही न करियेगा. इसपर में एक प्राचीन कथा कहता हूं.

# कल्पित पुत्र

"किसी एक बड़े नगरमें धनपाल नामका एक श्रीमान् श्राह्मण रहता था. साधु संत तथा श्राह्मणोंका वह सेवक था, श्रीभगवानका पूजक भक्त था और व्यवहारमें भी कुशल था. देवालय बनवाना, स्नानघाट बनवाना, सदान्नत देना, प्रपा (प्याऊ, पौसाल) बैठाना आदिमें उसकी प्रीति थी तथा तीर्थयात्रामें जानेकीभी हमेशा उसकी इच्छा रहती थी. पर उसका उद्योग भारी था. घरमें द्रव्य बहुत था. उसे छोड़कर यात्रामें जानेकी इच्छा पूर्ण न होती थी. एक समय किसी संतपुरुषके उपदेशसे उसने यात्राके निमिन्त जानेका निश्चय किया. धंघा रोजगार मुनीम मुत्सिहयोंके सिपुर्द कर दिया. 'पर द्रव्य किसे सौंपा जाय!' इसके लिये बड़े विचारमें पड़ा उसके घरमें एक १४।१५ वर्षकी कुँवारी कन्या थी. वह पिताकी इच्छा जान कर बोळी — "हे पिताजी! इस द्रव्यकी रक्षा में करूंगी. आप मुखसे यात्रा कर आइथे. आपके मुनीम मुत्सदी मेरी रक्षा करेंगे और में द्रव्यकी रक्षा करूंगी."

उस गृहस्थका जानेका निश्चय हो गया था. इस आयोजनाको पसंद कर पुत्रीको मुनीम मुत्सिह्योंके सिपुर्द कर वह यात्राको रवाना हुआ. हे पिताजी! यात्रा करनेमें भी बड़ा अन्तर है. 'यात्रा करना, संतस्त्रेवन करना, शास्त्रश्रवण करना, परष्ठसकी रची हुई इस लोककी लीलाकी प्रतिकृतिमें लीन होना, नित्य ध्यान धरना,' इसका मूल दहेश इतना ही है कि इन प्रवित्र पदार्थोंके सेवन और स्मरणके ही लक्ष्यमें अवस्तान हो तो उस जीवकी षत्तम गित हो तथा षत्तरोत्तर एतम गित होते २, किसी काल परम पदकी प्राप्ति हो जाय. यात्राका तो नाममात्र है. पर यात्रामें जा कर महात्माओं के पास रहनेसे छानेक ज्ञानकी वातें सुननेमें छाती है तथा ऐसा होते २ आत्माके शोधनकी जिल्लासा उत्पन्न होती है. जिल्लासाके छन्तमें परमान्त्माको जान कर जीविश्वनका भेदमान टल जाता है, छभेदको पहचानता है तथा उसीमें वह छाप ही लवलीन होकर सायुज्यको प्राप्त होता है. यही यात्राका सत्य उद्देश है. छनेक महात्मा तीर्थाटन करते २ ही पूर्वक महात्माओं के समागमभे आकर आत्मनिष्ठ हो गये हैं. छनेक भक्तजन संतपुक्षों के समागमसे ही भगवत्यदको पा गये हैं.

पर हे पिताजी ! इस जगतके सब जीव ऐसे संस्कारी और अधि-कारी होते नहीं, कि जो क्षणभरके समागममें अपने आत्माका स्वरूप जान छ. वे तो अनेक प्रकारके कुतकं करनेवाले होते हैं. अधिकारी तथा संस्कारी जीव जिस दृष्टिसे सत महात्माओं को, प्रमुलीला तथा यात्रास्थलों को देखता है वह दृष्टि कुतकेवादियोकी नहीं है. जैसे पीलिया (कमला) के रोगसे गेगी हुए मनुज्यको सारा संसार पीला ही दिखायी पडता है, दिनका अंधा, प्रकाशित दिन नहीं ऐसे ही मानता है, वैसे ही कुतर्कवादी मनुज्य भी तीर्थाटनको तथा संतसमागमको निर्यक मानते हैं. इसपर एक दृष्टातासुनो.

# परमात्मा सर्वव्यापक है

तुंगभद्रा नदीके तटपर वसे हुए हिस्स नगरमें कोई दो मित्र वसते थे. उनमेंसे एक पूर्व जनमका संस्कारी, बुद्धिमान, परमारमाके स्वस्पका दिन रात सेवन करनेवाला और परमारमाकी लीलापर वार जानेवाला — गीझ जानेवाला — न्योलावर हो जानेवाला — आत्मत्याग करनेवाला था. दूसरा परमात्मादि किसीको भी नहीं जानता था; केवल बुद्धिविलासी और कुतर्कवादी था. उसके मतसे 'परमात्माकी विभूति — मूर्ति आदि सब पायाण, संतादि महात्मा ठगोंक शिरोमणि, तीर्याटन मनका वहलाना 'था. वह तो जगतके मोहजालमें फँसा हुआ था. सरकारी मित्र इस असंस्कारीकी इस वृत्तिको जानता था, पर वह उसकी देह तथा आत्माकी शुद्धिक लिये सदा आतुर रहता था. 'साधु पुरुषोंका जीवन दूसरोंके कल्याणके लिये ही हैं, वे, 'स्व 'का त्याग कर 'पर 'के हितमें ही प्रेरित रहते हैं.'

एक दिन मक्तने छापने मित्रसे कहा - " भाई! तू जो साथ आवे तो पछ, हमलोग तीर्थाटन करने जायें. तीर्थाटनमें श्रीकृष्ण परमारमाने परम

पित्र गोक्कल वृन्दावनकी देवी भूमिपर और श्रीरामजीने मोश्चपुरी अयोध्याकी भूमिपर जो अनेक लीलाएं की है, उन स्थानोंकी लीलाएं देखेंगे, पतितपावनी गंगा, यमुना और सरयूनें स्नान करेंगे, रमणीक रेतीमें लोटेंगे और अपनी देह तथा साथ ही मात्माकोभी सार्थक करेंगे."

असंस्कारी मिन्नने कहा—" अरे ओ ओलिया भाई! तू तो ओलि याका औलिया ही रहा! गोकुल, मधुरा तथा वृंदावनमे भला ऐसा क्या रक्खा है तथा रामभूमिमे भी क्या देखना है ? जैसी यह सूमि वैसी ही वह, यहां भी मिट्टी पत्थर और वहा भी वही के वही. जोगटे, भालसी, अहदी, हरामके खानेवालोंके झुंड ही संत, योगी, दास कि कोई दूसरे ? मनुष्यके घडे पत्थरोंके पुतले ही तेरे राम और कृष्ण या दूसरे कोई हैं ? परन्तु तुम्हारी इच्छा है तो चलो. मुसाफिरी तो करेंगे. बाकी पत्थर और पहाड तो बहुत देखे हैं. उन्हें तो मुझे देखना नहीं. तुम उनको देखतं रहना. पर देशान्तरके वढे र सेठोंसे मुलाकात करेंगं, यही मेरे मनसे यात्रा और पोखात्रा."

भक्त मित्रका तो परमात्माकी लीलाका अवलोकन करनेकी इच्छासे यात्रामें जाना ठहरा. ज्यवहारक रालका देश विदेश देखनेकी और अनेक नामधारी मनुष्योंका समागम करनेकी इच्छासे यात्रामें जाना ठहरा. एक परमात्माकी लीला देखनेमें मस्त है. दूसरा मनुष्यकी लीला देखनेमें गुलनान है. दोनोंकी दृष्टि निराली है. दोनोंके निरखनेमें भी निरालापन है. एक जात्मकल्याणके लिये तीर्थाटन करनेको निकला है. दूसरा दृष्टिकल्याणके लिये प्रवासको जाता है. दोनोंके अधिकार भिन्न २ है. देवी भूमिमे दोनों निराला ही देखते हैं. देवी संपत्ति और आधुरी संपत्तिमें यही भिन्नता है. आधुरी संपत्तिसे संपन्न कच्छपावतारमें कच्छपको और मरस्यावतारमें मछलीको देखता है. देवी संपत्तिसे संपन्न सर्वत्र निराल होत करता है. जिसका हृदय – मन – चित्त – बुद्धि विशुद्ध है, उसे सर्वत्र जगत् मात्र महाको ही लीलासे सजा हुआ दृष्टि पहता है. जो व्यावहारिक प्रपंचमें कुशल है, वह परीक्ष और अपरोक्ष महाक्रके समीपमें जायगा तो भी उसे लंधकार ही जान पढ़ेगा.

थोड़े दिन पीछे दोनों मित्र वृत्यावनकी देवी भूमिमें आ पहुँचे. भक्त मित्र वहांकी अलैकिक लीला देख कर प्रसन्न हुआ. 'आत्मवत्सर्वभूतेषु' की तरह स्थल २ पर परम प्रसुको रेमण करता देखने लगा, सनकी ळीलाका अपरोक्ष दर्शन उसे होने लगा, गोप ग्वाल वाल संग परम वद्यको स्मण करता देखने लगा. उसका आत्मा छति प्रसन्न हो गया. कृक्ष धौर उनके पत्तोंमे परमात्मा और उसकी विभृति और नर्या २ लीला विना धन्यका दर्शन ही उसे नहीं हुआ.

उसे आनंदी, संतोषी, लीला देखनेम एकतार देख असंस्कारी मिश्र श्रोला — "अरे भाई! तेरी यही यात्रा है, यहां है क्या कि तू पागलें की तरह नाचने कूदने लगा है ? 'अहां देखों बहा पानी पत्थरा, और लोग कहं हम करते जतरा,' यही क्या मूर्खता! यह तुम्हारी यात्रा हो, तो हो चुकी, एक संत महात्माने जो कहा है वह तुझे याद नहीं, इसीसे तू बडाई मारा करता है.

> 'पत्थर पूजे हरि मिल, तो में पूजें पहाड़। इससे तो चक्की भली, पीसि साय संसार'॥

वैसे ही ऐसी इन पत्थरकी मृतियों के पूजनेसे, जलमें मछिछयों की तरह गोते मारनेस, पहाड और चूछों के पैर छूनेसे जो कल्याण होता हो तो सब कवके स्वर्गम पहुँच गये होते. अरे वावल में स्वर्ग वर्ग कुछ नहीं, में और तू यह दो ही हैं, और सब बवाल हैं. स्वर्गमें 'न तो झाहू, न टोकरा' यह तुंग सबर नहीं, इसीसे मोल भालकी भांति भटकता रहता है, स्वर्ग मर्टियामेट (नाम मात्र) है, इससे अपना पागलपना निकाल डाल और कुछ तो बुद्धिमान बन."

वाल कुंतरने कहा — " राजाजी! देखा! जिस स्थलमें विचरते ही अने-कोका मन शीवल, सुवासित, आनंदित होता है, वहा इस जडको पत्थर, पहाड झाइ और पानीके सांचे ही जान पड़ते हैं. किसी संतने कहा कि —

तुलसी तेरहसो वरप, यद्यपि लगी समाधि; तद्यि भाडकी नहीं गई, दुष्ट वासना न्याधि-

वैसे ही इस जड यात्रीकी मनोष्टिच थी तथा महाराज! इस जगतम भी ऐसी के भंडार भरे हैं."

किर भक्त मित्रने कहा — "अरं जो नास्तिक तथा कुतर्कवादी! तेरे हृद्यमें परमात्माकी लीलाका ज्ञान कभी नहीं होगा. जनतक तू पित्र यन-कर दृष्टि न करंगा तबतक इस परमात्माकी सोंद्येलीलाका द्र्यन तुझे नहीं ही होगा. जिस जीवका हृदय कोमल है, मंस्कारी है, ग्रंद पेगी है, पर-यारणकी लीलाका भाव समझ सहता है, उसीको परणत्मा अपनी शरद्भुत कीसाधा देशैन कराता है. दूसरोंसे तो वह लाखों कोस दूर है. उसका स्वप्न भी होना उनको दुर्लभ है, तो दर्शन वो हो ही करांसे ? निर्मल दृष्टि करनेबाला तो देखता है कि —

" जाई जुई में कन्हैया बसे, गुलक्यारीमें रीधा प्यारी बसे। चंपामें चतुर्भुज बेलामें विहारी केवडेमें गिरिवरधारी बसे॥
गुलक्यारीमें राधा प्यारी बसे "

"अहो हो! क्या परम प्रभुकी लीला विस्तृत हो रही रही - फैल रही हैं. पत्ते पत्तेमें परमात्मा विराज रहे हैं. वृक्ष वृक्षमें विश्वविद्यारी वसा हुआ है. जुईमें जनादेन विराज रहे है, मौगरेमें मधुस्दनकी सुगंध आ रही है. अहाहा ! जहां देखता हूं, वहां मेरा प्यारा कन्हेया खेळ रहा है. इस रमणीय रेतीमें गोप गोपालोंके साथ कैसी लीला खेल रहा है! इस परमात्मा विश्व-पतिको में प्रणाम करता हूं. अरे मूढ ! तेरी असंस्कारी बुद्धिसे यह सब खीला दूर ही है. 'जो असंस्कारी जीवन व्यतीत करता है, आसुरी संपत्तिका खपासक है, सत्के जाननेका जिज्ञासु नहीं, वह इस परम छीलाका रहस्य समझ नहीं सकता.' उसे तो जनमगरणके कष्टमें उसके अध्यासद्वारा दुःखकी परंपरा ही भोगनी है. जो अनन्यताको पाता है, वही इस छीछाछे दर्शन कुरनेका भाग्यशाली बनता है. परम लीलाके दर्शनमें जिसका जितना वेग होता है, उसको उतना और वैसा ही दर्शन होता है, साक्षात्कार होता है. तू मंद्रमति है, इससे तुझे वह साक्षात्कार नहीं होता. युरगण\* वा महर्षि कोई उसके प्रमावको नहीं जानता, तो तू अरुप, आसुरी संपत्तिका उपासक -कैसे जाने ? कैसे खाक्षात्कार करनेका भाग्यशाली बने ? प्रेमी ही क्से देखता है, जानता है. पर यह प्रेमका पंथ ही न्यारा है.

> " चढिकै मैन तुरंगपर, चिलवा पावकमांहि। प्रेमपंथ पेसो कठिन, सब कोड चालत नाहिं॥"

"अरे मूढ़मित मित्र! जो तुझको उपाधि — तु:खंक रगडेसे अक्षत —
सुरक्षित रहना हो, आत्मकल्याण करना हो, परम पुरुषके साक्षात्कारका
अधिकारी बनना हो तो अपने हृद्यमेंसे कुतर्क निकाल डाल, विशुद्धिको
मात कर, अपने हृद्यको प्रेमसे अरपूर कर, प्रेमी बन जा — अनन्य प्रेमी
धन जा, तब तुझे भी मेरी तरह साक्षात्कार तत्काल होगा. निर्मल माया
उपाधिरहित परम प्रेम ही सर्व सुखका कारण है."

<sup>ं</sup> के व मे विद्वः मुरगणाः प्रभवं न कहर्षयः। गीता १०१२

दमगानेक वालकुमारने अपने पूर्व जनमके पिता जनककी छहेग कर कहा — "हे तात! तीर्थाटनमे, संतसमागममें, परम पुरुवकी उपासनामें जिसकी जैसी दृष्टि है, वह वसा ही देखता है. जिसका जैसा मनोदेग दें, इसीके अनुसार वह शीच समीपता प्राप्त करता है. वीर्थाटनकी बड़ी महिमा है. प्रेमका श्रीडा ही उसकी जानता है. जो जानता है, वही जानता है. जिसने उसे जाना है, उसने जनाया नहीं, पर जो स्तुकान है, पहीं महुत वकवाद करता है.

हे विताजी ! जत्र वह धनवाल गृहस्थ यात्राको गया वद उसकी पुत्री आंर इसके मुनीम मुत्सदी लोग उसके व्यापार धंघेकी सथा धनकी रक्षा पूर्ण सावधानीसे करने लगे. क्न्याको घरमे अकेली छीर बिना आश्रयकी समझ, चौकीदारोंके मनमे उसका धन छ्टनेकी प्रवल इच्छा हुई. उन्होंने फई एक छुद्यों के साथ संदेत काके एक राजिको उस कन्याके मारने और धन छुटनेका तिश्चय किया. पहरेदारोंकी सहायतासे तीन चौर धनपाल सेठके घरमे दाखिल हुए. धनपालकी कन्या जिस कोठरीमे धन था, उसीमे नित्य सोती थी. वह सदा जायत रहती थी. जरा भी पैरकी आहट माछ्म होती कि वह तुरंत बैठ जोती. चोरोंने उसके कमरेक पास जाकर किवाड हिलांग, पर अंड्रसे सांकल वंड्र थी, इससे वे उसे खोल न सके. द्वार हिला-नेसे कन्याको सगय हुआ. उस सठके यात्राको जानेक पीछे कभी किवा-र्होंका खटका नहीं हुआ था, इससे 'कौन है' इस वातके जाननेके छिपै कन्याने कान लगाया तो किसीके चलने किरनेकी आहट जान पड़ी. सब वह विचार करने लगी कि सेर पिताको गये आज ६ महीने हो गये, पर यह ब्रार कभी नहीं हिला, किसीके पैरकी आहट भी न हुई, जान पडता है कि आज कोई चीर आ गये. जो मै सावधान न रहूंगी तो सुझे मार कर, पिताजीका पडे कष्टले इकट्टा किया हुआ घन चीर है जायेंगे.

ऐसा विचार करके उसने अपने मनमे एक वात सोची सौर वह जीरसे बोळी - 'ओ मा! ओ मा! है जागती हैं ?' फिर मा जानों एचर देती हो बैसे प्रत्युत्तर देती हुई वह आप ही बोळी - 'हां बहिन! जागती हैं, क्या-कहती है ?'

वह फ़न्या बोली - 'मा ! तु अब मेरा विवाह कर, तृ विवाह करेगी तब में विदा हो कर ससुराल जाऊंगी. वहां जाका में मली मांसि झपते पविकी सेवा कहंगी. अब मेरे पतिसे मुझे प्रथम पुत्र होगा तब इसका काम 'जागो' रक्ख़्गी. दूसरेका नाम 'लोगो' रक्ख़ंगी और तीसरे पुत्रका नाम 'चोर' रक्ख़्गी फिर मा! ये बालक जब वाहर खेलने जायँगे तब मैं उन्हें इस प्रकार नाम लेकर बुलाऊंगी, तब लोग बडा आश्चर्य पावेंगे और मुक्ते हर्सेंगे भी सही!' ऐसे कहती हुई वह कन्या एकर्म विस्तर परसे उठ खड़ी हुई. दूसरी ओरकी खिडकी खोलकर आकाशी—खुले छतवाले कोठे पर गयी और भोरसे चिछाने लगी कि '' ओ लोगो, जागो, चोर! जल्दी बालो!"

इस तरंह दो चार वार पुकारनेसे अडोसी पडोसी जाग कर्ठ और जल्दी र उसके घरके आगे दौड बाये. दूसरे खड पर चोरी करने गये हुए खोर तो यह समझे कि 'यह कन्या नींदमें बकती है. इसे चिलानेकी टेव है, इससे ऐसी बातें बकती होगी! पर थोड़ी देरमें सो आवेगी, तब इसको मार, इसका घन छे आयँगे,' यह निचार वे चोरं गुपचुप बाहरकी ओर निर्मयतासे खडे ही रहे. घनपालके घरके पहरेदार लोगोंको घरमें जानेस रोकने लगे, पर धनपालकी बेटीकी पुकारसे लोगोंने जाना कि 'कन्यापर कोई भारी कष्ट पडा है.' इस कारण चौकीदारोंको मार २ कर दूर किया और दुखंड महल पर जाकर चोरोंको पकड़ लिया!

दूसरे दिन वे तीनों चोर न्यायदरबारमें हाजिर किये गये. राजाके सामने सब वृत्तान्त सुनकर न्यायाधीशने उन चौरोंको भारी दंढ दिया. यह सजा सुनकर दो चोर तो फूट २ कर रोने खगे. पर तीयरा चोर न्याय-समाको आश्चर्यमें इंग्लता हुमा जोरसे हुँस पडा. यह चोर कभी कभी संत-समागम करता था. एक दिन कथामे ऐसा प्रसंग आया कि 'इस लोकके भीव जो कि मायाजालमें फैंसे हुए हैं उनको जन स्वप्नके समान कल्पित भी पुत्रादिक अनेक प्रकारके दुःख उपनाते हैं तो सत्य पदार्थ, स्ती, पुत्र, पिता, माता, धन, धाम, ऐश्वर्य, कीर्ति कितना हेश करावेंगे, इसका जग-तकी मायामे हुवे हुए जीवको विचार कर सब मायाको दवाकर वासना-बंधनसे मुक्त होनेके लिये सबका त्याग करना चाहिये. छेशमेंसे मुक्त होनेके िक्ये जीवको सदा सत्संग करना चाहिये तथा सत्संगसे बुद्धि निर्मक होती है, निर्मेल बुद्धिसे ज्ञानका चसका लगता है और गहरी ज्ञानकी जड बैठ-नेके पीछे वैराग्य व्यापता है. वैराग्यवानको संसारकी आसक्ति छूट भासी है और वासना मतप्राय हो जाती है- वासनाका छय होनेसे मुक्ति होती है. न्यायासनके स्मीप खडे हुए तीसरे चोरको उसी क्षण उस संतके कहे इए ये बचन याद आये. इससे वह जोरसे हॅस पड़ा.

यह देख न्यायाभीशने पूछा — " को अपराधी ! जब ये दो चोर सब्त सजाका नाम सुनते ही रोने छग कौर रो रहे हैं, तो तेरे हॅसनेका क्या कारण ?"

तीसरे चौरने धनपालकी कन्याने जो युक्ति रची भी उसका इत्यंभूत बुचान्त न्यायाधीशको कद सुनाया और कहा कि " हे महाराज! आज मुद्दो पूर्ण ज्ञान हुआ, इस संसारके खुद्र जीव मोहांधकारमें दौड़ रहे हैं व तित्य तित्य स्ती, प्रज्ञ, धन, धाम, और फीर्तिके लिये हाय हाय कर रहे हैं और फिर समारमें चतुर माने जाते हैं, पर वे बिलकुछ मूर्ख ही हैं. देखों, इस धनपालकी पुत्रीके करिपत पुत्रोंने आज हमको कारागृहवासी बनाया है, सने पुत्र अपने माता, विता तथा दूसरोंको कितने छेशका कारण होते होंगे, उन दुःखोंका विचार करते ही मुझे जोरसे हॅंसी आयी है. हे न्यायाधीश! जब कल्पित पुत्र केंद्रखातेस पहुँचाते तो फिर सचे पुत्र सरकमें भेज इसमें आपको क्या धाश्चर्य और संदेह है ? में स्वयम अपुत्र हूं, यह अपना भहोभाग्य समझता हूं, धनपालकी पुत्रीके कल्पित पुत्रीने अब आज मुझ कठिन मजदूरीवाले कारागारके दंरका अनुभव कराया है, तय पसके स्त्रे पुत्र होते वो मेरी क्या दशा होती ? सचसुन इस जगतमें धन, स्त्री, पुत्रादि पदार्थ जीवको महान् कष्ट देनेवाले ही ह. उनकी मायामे, उनके दुःखर्में जो जीव भासक हो रहे हैं वे अपने हायसे कष्टको खुकाते-बाके मुद्रमति ही हैं."

वस चोरका यह सार्थ वचन सुनकर न्यायाधीश चिकत हो गया. न्यायानुसार चोरको इंड तो दिया गया, पर दंड भोगनेके उपरान्त वह चौर किसी सहुद्दके पवित्र पद्पंकजका सेवन कर, झानसंपन्न बन, वैराग्य भारण करके, लोगोंमें पूज्य गिना गया तथा कितने एक अन्मोंमें अपने असत्कर्मके भोग भोगकर सत्कर्मसे तेजस्वी कांचन समान बन, परम धामको प्राप्त हुआ."

यह रप्टान्त देकर वाल कुँवरने राजा जनकसे कहा - "क्षी, पुत्र, राज, पाट, धन, कीर्ति इन सत्रमंसे अपनी वासनाको निकाल डालो. इस लोकमें जीवको वासना यही जनर्यकी जड़ है. परमात्माकी प्राप्ति होनेमें जगतकी वासना ही वाधक है. यह नरदेह कुछ थोड़े सत्कर्मका फल नहीं. यह बार बार नहीं मिलता. गंघवीदि महान् लोक भी इसकी इच्छा करते हैं. क्योंकि देवोंको भी 'क्षीणे पुण्ये मर्त्यलोकं विश्वन्ति' 'पुण्य क्षीण होते ही देवता- क्षोंको भी मृत्युलोकमें काना पहता है ' उस (स्तर्ग) लोकमे जानेसे

जन्म मृत्युका सदैवका त्याग नहीं होता. जन्ममृत्युका चक्र तो मनुष्यदेहसे ही मिटता है, महाराज !

"यह नरकाया सोनेकी, बार वार नहीं आनेकी। आया तब क्या लाया है, अपनी किस्मत पाया हैं। एक दिन जावें लाखोंका; अलक पलकमें क्या होता।"

इस लिये अलक और पलक भी मिथ्या न गँवाओ, सत्हीमें छो रहो. सत् ही सत् है, सत् ही नित्य है, सत् ही सक्तिशाता है. इस सत्की प्राप्ति असत्में लीन होनेसे नहीं होगी, सत्तसे ही सत् प्राप्त होता है. हीरेसे ही हीरा विधता है, स्वर्णसे वा दूसरी धातुसे नहीं.

#### मनुष्यदेह गेह है

यह मनुष्यदेह परमात्माका बनाया हुआ एक नथा वर है. घरमें जैसे अनेक खिड़कियां होती हैं, वैसे इस देहगेहमें नव । (९) खिड़कियां हैं. दो नेत्र, दो नासिका, दो कान, मुख, गुदा तथा उपस्थेन्द्रिय. घरमें जैसे स्तंभ होते हैं, वैसे ही शरीरमें भी हड्डीरूपी स्तंभ हैं. घर बनानेमें जैसे इंट, चूना और पत्थरोंका उपयोग होता है, वैसे ही देहरूपी घरमें रक्त, मांस, मेद, मजारूपी चूना और ईंटोका उपयोग किया गया है. घरकी सुशोभित करनेके लिये जैसे चूतेसे पीताई करते हैं, वैसे देहगैहके ऊपर भी चर्मरूपी पोताई है. जैसे घरकी खिड़ कियोंद्वारा घरका कूड़ा कर्कट साफ करके बाहर फेंक दिया जाता है, वैसे ही देहगेहकी खिडिकयों द्वारां, मल, मूत्र, वीर्य, कीचड़, राल आदि बाहर फेंक दिया जाता है. जैसे घरको सुशोभित करनम अनेक प्रकारक चौकी, परुंग, दीपक, आयने, मेज, मोफा, कुर्सी, गुलदस्ते, पर्दे, आदि इकट्ठे किये जाते हैं तथा उनसे घर अति सुन्दर जान पडता है तथा ऐसे घरका स्वामी बडी प्रतिष्ठावाला माना जाता है. वैदे ही देहगेहका शृंगार करनेमें कर्मक्षी चौकी, भक्तिक्षी आयने और ज्ञानरूपी दीपक आवदयक है. ऐसा सुसज्जित मंदिर जिसके राज्यमें होता है उसे देख जैसे इस लोकका राजा प्रसन्नचित्त होता है, वैसे ही परमात्मा जो कि जगतका स्वामी है, वह भक्तिज्ञानसे सुसज्जित पुरुषपर वहुत प्रसन्न होता है. लौकिक घरकी ऋदिसिद्धिसे, द्रव्यके व्ययसे लीकिक राजा प्रसन्न हो कर अपने समीप समामें वैठनेका उसे अधिकारी बनाता है, पालकी, म्याना, पीनस तथा छत्रका तुष्टिदान देता है, वैसे ही

<sup>, \*</sup> इस दिगनरकृतः | ननद्वारे पुरे देही.

अक्ति और ज्ञानरूपी धन संपादन किये हुए भक्त वा झानीकी परमात्मा अपने द्रवारमें बैठनेका अधिकारी करता है.

हे पिता जनक! आप मिथिला नगरीके अधिपति हो, अनेक सामंत आपके दरवारमे विराजनेके अधिकारी हुए हैं, पर राजाओंका राजा जो परमात्मा है, उसके द्रवार्म बैठनेके आप अधिकारी बनो, उसके लिये देहगेहको सत्कर्मीसे स्वच्छ कर जहांसे फिर पतन न हो ऐसे स्थानपर निस्य वैठिये. ऐसी जारमनिष्ठा प्राप्त करनेका जो साधन नहीं करोगे तो आपका जन्म होना और न होना समान ही है. कोवे\* आर क़त्ते भी तो जन्मते है ! पर 'उपका जन्म सार्थक है कि जिसका पुनर्जन्म नहीं.' संसारी ऐसर्थ उपरकी मोहनी जबतक चित्तके गुह्मागारमें रही हुई है, तबतक यह अधि-कार प्राप्त नहीं होता. यह अधिकार तो उसीको प्राप्त होता है, जिसकी सच अहंता ममताका नारा हो गया है, जो असंग है, शानत है, निर्मल है, वैराय्यवान है, निर्विकारी है, जिसका कर्ता भोक्तापन नष्ट हो गया है, जो देखनेवाले. सुननेवाले, करनेवालेबे निराला ही बना है, जो द्रष्टाका भी द्रष्टा है, जो श्रवण करनेवालोंका भी श्रवण करनेवाला है, जिसका मन, वाणी, चित्त शुद्ध है, वही जीव इस अधिकारको प्राप्त होता है. इस स्थितिको प्राप्त करनेके लिये यथार्थ रीतिसे परमात्माको जानना चाहिये. जिसके जानतेसे मावरण - मिथ्याज्ञान तथा विक्षेपसे हुए द्रःखकी भी निष्टति होती है. इस झानको संपादन करनेके टिये कहीं अन्यत्र जानेकी शावइयकता नहीं. यह ज्ञान इस देहसे ही धंपादन किया जा सकता है. सन. चित्त. आनंदघनकी उपासना करो, ज्ञानपूर्वक परमात्माकी सक्ति -प्रेममें छीन हो जाओ, भेदका त्याग करो, अभेद देखी, अहैत जनते ही ' अहं ब्रह्मास्मि । पद प्राप्त होता है. देखोः -

#### गजल

तुझे है शोक मिलनेका, तो हरदम ली लगाता जा। जलाकर खुदनुभाईको, भस्म तनपर लगाता जा॥ पकडकर इरकका साह, सफा कर हिन्न ए दिलको। दुईकी भूलको लेकर, मुसल्लेपर उडाता जा॥ मुसल्ला फाड तसवी तोड, किताव डाल पानीमें। पकड दस्त मेंपरस्तीका, गुलाम उनका कहाता जा॥

ण झाडोऽणि जी वति चिराय वर्ळि च **अ**ङ्के.

न सर भूका न रखें रोजा, न जा मस्जित्में सिजदा कर। वज्रका तोड दें कूजा, शराबे शौक पीता जा॥ न हो मुद्धा न हो ब्राह्मण, दुईको छोड कर पूजा। दुक्म है शाह कलंदरका, अनल हक तु कहाता जा॥\*

ें मुझे जहासे यह पद प्राप्त हुमा है वहा वह ऊपर लिखे अनुसार ही है. परतु सुफी (वेदान्त) प्रथके अभ्यासी एक विद्वानने कहा है कि यह पद सुफी महारमा मन-सरकी कृति है. मेंने जैसा है वैसा ही ज्योंका त्यों रहने दिया है. इस पद (गजल) की उत्पत्तिकी कथा इस प्रकार है:- " सुफी मनसूरकी परम धार्मिक, आत्मजीवनमें हीन 'अन्तरु' नामकी परमपवित्र बहिन थी. वह सदा धर्मप्रेथोंमेंके ईश्वरवचनोंका पाठ करती थी. उसमें ईश्वरका ऐसा वचन भाया कि ' मुझे प्राप्त करना होतो मेरे बंदोंका संग कर.' इस वचनसे 'अनल' के नेत्र खुल गये; उसने धर्मशास्त्र तथा किकाविधिका ल्याग किया और ईश्वरके 'चंदें' को ढूंढने चल पडी. कितने ही दिनोंने 'हक' नामका साई (भक्त) उसके नगरमें आया. 'अनल ' उससे मिली और उसके पाससे भारमतस्व प्राप्त कर, स्व स्वरूप जान, 'हक के सद्बोधसे 'अनल हक अर्थात ' आहं ब्रह्मास्मि ' का जप जपने लगी. यह कृतान्त उस नगरके बादशाहने उनके (ईश्व-रके प्रेसके अपात्र ) द्वारा धुना, धुनकर राजा कोचित हुआ और सुकी मनसरसे कहा कि, 'अपनी बहिनको समझाओ, और पापी 'हक के का साथ बुडाओ, इसके तम्हारे इतकी प्रतिष्ठाकी रक्षा होगी; तब हुकको पीछेसे में कठिन दंड दंगा.' मनसर अपनी बहिनको समझानेके लिये 'हकः' के माश्रममें गया. पर हक्के उपवेशसे भगिनीको पीछे लीटाना मूल बान संपादन होनेसे वह भी अनलहक्का आदेश करने लगा. यह न्मात्कार धमझनेमें राजा असमधे था, मनस्त्रके बोधसे अनेक पुरुष 'अन्तद्धक' का जप जपने लगे, इस कारण राजाने मनसूरको फांसीके दंदकी भावा दी. जन मनसरको फांसीके सभीप लेगये तब भी नह 'अनुरुद्धक' का जप जपता था. इससे कीधाविष्ट ही राजाने प्रजाजनोंकी आहा दी कि 'इस पापीके एक जूता मारो.' समस्य के अगपर जैसे २ जुते पढते गये वैसे ही वैसे वह अति मानंद पाने लगा. पर जब किसी सर्पुरुपने उसके ऊपर पुष्प बरसाये तय उसके नेत्रोंसे अध्यप्रवाह होने छगा. यह चमत्कार देख, राजाने पूछा - 'जूते पहते समय तो त हैंबा भौर पुष्य बरसते बमय रोया. इसका कारण क्या ? ' यह सुनकर मनसरने उक्त पद पढ़ा इसका भाषार्थ इस प्रकार है:--

हे राजा। जो तुझे (उस परमात्मासे) मिस्नेका शौक (प्रेम) है तो सदा उसमें की कगाता [स्वलीन होता] जा, खदनुमाई अर्थात् अर्हता व ममताको जलाकर उसकी भरमको अपने बारीरपर रगवता जा.

परमात्मांके प्रेमलपी झाइको प्रदण कर अपने सनके भेजको साफ कर बाल अर्थात् श्रद्धकार, ईर्फ्या, मोह, समता, मेरा तेरा रूप गैल यनमें अमा हुआ है, तो कि यारे क्यानकी तक है, उसे इटाकर सबको निर्मल करा के दैनकरी चुक्को---

इस 'वहं ब्रह्मास्मि' की स्थितिको प्राप्त करनेमे उसीमें लीन होनेकी खावश्यकता है. इसमें कुछ देना नहीं, कुछ गुमाना भी नहीं, प्राप्त ही करना है. इसके प्राप्त करनेमे तो (प्रमार्थको प्राप्त करनेवाला ही बुद्धिमान् है. च्यवहार कुञाल नहीं ) बुद्धिमान पुरुषार्थी पुरुषको अधिक अस नहीं पडता, वुद्धिमान तो वहीं है कि जो ऐसा कर्म करे जिससे पुनर्जन्म न हो. इस सत्का ज्ञान प्राप्त होनेके पीछे प्रारव्य कमेसे कल्पित वासनाएं भले ही भोगे और संसारीकी भांति विचरे तो भी उसको गाथा नहीं, देहसे तो वह सर्वथा मुक्त है. ऐसा ही जीव जीवनमुक्त है. वह संकल्प विकल्पसे रहित हो, देहके कमोका द्रष्टा साक्षीरूप रह कर संसारमें विचरता है. हे देव! जगतके जंजालोंका तुम परित्याग करो, उपाधियोंको भरम करो, अहंभावको द्र करो. तो तुम भी वही हो. आजसे तुम जीवन्युक्त धनते हो. यह जीव-न्मक दृष्टिके रूष्टाको देखता नहीं, श्रवणके श्रवण करनेवालेको श्रवण करता नहीं. मनके नाननेवालेका मनोव्यापारको मंद करता है, मनसे ही वह सवें-श्वर सर्वात्मा महादेवको जानता है, विज्ञानके जानतेनालेको जानता है. यही जीवन्मुक है. यही जाना सी सत्य. वाकी जीवका जंजाल है. इससे अन्य सब असत्य हैं. हे पिताजी ! इस स्थितिको प्राप्त करोगे तभी जीवनमुक्त होकर फिर विदेहमुक्त वनोगे तथा परमात्माका साक्षात्कार -- सुसहें (प्रार्थनाके सासन ) पर उडाता जा अर्थात् इतरूपी धूलको कर्मकाण्डपर झाँक

दे भर्यात 'व्राप्तणको यह करना चाहिये, क्षत्रियको ऐसा करना चाहिये, वैदयको यों करना चाहिये, मुसलमान यह करे, चाण्डाल ऐसा करे, दल्यादि भेदभावको छोड दे. मुसलाको फाड ढाल. (कर्मकाण्डकी सदपटको छोड दे) तसवी [जपमाला]

मुसल्लाका फाछ ढाल. (कमकाण्डका खटपटका छाड ट) तसवा [ अपमाला ] तोड डाल, क्तिवां अर्थात् धर्भप्रन्थोंको पानीमं हुवादे किंतु आस्मज्ञानका हाथ पकडकर [तत्त्वज्ञानका आश्रय लेकर] ब्रह्मज्ञानका सेवक वन जा.

उपवास करके मुखा न रह, रोजा ( मतादि ) न रख कर, मसिनदमें जाकर सिनदा ( नमन — प्रार्थना ) को न कर, हाथ पैर धोने तथा खानादि बाद्य शौच करने के साधनभूद जलपात्रको फोड डाल, प्रेम — भिक्तिस्पी मद्यका पान कर. मुला माजण अर्थास्
धर्माचार्य आदि वननेका डील त्याग हे, द्वेतको किसी प्रकार अपने पास फटकने न हे.
शाह कलदरको यही आजा है कि तू 'अनलहक ' अर्थात् 'अह मद्यासिम ' कहनेका
अधिकारी वन. साराग यह कि गुणातीत —परमहंस अवस्थाको प्राप्त कर. स्मरण रहे
कि यह परमहंसात्रस्था —परमार्थदशाका वर्णन है, ज्यवहारदशामें तो अन्त.करणकी
श्रुद्धिके लिये वर्णाश्रमधर्मानुसार निष्काम कर्म अस्थावस्थक है.

राजाने मनसूरके इन वचनोंको सुन, अपनी प्राणदण्डकी आहा वापस छेली अर्थात उसकी फांसीकी सजा माफ कर दी." करोगे. मेरा और धापका जो पिता पुत्रका संबंध, ससे स्वप्न ही समिन्निये.
में पुत्र होता तो धापके यहां जन्म लेता. तुम पिता हो तो इस गढेमे पधराधोगे नहीं: पर में तुम्हारा पुत्र नहीं, तुम मेरे पिता नहीं. में तो अकर
अमर निर्विकारी आत्मा हूं. भविष्यमें मेरे प्रति मोह न रखना. मेरे प्रेमका
विचार कि 'मैंने ज्ञान दिया है,' ऐसा विचार नहीं करना. केवल तत्त्वका
ही विचार करना. क्योंकि अन्तकालमें कदाचित मेरा स्मरण तुम्हारे पतनका
कारण होजाय. 'अन्तकाले या मितः सा गितिभैवेत्' अन्तकालकी वासना—
भावनाने बहुतोंको अमाया है. जन्मजन्मान्तर तक अनेक कष्ट भोगकर
आत्मिष्ठ बन कर भी अन्तकालेंम सृगीके ध्यानसे भरत सुनि जिसे महास्माको सृगयोनिमें जन्म लेना पड़ा था. यह विचार मनमें दृढं रखकर सर्व
स्पाधिको, सब आहंकारको, सब बासनाको, सब व्यावहारिक भावनाको
सदाके लिये आप त्याग कर दीजिये. अब में विदा होऊंगा और अपने कमोंकां
भोग भोगनेके लिये उस निर्माणकर्ताकी इच्छानुसार कार्य करूंगा."

#### जीवन्मुक्त तथा विदेहमुक्त

राजा जनकने वडी शीव्रतासे अपनी गोदमें सोते हुए बालकुंबरसे कहा – "हे पुत्र! हे परम ज्ञानी! जरा ठहर और मुझसे कह कि जीवनमुक्त और विदेहमुक्तमें क्या मेद हैं ?"

"महाराज! जीवनमुक्त बाहरसे व्यावृत्त कोर अंतरसे निवृत्त है, विदेहमुक्त अंदर और बाहर दोनोंसे निवृत्त है. विदेहमुक्त मेददृष्टिसे भय लगता है और जगतके सुखको दुःखरूप जानकर यह उससे दूर ही रहता है, वह जगतको दुःखरूप जान उसकी ओर दृष्टि भी नहीं करता, अन्तर्भीत मात्र ही रहता है. जीवनमुक्त यही जानता है कि 'जगत भ्रान्तिसे विलक्षण भासता है. पर वह भेरा ही स्वरूप है. में और जगन कुछ अलग नहीं, इससे आंख भींच ली तो क्या और बंद रक्खी तो क्या ? जहां मेरा ही स्वरूप है, वहां भय क्या ? वह स्वत्र परमात्माको ही देखता है, स्वन्स्वरूपको ही देखता है, इसीसे वह जगतको मोज लेता है. वास्तवमें तो उसे जो सुख भासता है वह अपनाही अनुस्यून सुख भासता है, जो केवल विचित्रतामे ही मासता है तथा अपने माने हुए जगतके सुखको जैसे अख्ट दीलतवाला कोडीको तुच्छ गिनता है, वैसे ही जीवनमुक्त उस सुख मोजको अलग गिनता है. उसको ऐसा मान होता है कि इस सुखके भोगनेसे लाभ क्या और न भोगनेसे हानि क्या ? इस विचारसे जीवनमुक्त बाह्य- लाभ क्या और न भोगनेसे हानि क्या ? इस विचारसे जीवनमुक्त बाह्य- लाभ क्या और न भोगनेसे हानि क्या ? इस विचारसे जीवनमुक्त बाह्य- लाभ क्या और न भोगनेसे हानि क्या ? इस विचारसे जीवनमुक्त बाह्य- लाभ क्या और न भोगनेसे हानि क्या ? इस विचारसे जीवनमुक्त बाह्य- लाभ क्या और न भोगनेसे हानि क्या ? इस विचारसे जीवनमुक्त बाह्य- लाभ क्या और न भोगनेसे हानि क्या ? इस विचारसे जीवनमुक्त बाह्य-

भी नहीं अर्थात् जीवन्युक्त कल्पित प्रारच्य पुरुषार्थके अधीन, कल्पित परमाणुजन्य शरीरवर्ती कल्पित सुख छेनेमे निःस्पृह रहता है किंतु स्व-स्वरूपमें तो वह अचल ही है.

स्त्रह्म विलक्षण तथा जनममरणकी अनंत प्रतीतिवाली जंकाओं से भयको पाया हुआ ऐसा कोई पुरुष वैराग्य पाकर, योगके स्वरूपानुसंघान निमित्त कष्ट सहन करके मन सहित सब इन्द्रियोंका निम्नह करनेकी आतुर-तासे आकर्षित हो, उपस्थादि सर्व इन्द्रियोंको शिथिल कर पीछे स्वरूपानु-संघान साधन करे, तो भी शिथिल हुए अवयवोंसे कल्पित सुलका भोग भोगनेमें आसक्त ही रहता है और बाह्यहिस्से प्रतीत होता जगत उसको किसी प्रकार भी आनन्ददायक नहीं जान पडता, इस लिये उसकी जैसी अन्तर्वृत्ति निवृत्त हुई हैं वैसे ही बाह्यवृत्ति भी निवृत्त हैं अथवा कृतकृत्य हुआ जडवत विचरता है. यह विदेहमुक्तका स्वरूप है.

जीवन्मुक्त तथा विदेहमुक्तमे मेद इतना ही है कि एककी सन्तर्वृत्ति निवृत्त है और दूसरेकी अन्तर और वाह्य दोनों वृत्तियां निवृत्त हैं. दृश्य किएवत जगतकी प्रतीति दोनोंको समान ही है तथापि सुख छेनेके साधन जीवन्मुक्तके पास हैं तथा विदेहमुक्तके पास नहीं. विदेहमुक्तने साधन गवांकर साध्य ही सिद्ध किया है अर्थात् जिन दश इन्द्रिय और अन्तःकरणके समुदायवाछे नाशवन्त शारीरक्ष्य साधनद्वारा स्वरूपानुसंघान करनेमें समय होना होता है, वे कल्पित साधन विदेहमुक्तके नहींके समान हैं तथा जीवन्मुक्तके वे साधन अक्षय कायम रह कर स्वरूपानुसंघान कराते हैं इसीसे वह कल्पित सुखका अक्षय — अनावृत भोग करता है, विदेहमुक्त हठ — बलसे और जीवनमुक्त कल ( युक्ति वा धैर्य )से परम पदको प्राप्त करता है.

यह विषये स्पष्ट रीतिसे आपके हृद्यमें अंकित करानेके लिये हे पिताजी। तुमको एक हृप्रान्त दूंगा. अंघा और हृष्टिवाला दोनों एक जगह वैठे हैं. पास होता हुआ संगीत दोनों सुनते है. पर नेत्रवाला नेत्रोंसे देख कर जो आनन्द लेना है उस आनन्दको अंधा नहीं पा सकता, विक अंतर्षृत्तिसे अनुभव ही लेता है, सुख तो दोनोंको समान है, पर अन्या गानेवालेके मोहकपनेसे और पास होती हुई गृहवडसे निर्भय है, उसे चोर आदिसे भय नहीं, मारनेवालोंका भय नहीं, सोंइर्यके मोहकपनेका भय नहीं, क्योंकि वह कुछ देखता ही नहीं इससे निर्भय है. पर देखतेकों सोंदर्य, चोर तथा मारनेवालेको देखते ही तुरत भय होगा. यद्यपि भय अपकृट है तो भी अपकृट भय तो है ही, वह मय उसको तो होगा ही,

ऐसे ही जैसे प्रकट आनन्द देखनेवाछेको है वैसे ही अनावृत प्रकट भयका भी साधनद्वारा संभव है. अंधेको जैसे अनावृत सुखका वा आनंदका संभव नहीं, वैसे ही कल्पित भयका भी संभव नहीं.

यह देखता जीवन्मुक्त है और अंधा विदेहमुक्त है. इस परसे हे राजा जनक ! तुम तात्पर्य धमझ सकोगे कि देखनेवाछेसे अंघा श्रेष्ठ है. इस लिये मैंने तुमको प्रथम जीवन्मुक्तकी दशा भोगनेको कही, फिर विदेहमुक्त होनेकी सुचना दी है, क्योंकि जिसने एक बार भी जबतक जगतके किसी सुख पदार्थका अनुभव नहीं किया, तनतक उसको उसके प्रति आकर्षण होनेके भयका संभव है. स्त्री, पुत्र, ऐश्वर्यका भोग यद्यपि विदेहमुक्त नहीं भोगता तथापि उसकी उसे कदाचित् ईषणा (इच्छा) हो आवे अर्थात् 'मिध्या जगत्का मिथ्या सुख कैसा होगा,' इस प्रकार ईवणा ही हो जाय तो उसे गडबडमें पंडनेका पूरा पूरा संभव है. इससे वह संसास्से दूर ही रहता है. जीवन्यक्तको ऐसा कुछ नहीं. उसने तो भिश्या सुखका अनुभव कर जगत के सब सुखोंको जगत मात्रके सकल पदार्थीको देवतादिके लोकोंको मिध्या नाज्ञवन्त माना है. इस लिये उसे भय नहीं, तथापि साधनसिद्धिमे वह मन्द पड जाता है तो फिर जन्म छेना पड़ता है. विदेहमुक्तकी साधना हठमय होनेसे उसे गिरनेका भय ही नहीं रहता. वह श्रेष्ठ है. हे राजा! तुम प्रथम जीवनमुक्ति शनैः शनैः प्राप्त करो और विदेहमुक्ति हठसे नहीं बल्कि अनुभवसे सहजर्भे प्राप्त हो ऐसा करोगे तो तुम परम हो. जैसे शरद ऋतुमें आकाश, वर्षा बरसनेके पीछे निर्मेख होता है, वैसे जो पुरुष ज्ञानकी मौजके साथ सुख भोगकर निर्मेछ बनता है, वह निजानंदमय नित्य रहा तो वह निर्भय - परम तथा विदेहमुक्त है."

### मुक्ति-मोक्षका लक्षण

राजा जनकने शव (मृतक) रूपी महात्मासे पूछा — "हे महात्मन् ! तुम पूर्व जनममे भले मेरे पुत्र हो, पर तुम महत्पदके अधिकारी हो. न जातने योग्य भी जानते हो, इससे मेरे मनमे जो शंका है उसका समाधान करो. परम मोक्ष कैसे प्राप्त हो ? मोक्षका लक्षण क्या है ? सुक्तात्मा किस गिनको पाता है ? यह तुम सुझसे कहो !"

शवरूप वाल कुंबरने कहा — "हे पिताजी! में महात्मा तहीं, ज्ञानी नहीं, पर कर्मका फल भौगनेवाला अल्प प्राणी हूं. महात्मा तो आप हो! परंतु जैसे 'कीचड़में लिपटे हुए रत्नको स्वच्छ जलसे घोषे विना उसका प्रकाश प्रकट होता नहीं,' वैसे ही तुम भी उपाधिकपी कीचडमें लिपटे होनेसे

अपने चिदानंद स्वरूपको देख नहीं सकते. आपका प्रारव्य और पुरुषार्थ सफल है, ऐसा में मानता हूं. आपने जो प्रश्न पूछा वह अति गृह, गृहका भी गृह तत्त्वका तत्त्व रूप है तथा इसका उत्तर देना, वह मेरे ज्ञानसे वाहर है. जहां ऋषिमुनियोंकी दुद्धि नहीं पहुँच सकती, वहां मुझ जैसे तत्त्वकानस रहित जल्पका क्या सामध्ये ? तथापि उस परम योगीके क्रपाप्रसाद्से आपका थोडासा संशय छेदन करूंगा. सुनो! ' जो सूक्ष्म अविशेय, अन्यक्त, अन्यस्त, व्रव, इंद्रियोंके समृह, विषयमात्र और भूतोंसे रहित है, वही सब प्राणियोकः अंतरात्मा, परम पुरुष, परमात्मा, पुराण पुरुष, परमेश है. उसीको क्षेत्रझ कहते हैं. वही त्रिगुणसे सुक्त पुरुष भी कहा जाता है तथा वह क्रस्ट कारणरूप कल्पित किया हुआ निष्क्रियातमा सद्सदातमक है, यही प्रजन-वंदन, उपासन करने, जानने और दर्शन करने योग्य है. तदस्त्रपे दोई श्रेष्ट नहीं, रससे कोई विलक्षण नहीं, उसके रूपमें विलीन होना यही मोक्ष "है. एंच प्राण, दश इन्द्रिय, मन और बुद्धिसे जो मुक्त है, सत्वादि चीन गुणोंसे जो मुक्त है, पापकर्म और पुण्यकर्मसे जो मुक्त है, विरादकी घोडक व्लाकोंसे जो सुक है उसी पुरुषको सुक्ति मिलती है और वही सुक है. चिटात्मा ही मुक्तोंकी गति है. इस आधमृतिमें मुक्तात्माका प्रवेश हो, मेदका सर्वशिस छय हो जाय, यही मुक्तात्माकी गति है, जिस पुरुषने हाथ, पैरे, चद्र और टपस्य इन्द्रियोका संरक्षण किया है, निषद्ध कर्मीका आचरण नहीं किया और जो आचरण नहीं किया उसका अभिमान भी कभी नहीं किया, जो समान दृष्टिवाला है, अन्तःकरणकी सात्त्रिकवृत्ति जिसको चरमा-'वृत्ति कहते हैं उसीम ममहै, निर्मेछ बुद्धिका है और सदा ही उस परमातमा-अंतरात्मा - नारायण - परम पुरुषके अरण है, वही इस गतिको पाता है. यह स्वरूप श्रेवद्वीपमे वसता है, वहांके मुक्तात्मा स्यूखदेहरहित हैं, इन्द्रिय-भोगरहित है, चेष्टारहित हैं, ग्रद्धसत्त्रशील तेजस्त्री हैं, इससे वे यर्किन्वत् भी दैतमाववालोकी दृष्टिमें पडते नहीं. इससे भी श्रेष्ठ वह परम घनश्याम मृति है. यह मुक्तात्माओंसे वेष्ठित है और मुक्तात्माके विना और किसीकी इसके दर्शन नहीं होते. श्वेतद्वीपमें रही हुई (रही हुई यह वचन असत्यें हैं, क्योंकि वह तो सबमे हैं, पर श्वेतद्वीपमें वह साक्षात् है इससे रही हुई कहा गया.) उस दिव्यमूर्तिके प्रकाशका तेज जो अनेक कोटि सुर्योके तेजसे भी विशेष हैं, इसीसे जो वर्णन करनेमें नहीं आता, यही नहीं, पर हुमें जितनी करपना कर सकते हो उससे वह पर है. इस पुंडरीकाक्ष ज नाईन जगदात्मामें जो विलीन होना वही मोक्ष है. यह मुर्ति मैंने देखी नहीं,

जानीं नहीं, तो 'वह ऐसी है,' ऐसा कह, क्यो असत्य भाषण करूं ? जिसको उनका दर्शन हुआ हो वह क्या इस गढ़ेमेंसे निकलकर उस गढ़ेमें पढ़े.

दे पिताजी! जय सिंबदानंद! में जाऊंगा. इस जगत्का मेरा तुम्हारा साथ यहीं पूर्ण होता है. अब मेरा तुम्हारा सत्संग नहीं, जहां अनंत सुख है, वहां भी नहीं. वहां में भी नहीं, और तू भी नहीं, तो मिलना क्या? मेटना क्या? राजा क्या? और पुत्र क्या? ब्राह्मण क्या और चाण्डाल क्या? वहां एक परम प्रेम अहैत - पूर्ण - पुरुषोत्तम ब्रह्म ही है. वहा सब एक ही हैं, अहैत ही हैं. वहां में और तुम हैतमेंसे छूटकर अहैत ही होंगे! उसी ह्मपसे अनंत कालतक रहेंगे!

इतना कहकर वह बालकुंवर फिर पूर्ववत् सतक हो गया. उसके नेत्र सूंद गये. उसकी वाणी बंद पड गयी, क्षणभरमें उसका चर्म कुम्हिलाय गया. राजा जनक परम उदासीन हो गया और उस बालकुंवरको फिर गढ़ेमे पवरा-कर उसे मिट्टीसे दाव दिया. मिट्टोके साथ मिट्टी मिल गयी. राजा जनक पुनः स्तान कर, वस्र धारण करके, उंत्तम झान ले, अपनी राजधानीमें आया.

## जनकका धारण किया हुआ वेष

हिमिगिरिका योगीन्द्र महात्मा सुविचारशील और लचालिंगको संबोधन करके बोला — "हे बत्स ! उस दिनसे राजा जनककी स्थिति विल्कुल बद्दल गयी थी. नगर लोड़नेपर जो जनक था, वह जनक अब नहीं था. पूर्वका जनक संसारी जनक था, व्यवहारी जनक था, लोकिक जनक था. आज जीवन्युक्त जनक है, आत्मिन्छ जनक है. उसकी चित्तवृत्ति विल्कुल शात हो गयी है. उसके मनकी अहंता ममता लूट गयी है. उसकी भावनाएं नष्ट हो गयी हैं. जित्त, भाति नाम आदिके अंशोंसे वह रहित हो गया है. कामकोधादिक उसके दास बन गये हैं. सारा संसार उसको गंधवनगरके समान भार्सता है. जनकपुरी भी उसे बरसातसे भीगे हुए चित्रकी तरह जान पडती है. राज्येंका व्यवहार वह साक्षीहर मात्र ही होकर चलाता है. वह किसीमें लिप्त नहीं."

यदच्छालाभसंतुष्टो हंद्वातीतो विमत्सरः। समः सिद्धावसिद्धौ च कृत्वापि न निबध्यते,॥

अर्थ - 'दैवेच्छासे प्राप्त हुई वस्तुसे संतोष, माननेवाला, सुख दुःख बादि ' दृद्धोंसे रहित, मत्सररहित, कार्यकी असिद्धिको समान माननेवाला, अनेक कर्म करनेपर भी वंचनको प्राप्त नहीं होता.' पेसी राजाकी स्थिति बन गई है. इस नवीन अवस्थाको देख कर रानी और मंत्री चिकत हो गये. संसारपर राजाको पेसा दढ वैराग्य क्याप गया था कि, 'एक दिन, रातको अपने हाथसे सिर मुंड भगवा वस्न धारण करके गानीके राजमहरूके पास 'नारायण हरे ' वोळता हुआ मिथिलास्वामी जनक नकली संन्यासीका वेश छेकर खडा रहा.'

राजाका यह विपरीत आचरण देख कर रानी वडी खिन्न होगयी. वह राजाके पास आकर वोछी — "महाराज! यह आपने क्या किया ? परमात्माके वचनका छोप किया ? ठीक! पर आप क्षत्रिय हो, प्रजापालना-दिक कम करनेके छिये जनमे हो, कुछ संन्यासियोंकी माति भिक्षा माग-नेके छिय नहीं जनमे. फिर यह विपरीत आचरण कैसा? आपको जो ज्ञान प्राप्त हुआ है, इससे आपके आत्माको नया चतन्य मिला है, 'सत' क्यां और 'असत' क्यां, सो आप मली मौति जान सकते हो, आश्रमके धमें भी जानते हो, पर कर्मका त्याग करनेके छिये यह ज्ञान नहीं, परन्तु कर्म करते रह कर जो आत्मिनष्टा प्राप्त हुई है, उसके द्वारा परम पदको पानेका अधिकारी वननेके छिये हैं. क्या भगवा पहर भिक्षा मागनेसे अथवा वनचर्की भांति वनमे भटकनेसे ही परम तत्त्वको प्राप्त कर सकते हैं ? नहीं जी. जिसको छुद्ध आत्मिनष्टा प्राप्त हुई है, वह कर्म तथा अकर्भको विचार, स्वभावप्राप्त कर्मोका त्याग नहीं करता, आश्रमधर्मका त्याग नहीं करता और येव — टेककी टेढी गलीमें प्रवेश कर, गोलमालमें पड़के, भूलता भटका खारा नहीं. स्वामीनाथ!

जो वैराग्य दिखावे करी, वह तो मनकेरी मदकरी। जो उपने साचो वैराग्य, अंतर वाहर सर्वस्व त्याग॥

मेर सीभाग्यरत्न! आपका तो नित्यकर्म और आश्रमके कर्म करते ही हैं. क्योंकि कर्मका त्याग करनेकी अपेक्षा कर्म करते रहना, पर उसमें लिस न होना ही श्रेष्ठ हैं. कर्म न करनेसे तो आपके शरीरका निर्वाह भी न हो सकेगा और उलटे श्रष्ट होगे. हे महाराज! किस लिये आपने एक दम राजपाट छोड़ कर, योगीका वेश धारण किया है? मुद्री मुद्री अश घर घरके द्वारपर मांग कर उसपर निर्वाह करनेके लिये? आप इसके लिये जनमे ही नहीं हैं. इससे हे प्रमु! यह आपका कार्य तो क्षत्रियोचित धर्मसे और प्राप्त झानसे विपरीत ही है. हे राजन! यह त्याग प्रहण करके घर घर भिक्षा मांग कर, खप्परमें पड़े हुए अन्नसे आपने संतीप करना विचारा

होगा, भले! उत्तम ज्ञान प्राप्त करके उसका यह उपयोग करो, पर राजाका वर्म तो 'प्रजाका पालन पोषण करनेमें है, उसकी अतिथि, देव, ऋषि तथा पितर इत सबका यजन करना है, यह सब थोडासा भीखका अन लाकर कैसे पूर्ण कर सकींगे ? आप तीन\* विद्याके जाननेवाले हैं, करोडों ब्राह्म-णोंका पोषण करनेवाले हैं, ऐसे ओ भगवा वस्त्रधारी राजन! इस राज-लक्ष्मीको त्याग कर इवानकी तरह पेट भरनेमें तथा अधम पुरुषोंके मुखकी जोर देखनेमें क्या आनंद मानते हो ? आप दूखरोंके अन्नसे पेट भरनेके लिये नहीं जन्मे हो, औरोंका पालनं करनेके लिये बनाये गये हो. पर हे हुँदेंव! सचमुच आजमे मेरी पूज्य सासुजी, वंध्या हो गर्यी और पितरोंको तो रोना ही है! हे वेषधारी राजन! आप राजा हो इस छिंचे हजारी मनुष्य आपके सामने दोनों हाथ पसार कर खंडे रहेंगे, पर उनको जब कुछ भी फल नहीं मिलेगा तब वे निराश होंगे, वे क्या आपको आशीर्वाद देंगे भीर आपका कल्याण होगा ? हे ज्ञानेच्छु ! हे मुमुख़ ! आज्ञा भंगका पाप आप कहां जाकर दूर करोगे ? सचमुच आपकी तरह आश्रमत्याग करनेवालेको यह लोक भी नहीं और परलोक भी नहीं. 'गृहस्य होकर, राजा होकर, जो अपने धर्मका त्याग करता है, वह दोनों लोकोंसे भ्रष्ट होता है.' तिसमें भी आप ऐसे ज्ञानी होकर, अपनी धर्मपत्नीका त्याग करके, घर २ द्वार द्वार पर भीख मांग कर जीनेकी इच्छा करते हो, इस विपरीत कर्मका पाप तो अपार ही है. साध्रपन घारण करने पर भी और त्यागका वेष बनाने पर भी आपके इस खप्पर, इस त्रिदण्ड और इस भगवा वस्त्रका जब कोई हरण करेगा तब आपको दु:ख हुए विना न रहेगा. उसी प्रकार मुद्दीभर अन्न फिलनेकी भी नित्य नित्य सुर्योदय होते ही आपको अपेक्षा भी रहेगी ही. साधु संन्यासी हो, जोगी जती जंगम वा वैरागी हो, स्नीको तजो, पुत्रको तजो धनवैभवको तजो और कीर्तिका भी त्याग करो, यह सब हठसे सजोगे, पर चद्ररूपी गढेका भरना न छोड़ोगे. किसीको अधिक और किसीको स्वल्प, कीड़ीको कण और हाथीको मण ! परंतु पेट भरे विन किसीका काम नहीं चलता. पेट भरनेके लिये दुर्जनोंके सामने हाथ जोड़ कर खंडे रहते आपको खंद ही होगा. चन्द्रकी कांतिको नाश करने-वाछे मेघमें जैसे अधिक कालापन है, वैसे ही यदापि दुर्जन धर्म करते हैं, तथापि वह दूसरोंका धर्मनाश करनेहीके लिये हैं 'जब कीवे स्तान करें तो

<sup>🍎 🍍</sup> ऋग्यञ्चःसामः

जानना कि अब दुष्काल समीप ही हैं तथा 'जब काकमैथून देखा जाय तव जानना कि अनर्थका मूळ लळाटलिखित है.' दैवयोगसे दुर्जन दान देंगे तो भी निश्चय जानना कि दुर्जनकी संपत्ति वा दान, सन्ताप, मोह और कंपका कारण हुए विना नहीं रहते, ऐसे दुर्जनोंके पाससे भी मुट्ठीभर अन्नकी आशा करनी, क्या यही त्याग और सत्की प्राप्तिके योग्य साधन गिना जायगा ? आपने द्वेतका त्याग किया हो, रज, तमका त्याग किया हो, आसुरी संपत्तिका विजय किया हो, शुद्ध सत्त्वगुणी वने हो, अभेद्में लीन हो, तो फिर हमारे तुम्हारेमे तथा इस प्रजामे क्या मेर है ? में और आप एक ही हैं तो कौन किसका त्याग करता है और करेगा ? आप खनु-शहकर्ता कीन तथा अनुप्रहपात्र में कीन ? हे स्वामिनाथ! जिस ज्ञानके अभिमानसे सत्का भान भूछ कर, निदान आप जो कृत्य करते हैं, इस सन् ज्ञानमें - चिदाभासमें हम सब समान ही हैं, चिदाभासमें भेदका लेश भी नहीं, परंतु हे राजन् ! 'गृहस्थाश्रमका त्याग करके जो त्यागी हए हैं. वे वारतिक रीतिसे गृहस्थाश्रमीक आसयसे ही जीते हैं. गृहस्थाश्रम ही अपने वहे भाग्यसे उनका पोषण करनेवाला है.' सचा त्यागी तो वही है कि 'जो अपने जान्रमधर्ममें परायण रह कर, जलमें रहते हुए कमलकी तरह ' निर्देप रहके व्यवहारमें विचरता है, अनेकोंको ज्ञान, धर्म, दान, समानतासे सत समझ - समझा कर अनेकोंका प्राणदाता बनता है तथा संसारकी कोई भी वासना जिसको बाधा नहीं कर सकती, वही पुरुष इस छोक तथा परलोकमें परमात्माके सांतिध्यकी मुक्त द्वाका अधिकारी हैं, पर जो मुहिया भगवा वस्त्र धारण करके, अपना पेट भर्नेके लिये आचार्य वा गुरु चद्रस्वाचा वा साधुकी छायाके नीचे बैठ, दाम और कामके बंधनमें पड़, अनेक पुरुपोंको तारनेका अपनेको अधिकार प्राप्त हुवा मान संन्यासका स्वांग धारण करते हैं, वे इस जगतको ठगतेवाले बगुला भगत हैं, पाजसे वैंचे हुए पशु ही है. वे अपना और दूसरोंका यह लोक और परलोक विगा-हतेवाले ही हैं. कारण कि, मठ, शिष्य, पुस्तक, उदर भरतेकी चिंता तथा थनक । लालसासे वे मुक्त नहीं. हे महाराज ! इन काषाय वस्त्रोंका त्याग करी, त्रिद्ण्डुका त्याग करके, राजदण्डु प्रह्ण करी, अग्निका आराधन करके जिसमें अनेक विद्वानों और गुणवानोंको संतोप हो, परम पुरुषार्थ प्राप्त हो, ऐसे सतुके ज्ञानवाला परमार्थ यज्ञ करो, सेदको त्याग-अमेदको प्रहण कर, विश्वकुंदुवी वनकर जगतमें विचरो. जनतक परम पुरुषार्थ सिद्ध नहीं हु आ चयतक धर्ममें अनुरक्त रह कर निरन्तर प्रजापालन तथा तपश्चर्या करनेके

िये तत्पर रहो. 'परमात्माका सेवन, भजन, पूजन, दर्शन यह सब भगवा वख धारण करनेहीसे होता है' ऐसा नहीं है. आपके समान पुरुष तो इसी शरीरसे जीवनमुक्तदशाके आनन्दको भोगते हैं, इससे यह त्याग छोड़ अत्रियोचित धर्ममे वर्तो तथा द्वेतका भेदन करके अद्वेतमें प्रवेश करो. जो भगवा वस्त्र धारण किये बिना अन्तः करणमे रहते हुए चिद्दानन्दमें लीन हो संकल्पका ही संन्यास करता है, वही विशुद्ध संन्यासी है और वही परम-पदको प्राप्त करता है."

पटरानीके ऐसे सद्बोधक वचन सुनकर, तत्त्ववेत्ता महात्मा जनक-रायने अपने स्वरूपको पहचान, रानीको आशीर्वाद हे, अपना वेष उतार ढ़ाला और राजभवनमें पुनः प्रवेश कर, उत्तम रीतिसे राजकाज करने लगा. वह ज्ञानी, आत्माऽनात्माका भेद समझनेवाला, परब्रह्मकी लीलावाले वगीचेमें विद्वार करनेवाला, सांसारिक व्यवहारोंसे विमुख हो, षृद्धि तथा क्षयसे होते हुए हर्ष और शोकका त्याग करनेवाला, ब्रह्मानन्दका उपासक बना था. तथापि जीवनमुक्त दशामे उसको जो न्यूनता (कमी) माल्यम पड़ती थो, उसे पूर्ण करनेके लिये उक्त योगीन्द्र मुनिकी उसे रटना लग रही थी. मुनि थोड़े कालतक पधार नहीं, तब उसने अपने मनुष्यों द्वारा वन, उपवन, मठ, मन्दिर और गिरिकन्दराओंमें शोध कराया, खोज किया, पर मुनिका पता नहीं लगा तब वह शोकातुर होगया.

#### विचित्र स्वप्न

ऐसी स्थितिको प्राप्त हुए राजा जनकने इस संसारके पहार्थ मात्र-परस प्रीति उठा दो. उसके रोमरोममें वैराग्य व्याप गया. वह इस जगत्को मृगतृष्णांक जल जैसा, गंधिवनगर जैसा, आकाश अथवा जलमें अंकित चित्रके समान मानने लगा. उसको सर्वे व्यवहार बंधनके – पाशके समान माल्म होने लगे. धीरे २ इस लोकका आनंद अग्निकी ज्वालांके समान दु:खदायी हो गया. जनमके पीछे मरण, चलतींके अंतमें पडती, उदयके पीछे अस्त, उसी प्रकार आनंदके अंतमें शोक ही है, यह विचार उसको प्रतिदिन होने लगा. उसके आमोद प्रमोद अस्त होगये. ऐसी स्थितिमें विचारमस्तावस्थामें एक दिन वह दोपहरको सो रहा. उस समय उसने नीचे लिखा स्वप्न देखा.

जानो कि 'एक दिन राजा जनक अपनी प्रवल सेनाके साथ शिकारको गया है, एक हिरनके पोछे उसने घोडा- बढाया और सेनासे बहुत दूर निकल गया. उसका शीघगामी स्रश्न हिरनके पीछे सरपट दौडा जाता है. हिरन भी ललांगपर छलांग मारता चौंकडी सरता आगेको दौंडता चला जाता है. हिरनको पकड़नेकी धुनमें राजा एक घनी झाड़ीमें प्रविष्ठ हुआ और एक झाड़ व टहनियोंसे ढके हुए उजड़ कुएके उत्पर होकर सक्षण्य मार्गपर इसका घोड़ा दौड़ता जाता है. इतनेमें घोड़ेने ठोकर खायी और राजा उस कूपमें गिर पड़ा. इस भयानक प्रसंगसे राजा घबड़ाहट और पाश्चर्यमे पड़ा है और पड़ते २ कूपमें वड़की डाली हाथमें चिपटली, घोड़ा तो राजाको गिरा हुआ देख, भाग गया है और राजा वड़की डाल पकड़कर लटका हुआ है. उत्पर निकलनेका कोई उपाय समझमें नहीं आता. तब राजा विचार करता है कि 'किसी प्रकार इस संकटमेंसे छूदूं तो प्रसुकुण!' वह गद्भदकंठ होकर प्रमुकी प्रार्थना करता है, उसी क्षण उसको दृष्ट उपर 'कचर कचर' करते शन्दपर पड़ी. और देखा कि जिस वड़की डालको पकड़कर वह लटकता है, उसकी जड़को कुछ चूहे जो रंगने चित्र विचिन्न हैं – काटते हैं.'

उस समय राजा विचारता है कि ' जो डाछी कट गयी तो नीचें कूपमें पढ़े ही सारी आयु पूरी होगो.' पर तत्क्षण नीचे दृष्टि पड़ो. वहा ए ह विकराल भयंकर अजगर मुंद फाड़े वैठा है. यह दख, राजा वहुन घरडाता है. उस कोई दिशा बचनेकी सूझती नहीं. तब तो वह जारसे चिछान पुँकीरने लगा कि 'कोई पथिक मेरा शब्द सुन कर मुसे निकाल छैवे.'

इतनेमें एक स्त्रीं उस कूपके पनघटपर आकर खडी हो रही. राजाने उससे कहा कि - "हे जगदम्बे! मेरी रक्षा कर, मुझे बचाव, मैं जनकपुरका महाराजा हूं, तृ मेरी रक्षा करेगी तो तुझे अपरिमित थन दूंगा."

वह स्त्री वोळी - "हे राजन्! मुझे तेरी धनसंपत्तिकी आवरयकता नहीं, पर जो तू मुझे व्याहना स्त्रीकार कर तो मैं तेरी रक्षा करूं तथा इस संकटमैंसे तुझे छुडाऊं."

वह की कुरूपा, चृद्धा, अंगमें कुष्टरोगसे भरपूर, मुखमें एक भी दात नहीं और शरीरके चमडेमें झुरियां पड गयीं थीं, इस कारण राजा उससे विवाह करनेको अस्वीकार करता है किंतु बहुतेरी प्रार्थना कर, पुष्कल धंनका लालच देकर रक्षा करनेको कहता है, पर विरूपा स्त्री, एक भी नहीं मानती. अब अपर चूहें तो बडकी जड काट ही रहे थे, इससे घबडकार मां छोड कर राजा उस विरूपाको विवाहनेकी 'हां' कहने खगा है ! त्तव बुढियाने नीचे उतर राजाके पैर पकड, बाहर निकाल भरतीपर उतार दिया और कहा 'हे राजन! अपना वचन पूरा कर और मेरे साथ विवाह कर!

राजा बोला—हे बुढ़ी मा ! जरा दया करो, में तो तुम्हारे बालक समान हूं!' इतना सुनते ही बुढिया कोषसे विकराल बन, अपना सुंह फाड कर राजा को खानेको दौडी और सोते हुए राजाको भयके मारे सचसुन, चिल्ला-इट करनी पडी. 'ओं ओं!' ऐसा करते २ वह जामत होगया. चोबदार नकीवने प्रकारा कि ' जनकरायकी जयं! अन्नदातका जयजयकार!'

राजा जामत् होगया और वह विचारने लगा कि 'यह क्या १ में यहां राजा हूं, नकीव — 'राजा जनककी विजय हो,' कहता है, वहां एक की स्वप्नमें मुझे खाने दौडी और ववडाहटके मारे में चिल्लाने लगा था. 'में राजा जनक सत्य ' अथवा ' जंगलमें दौडती हुई बुढियाके विकराल मुखमें जाता हुआ वह पुरुष सत्य ?' इन दोमें सत्य क्या ? यहां में राजा सत्य हूं, वहां कुएमें गिरा हुआ भी में ही था, इन दोनों में सत्य कीनसा ? मुझे तो ये दोनों सत्य अनुभूत प्रतीत हूए हैं ! यहां राजा जनक क्ष्में बैठा हूं और वहां विकराल विक्षाकी चेष्टासे भय पाकर चिल्लानेवाला भी में ही हूं. तव इन दोनों में सत्य क्या ?'

# जगत् स्वंप्नतुल्य है

राजा ऐसे विचारमें लीन है. उसकी चित्तवृत्ति विकल बन गयी है, वह बावलेकी माँति चारों बोर देखता है, इतनेमें मंत्री लोग उसके पास ना मकार्थके लिये आये. राजाकी मुखमुद्रा विचारप्रसित्त देखके प्रणाम कर खडे रहे. इतनेमें विचित्र वेष धारण कर हाथमें ईखका दंड (इसुदंड) केकर योगीन्द्र मुनि यहां पधारे! ये योगींद्रमुनि महात्मा याज्ञवल्क्य थे. राजाको उपदेश करनेके लिये, याज्ञवल्क्य मुनि योगसे अपना मूलक्ष पलट कर विकृत वेषसे वहां आये थे. उनका विचित्र क्ष देख कर मंत्रिमण्डल खिल खिलाइटके साथ हँस पडा. योगींद्रमुनि सबको हँसते देख चौगुने हँसे.

तव दोनों हाथ जोड, राजा बोला-"हे महात्मन! हे देव! वे असभ्य मंत्री आपके विचित्र अंगकी विचित्र चेष्टा देख कर हैंसे, पर आप उनसे चौगुने हँसे, यह मुझे वडा आश्चर्य लगता है. कहिये आप क्यों हैंसे!"

मुनि बोले - "राजन! इन सबकी मूर्खता देख मुझे हँसी आयी है. तेरे मनका जो संदेह है, उसे दूर करनेके लिये, पेरा आंगमन हैं तुझे जान किंसने वोया है,' इसके जाननेसे क्या मतलब ! पर उसके मधुरत्वके साथ हीं संबंध है, मूढ पुरुप ही ज्यर्थ वार्ता करते हैं !''

मुनिके ऐसे चिकत करनेवाले, क्यंस्चक, बोधक और मर्मज्ञ वचन सुन, गजा जनकने खडे होकर उनके चरण छुए और पूछा — "हे देव! कहिये. आप कुपालु हैं. यह सत्य वा वह सत्य ?"

निकालक योगीन्द्रमुनि वोलं—' जैसा यह, वेसा वह. वह कूपर्मेका अजग, वड़की जह काटते काले सफेद चृहे, डाकिनीके समान खीं और उसकी विवाहकी इच्छा, यह जैसे असत्य है, वेसे ही यह राजपाट, यह मन्त्रि—नण्डल, यह पटरानी, राजकुंबर, धनसंपत्ति, विलासवैभव तथा यह विश्व—सब असत्य है. जैसे जाप्रत् होनेपर वह स्वप्न असत्य है, वेसे ही आहमपट्में जाप्रत् होते ही यह सबे विश्वमात्र असत्य ही है."

मुनिके उपदेशवचन सुन, राजा जनकने उनको पुनः साष्टाग ढंडवर प्रणाम करके पुछा — "हे देव! मुझे आत्मपरमे जात्रत् करो!"

गजा पृथ्वीपर दंडवन पडा ही रहा, उठा नहीं. उसका वहंभाव जवनक मिटा नहीं, तबतक सुनिने भी उठनेकी नहीं कहा.

जब वह अहता ममतासे मुक्त हुआ, तब मुनिने कहा - "जनक उठ !"

गज्ञ नहीं उठा, पडा ही रहा, क्योंकि वह जनक नहीं या, वह कैवल्यरूप बना था, फिर मुनिने कहा — "गजा उठ!" जनक नामधारी राजाकी उपाधिसे वेष्टित उठा नहीं, तब मुनिने कहा — "हे बारसरूप! उठ जो तेरी इच्छा थी, वह मिला है. उठ!" जनक उठा. तब मुनिने कहा — "हे नामरूपवारी जनक! 'सडेव सौम्येदमप्र आसीत्!' हे शान्तगुणी! सृष्टि होनेसे पूर्व यह जगत् नत् रूप ही, प्रहारूप ही था. 'तत्त्वमित्य' वह प्रहार् है. पर जिनके हृद्यपर गुरुक्तपाकटाक्ष नहीं पडा, जिनके गुह्यागारमें अद्वैतने उद्य नहीं पाया ऐस हतभागी जीवोको ही यह मिथ्या जगत् सत्य भासता है और उन्होंको मरणका भय ज्यापता है. जो ब्रह्म है, उसे मरना क्या और जन्म देना क्या? राजापन क्या और कुरूपाके साथ विवाहका भय क्या? कुछ भी नहीं. ब्रह्मरूपी विज्ञाल स्वैद्यापक बस्त्रमें, ब्रह्मने ही परमात्माने ही व्यपनी इच्छारूपी रंगकी कूंचीले नानाविध रूपवाला यह जगत् चित्रित किया है. इसमें सर्वत्र ब्रह्म ही है उसके बिना अन्य कुछ नहीं. जाप्रन्ये ज्ञानीको जो भासता है, वह सत्र परब्रह्म परमात्मा ही है और परमात्मा से मित्र जो मुख भासता है वह अविद्या है अविद्याको नष्ट

कर जो विद्यासंपन्न बना, उसको परमात्मासे भिन्न कुछ भी नहीं भासता तथा ऐसा जो तीन कालमें देखता है, 'में ' और 'यह' इन दोनोंका प्रका-शित बुद्धिसे त्याग करता है, सर्वे अनात्मा पदार्थमेंसे अनादिकालकी न्याप्त मज्ञानताको खींच, तिकाल, निज स्वरूपमें जो तदाकार होता है, उसको इस विश्वमें गहते हुए भी द्वैतरहित सब दृष्टि पडता है, वर्थात् उसको कोई विक्षेप नहीं होता. स्थूल देहमें वसता हुआ जीवात्मा, पंचमहामृत, पंचतत्त्व, पंचकीष तथा ज्ञानका विषय - इन सबसे भिन्न है. जो सबसे भिन्न है, वही परमात्मा है. जैसे नृत्यशालामें रक्खा हुआ दीपक – सभा, नर्तकी, पडदा, गृह आदिको - समानतासे प्रकाशित करता है, वैसे सारे ब्रह्माण्डको वहीं त्रभु प्रकाशित करता है. यह परमात्मा अशब्द, अस्पर्श, अरूप, अब्यय, रस-रहित, गंधरहित, नित्य, भनादि, अनंत और अचल है. जिससे भूतमात्र जन्मते हैं, जन्म लेकर जीते हैं, जीवके घटघटमे जी है, वही ब्रह्म है और वह ब्रह्म तू आप है. तू, जीव भी नहीं, जनक भी नहीं, मनुष्य भी नहीं, राजा भी महीं, बल्कि बहा है. यह बहा चैतन्य स्वरूप, निर्मल, अविनाशी, द्वैतरहित, आनंदस्वरूप है और वह अनुभवसे ही जाना है. जिसको अद्वेतसिद्धि प्राप्त होती है, वह अद्वेत आत्मज्ञानकी सामर्थ्यसे जगत्को मिथ्या जान, छोक-प्रसिद्ध नामरूपात्मक देहका देहीपना छोड, ज्यवहारमें विचरता है. उसका चराचरमें सचिदानंद स्वरूपके विना और कुछ नहीं जान पडता. वहीं सदा जन्ममरणसे मुक्त हो ब्रह्मरूपको पाता है. वह जानता है कि संपूर्ण प्रपंच ब्रह्मरूप है, तत्त्वका तत्त्व ब्रह्म है, चितन करने योग्य, विचारने योग्य, कहने योग्य, सबका सारभूत ब्रह्म ही है. उसके छिये कुछ जानना नहीं, विचा-रता नहीं, कहना नहीं और सुनना नहीं रे तु 'तत्त्वमिस 'को जान तथा भगवान विधिष्ठेन राभचन्द्रजीको जो उपदेश दिया है उसका समरण-प्रहण-सेवन कर कि.

> यदा संक्षीयते चित्तमभावात्यन्तभावनात्। चित्समान्यस्वरूपस्य सत्तासामान्यता तदा॥

'अभावकी अर्थात् इस जगत्का सर्व मोहजाल छूटनेकी संतर्की भावना होनेसे जब चित्तवृत्ति भली भानित श्लीण हो जाती है, तब चित्तकी सब वृत्तियां वाह्य स्वरूपको भूल, संतर्मे प्रविष्ट होकर, उस चित्तकी सामान्यताको प्राप्त कर, तदाकार बन जाती है और तब यह जगत्जाल खस्त होकर – छुप होकर कहां जाता है, यह नहीं जाना जाता, ऐसी जो वृत्ति – वासना – भावना वही ब्रह्म और वहीं ब्रह्म जन्ममरणसे मुक्त करने-

वाला है. जान लो कि 'अयमात्मा ब्रह्म सर्वातुभः' सर्वातुभवरूप जो यह आत्मा है, वही ब्रह्म है. वह ब्रह्म तू है.

इन योगीन्द्र मुनिने फिर जनकको ब्रह्मका स्वरूप बहुत उत्तम प्रकार से समझाया था. वह स्वरूप हृदयमें धारण कर राजा जनक जीवन्युक्त वन, राजपाट संभाल, राज्य करता था. वह यद्यपि व्यवहारकालमें हैतको देखना, तथापि सर्वत्र जैतन्य व्याप्त होनेसे ज्ञानरूप आत्मासे भिन्न कुछ भी नहीं देखता था, सर्वत्र अद्वेत, समता, प्रेमको ही देखता था. उसका सव र व्यवहार विकाररहित — अहंत्र — ममत्वरहित था. वह आनंदस्वरूपमें ही विहरता था, आनंदरसको ही ब्रहण करता था.

इस प्रकार राजा जनक जीवन्मुक्त बना. योगीन्द्र मुनिको तो उसे विदेहमुक्त करना था. पर उस प्रसंगकी राह् देखते हुए योगीन्द्रमुनि जनक-पुरीमें रहने लगे और उनकी आझासे राजाने यज्ञ आरंभ किया. इस यझम चंड २ पंडित प्यारे थे. परन्तु इनमें सच्चे आत्मनिष्ट थोडे ही थे. जनकका यज्ञ हो रहा था, कि पूर्णाहुतिके दिन सकल समाज भरा हुआ है, उनके वीचमें क्रियथोंसे भी पाना भरावे, ऐसी मंन्यासिनी गार्गी वस्नपरिधान किये जिना दिगंबर अवस्थामें यज्ञभंडपमें आ खडी हुई.

#### राजा जनककी सभामें गार्गी

संपूर्ण व्रस्तस्य जाननेवाली, ब्रह्मरूपमें विलीन हुई संन्यासिनीन अनेक तत्त्वविद् महात्माओं में मुखसे सुना था कि 'राजा जनकको दिन्य ज्ञान प्राप्त हुआ है, उसे तत्त्व सत् पदार्थ प्राप्त हुआ है, वह सत्का ही उपास्त है, सत् विना और कुछ नहीं जानता, देखता भी नहीं, कुछ सुनता नहीं और वोलता नहीं,' इसिलये एसकी परीक्षा करनेके लिये जनककी यहासमाम वह आयी थी. उसका वेप विचित्र — अहुत था. वह दिगबर ही थी. उसकी कान्ति मनोहर जगतके जीवोंपर प्रतापकी दिन्यपनेस छाप दालनेवाली थी. उसका अंग गौरवर्ण, सर्वीग लम्बे केकोंसे आच्छादित, कपालप त्रिपंद्रकी स्वामाविक तीन रेखा थी, उसके हायमें दंढ और कमंख्य या. यहिकदित् छकोच विना वह समामें आ खडी हो गयी. उसे मभाके वीचम खडी देखते ही सब समासट विविव संकल्पसे विचार-प्रतित हो गये तथा शरिवर्ग, नगरजन और सुद्र प्राणियोंमें कोई हॅसीसे, कोई कीतुकसे, कोई निर्मर्सनामें उसकी और देखने छो। पर गार्गीके सुत्रसंढलके प्रकाशके आगे किसीकी हिए ठहर न सकी तथा कोई भी

स्थितप्रज्ञ नहीं रह सका, केवल मुनिचकचूडामणि याज्ञवल्क्य ही स्थित-प्रज्ञ रहे. इस गार्गीका संकल्प था — 'मेरा स्वामी होने योग्य वही है जो स्थितप्रज्ञ हो तथा वही वस्त परिधान करावे तब पहनूं तथा केवल उसीकी लज्जा करनी, क्योंकि जगत्के जीव तो पशु हैं और पशुओंकी लज्जा ही क्या ?' इससे वह सदा दिगंबर वेषसे इस लोकमें विचरती थी. याज्ञ-वल्क्यको स्थितप्रज्ञ देख-उसने उनके पाससे वस्त्र मांगा. याज्ञवल्क्यने दिया. तब उनकी लज्जा करके वह खडी रही.

तब राजा जनक उसकी ओर देख बोले — "हे भगवती! मेरे राजभवनमें इस विचित्र वेष (नमावस्था) में कहांसे आयी? तू कौन है? सो
मुझसे कह, 'यद्यपि मेंने छत्र 'चामरादि धारण किया है, पर मैं मुक्त हूं,
ऐसा तत्त्वसे तू जान,' ज्ञानसे मेरा वासनाबीज भरम हुआ है, मुझे शत्रुके
नाशमें प्रीति नहीं, वैसे ही स्त्री पुत्रादिके परिम्रहमें भी प्रीति नहीं, मुझे
कोई चंदन लगाने वा कांटेसे वेसे, दोनों समान हैं. मुझे मिट्टी और सोना
समान है. जो देह तुझे दिखायी पड़ती है, वह देह सर्व संगसे मुक्त है, सव
कामसे मुक्त है, मुझे त्रिइंडधारण और छत्रधारण समान है. मुझे बंधके
कारणभूत पदार्थमें आसक्ति ही नहीं, मुझे दिगम्बर और साम्बर और चिदमंत्रर समान है. पर इस संन्यासद्शामें रह कर तुने नमावस्थामें इस राजसभामे
प्रवेश किया, ज्यावहारिक जीवोंके सामने तू दिगम्बरपनेसे विना छजाके
खड़ी रही, यह स्त्रीधर्मके विपरीत वर्तना ही कहा जाता है तथा तुने मेरे
गुक्के पाससे वस्न शहण कर परिधान किया, औरोंको अंधा वा पशुनत्
गिना इसका कारण जाननेकी मेरी इच्छा है."

विदेह कहाते हुए राजा जनक मुखमें ऐसा कर्कश वचन सुन गार्गी बोली — "इस जगत्में विदेही माना जाता और परिचारकोंसे पूजाता हे देहदशीं राजा जनक! बुद्धिमान तत्त्वविद् वही गिना जाता है कि, 'जो अक्षर, शब्द और वाक्य दोषरहित बोलता है, बुद्धिमान निष्प्रयोजन वा निर्धक वाक्यका उचारण ही नहीं करता, वैसे ही कठोर, प्राम्य, धर्म, अर्थ, कामसे विरुद्ध, असंगत और असंस्कृत तथा न्यूनाधिक वाक्योचारण नहीं करता.' अनेक महात्माओं मुखंस मेंने सुना था, कि राजा जनक विदेही है, पर आज प्रत्यक्ष प्रमाणसे सिद्ध हुआ है कि तू विदेही नहीं, आत्मदर्शी नहीं, पर देहद्शीं अल्पप्राणी है और साथ हीं मूर्ख भी है. विदेही परब्रह्मों रमण करनेवाला पुरुष तो सदा सदूप ही रहता है. वह ब्रह्मके विना अन्य पदार्थको देखता ही नहीं. नट जैसे नाट्यवेष धारण करता है तब

भी पुरुष है, उस वेषका त्याग करता है तब भी पुरुष है, वैसे ही ब्रह्मवेत्ता दिगंबर हो वा साम्बर हो, त्वगम्बर हो वा चिदम्बर हो, उसम अधिक क्या और न्यन क्या, यह तेरे समान विदेही नहीं जानता और उसमें तुझे विलक्षणता जान पडती है तो यह तेरा मूखपना नहीं तो और क्या है ? तुझमें विदेहपन नहीं, क्योंकि जिसमें मखंडित सहूपता होती है, वही विदेही है. सद्रुपताका अभाव यहीं सदेशीयन गिना जाता है, तू सदेही है. इससे तूने मुसे नमें देखा. जो सदूपवा होवी तो महारूप ही देखता. जो स्थितप्रज्ञ है, वहीं विदेही है. मेरी प्रतिज्ञा थी कि 'जो रियतपज्ञ हो वही मेरा स्वामी होने योग्य है,' अन्य तो पशु हैं, उनकी में छज्जा करती नहीं, पशुकी छज्जा कीन करता है! ये महामुनि उच कोटिके स्थितप्रज्ञ महारूप है इससे इनकी ही मैंने लजा करी है. तू स्थितप्रज्ञ नहीं, यह इसीसे प्रत्यक्ष होता है कि मुझे नम्र देख कर तुझे कीतुक हुआ और नम्रावस्थाको नुने दूवण गिना है. त् पूछता है कि 'में कीन हूं १' यह प्रश्न तेरी अज्ञानता स्चित करता है. भिटी और पानी जैसे स्वभावसे मिले हैं, वैसे ही इस जह देह और चैत-न्यका मेल है तथा इस जह और चैतन्यके संयोगसे में निर्माण हुई हूं. यहीं जड और चेतन सबमें है. जो जड तुझमें है वह मुझमें है और जो चेतन तुझमें है वह मुझमें है. तू किसको प्रश्न करता है कि 'में कीन हूं?' जडसे प्रश्न करता हो तो जैसे रेतीका कण एक दूसरेके साथ मिलकर एक दूसरेको जानता नहीं तो वह क्या उत्तर देगा? चेतनसे प्रश्न करता हो तो चेतन एकही है. जो तुझमें है वह मुझमें है, तो अपने चेतनसे पूछ कि 'भें कीन हूं ?' प्रत्येकन एक ही चेतन और एक ही जड है, तो क्या प्रत्येक व्यक्तिको जुदा २ ज्ञान हो सके ? नहीं जी.

"हे राजा जनक ! जान कि जो अन्यक्त प्रकृति तीस कलासे न्यक (प्रकट) हुई है वह में हुं, तू है और सारा जगत है. तू पूछता है कि 'तू किसकी है और मेरे राजमवनमें कहांसे आयी ?' यह प्रश्न भी मूर्वतासे भरा है. जिसकी स्थित कम कमसे और अण क्षणमें बदछती हो, एक क्ष्ममें न हो, जिसका तू है उसीका सब है तो में किसकी कही जाऊं ? क्योंकि छीके गर्माशयमें बीध तथा रुधिरके मित्रणसे यह शरीर बनता है. उससे नवन महीनमें जन्म होता है. चिहसे छीपुरुप कहे जाते हैं. बालक-

र पंच झानक हेतु पेच इन्द्रिय, मन, बुद्धि, सत्त्व, आहंकार, वासनात्मक जगत्, अविद्या, प्रकृति, व्यक्ति, द्वंद्व, सुख, दुःख, जन्म, भरण, लाम हानि, प्रिय, अप्रिय, काल पंचमहासूतका सद्भाव, असद्भाव, विधि, वीर्य और तीसवां यल.

पनसे क्रमानुसार बढ़कर प्राणी युवावस्थाको पाता है और फिर बृद्ध होता है और अंतमें मरणको पाता है. ऐसे क्रम क्रमसे पूर्व फ्रका नाश होता जाता है और दीपककी ज्योंतिकी तरह नये नये रूपोंकी जीवात्मा क्षण क्षणमे बारण करता है ऐसे रूपान्तर और स्थित्यन्तर होता जाता है. ये सव विकार शरीरको धारण करने पडते हैं, आत्माको उनके साथ कुछ भी केना देना नहीं. वह तो विकाररहित है. वहां 'कीन किसका है और कहांसे आया,' इस प्रश्नका उत्तर क्या दूं ? ज्ञानीको यह प्रश्न कैसा ? प्राणीको अपने हाड चामके साथ संबन्ध नहीं, तो फिर दूसरींके साथ किसका संबंध हो ? जीवको एक स्थितिमें ठहरना नहीं, तो मैं को आत्म-क्ष हूं, सो किसकी मनाऊं, और में कौन हूं और किसकी हूं और कहांसे आयी, यह कैसे समझा सकूं ? हे राजन ! जो तू समानपनेका अधिकारी होता, अद्वेतमें मग्न, मस्त होता तो यह प्रश्न ही नहीं करता, पर तुझमें ज्ञानकी कभी है, वही तुझसे ऐसे प्रश्न कराती है. ज्ञानी तो सबको द्वनद्वसे निर्मुक्त ही देखता है. अब जान कि जहांसे तू आया है, वहांसे में भी आयी हूं. जो स्थान तेरा और सबका है, वहीं स्थान मेरा है और सबका है और दूं पूछता है कि 'इस समाम केंस्र आयी ?" किसकी समा और किसका मेंदिर, यह तु जानता नहीं, इसीसे ऐसे अभिमानवाला तू प्रश्न करता है. यह मंदिर भूतमें तेरा था नहीं और भविष्यमें तेरा रहनेका नहीं और वर्तमानमें भी तू इसका स्वामी नहीं, क्योंकि इस मंदिरके एक भागमें ही तेरा स्थल है, उस विभागका भी तु स्वामी नहीं, क्योंकि एक पलंगपर ही तेरी शय्या है और उस शय्याका भी तु स्वामी नहीं, क्योंकि उसके अधिकी स्वाभिनी तेरी अधींगिनी है, तब तेरी नगरी कहां है, तेरा मंदिर कहां है और तेरी सभा कहां है ? पर हे राजन् ! तुझे अभी उप-शमकी प्राप्ति हुई नहीं और प्राकृत मनुष्यकी भांति तु केवल बुहु। ही हुआ है, इससे ऐसी निरर्थक बातें कहता है! तु ज्ञानवृद्ध नहीं इसीसे हुझे द्वैतपना दृष्टि पडता है. तेरा मन तथा इन्द्रियां विषयोनमुख हैं, इसीसे में तुझे नम्म दिलायी पड़ी हूं और मुझे देख कर तुझे कौतुक हुआ है. में तो ब्रह्मरूप हूं. तू भी ब्रह्मरूप है. ब्रह्म ब्रह्मको नम्न किस प्रकार देख सकता है ? हे जनक ! तू स्थितप्रज्ञ होता तो तुझे में कि जो सदा ही अंबरघारिणी हूं, उसे 'में नम्र अवस्थामें हूं,' ऐसी दृष्टि ही नहीं पड़ती.'

गार्गीके ऐसे अनमोल, बोधक और तत्त्वसे भरपूर वचन सुन वह राजा जो अपनेको विदेहसुक्त हुआ निरिममानपनसे मानता था, उसका रहा सहा अभिमान चला गया. वह गार्गीके चरणोंमें पढ़ा और 'सुझे ज्ञान दो !' यह भिक्का मार्गी.

गार्गीने कहा — "हे राजन्! इन तेरे समर्थ गुरुजीके समक्ष में ज्ञान देनेकी अधिकारिणी नहीं, इन्हींसे पूछ तुहा निदेहमुक्त करनेको ये हीं समर्थ हैं. पर इन अपने स्वामी और तेरे गुरुको में एक प्रश्न पूछती हूं, इसका उत्तर तू सुन कर ही अपने अर्थको प्राप्त होगा!" फिर गार्गीने होनों हाथ जोड़ कर प्रणाम कर याज्ञवल्क्य मुनिसे पूछा — "हे भगवन्! कहो, कनक तथा कामिनीके त्यागसे क्या कोई श्रेष्ठ हैं? जन्ममृत्युसे कौन मुक्त हैं ?"

मुनिचकच् डामणिने गंभीरपनसे विचार कर कहा - "हां. है ! कनक और कामिनीका त्याग हठसे भी होता है और यह स्थूल त्याग है, इसमें चिंकचित विशेषता नहीं, पर जो सुक्ष्म और कारणका त्याग करता है वहीं श्रेष्ट है. कामका त्याग सरस्तासे हो सकता है, पर 'सुक्म'का त्याग अति कठिन और दुर्छभ ही है. एक स्त्री जन्मसे कुंवारी रही हो और इसते ६० वर्षका आयुष्य ब्रह्मचर्यमे विताया हो, पुरुषका साथ वो क्या बल्क उसके अंगफे रंगका भी संकल्प न हुआ हो, ऐसा उप ब्रह्मचर्य वह इठसे पाल सकी हो और उससे सूक्ष्मका त्याग न हुआ हो तो उसके पतनका निश्चय ही है. कर्मयोगसे वह बीमार पडी स्रोर सासपासके मनव्य वैद्यको छाये. वह ब्रह्मचारिणी स्त्री पुरुषका स्पर्श न करती होनेसे इसे परेंमें बैठाल, हायमें डोरी वांध उस डोरीका छोर वैसके हायमे दिया तथा वैद्येन डोरीके द्वारा ही उस ब्रह्मचारिणीके अंगको ऐसी शीतळ भावना दी कि वह ब्रह्मचारिणी स्त्रीको फली. उसमें शान्तता हुई, पर उसी क्षण उस स्त्रीके हृद्याकाशमें नृतन भावना जन्मी कि 'हायकी वेंधी हुई डोरीके द्वारा मुझे पुरुषका स्पर्श होते ही इतनी शान्ति हुई तो जो स्त्रियां सर्व काल पुरुषका स्पर्श करती होंगी उनको कितनी शान्ति होती होगी ?' इस विचारके अन्तमें उसका अवसान हुआ और उसे वेश्याका जनम धारण करना पड़ा. तात्पये यह कि 'हठसे कनक कृषिनी तजी जाती है, पर जो 'सूह्म 'है वह जयवक नहीं छोडा तबतक 'हठ 'के कमें निर्धिक ही हैं. स्थूलका त्याग हरुसे बनता है, इससे वह श्रेष्ठ नहीं, पर सूक्ष्मका जो त्यागी है, वही त्यागी है और वही श्रेष्ठ है, तत्र हे सकल तत्त्रों के तत्त्रों की जानिनेवाली विदुषी गार्गी! कारण केसे स्थानना, उनकी कथा कहता इंसी सन.

किसी एक अरण्यमें एक ब्रह्मनिष्ट मुनि रहते थे. उनके अचल अटल रापोबलसं प्रसन्न होकर इन्द्र, ब्रह्मा, विष्णु, शंकर, देव और देवी सब प्यारे. सर्वे तस्विविद् देवोंने ब्रह्मवेत्ताको आशीर्वाद देकर कहा — " आप हमारे लोकमें प्यारो."

मुनिने प्रश्न किया - " हे देवताओं ! कहो मुझसे कि आपके छोकर्में निस्यका, समताविषमतारहित अर्खंड सुख है ! "

सब देवोंने कहा - " नहीं, 'अखंड सुख हमारे छोकमे नहीं, अखंड़ सुख तो ब्रह्मधाममें ही हैं!"

उस ब्रह्मवेत्ताने कहा - "ऐसा है तो, आप पधारो. जहांका सुख नाशरूप हो, वहां मेरी जानेकी इच्छा नहीं, मुझे तो अखंड़ सुखका भोगी होना है, क्योंकि वही श्रेष्ठ है."

देवताओं के पधार जाने के पीछे कुछ समयतक उस ब्रह्मवेत्ताके मनर्मे अभिमान रहा कि, 'अहो ! ब्रह्मा, विष्णु, महेश्वरादिने मुझे अपने छोकर्मे के जानेको समझाया, प्रार्थना की, पर मैं नि:स्पृद्द हो कर नहीं गया, मेरी जगह पर और कोई होता वो तत्क्षण तैयार हो जाता. 'ऐसा अभिमान स्फ़रते ही उसका रशिरान्त हो गया और इस अभिमानके योगसे कितने ही समयतक उसे इस छोकमें रगडाना पड़ा. इससे हे गार्गी! सुक्ष्म और कारणका नाश कर जो 9रुष समचित्त रहकर विचरता है, वही श्रेष्ठ है. कनक कामिनीका त्याग श्रेष्ठ नहीं. अखंडित ब्रह्मचर्य पालकर दौरीके स्पर्शेसे पुरुषका स्पर्श सुखदायी विचारनेसे वेश्यापन प्राप्त हुआ, नाशवंतः लोकके सुखको तुच्छ गिननेरूपी दढ ज्ञान होनेपर सुनिको उस निःस्पृह-पनेका भी अभिमान स्फुरे, यह उसकी अपूर्णता है और इससे पतन होता हैं. इसिल्ये ज्ञानीको चाह जितना ज्ञान होनेपर भी पुरुषाय कर स्थितप्रज्ञ हो रहनेके छिये 'सूक्ष्म ' और 'कारण 'का त्याग करना चाहिये. पर यह त्याग तो जिसे ब्रह्मानंदका अजर नशा चढा हुआ है और चाहे जैसी खटाईसे भी उत्तरता नहीं, उसीसे होता है. क्योंकि, उसको सूक्ष्म और कारण बाधा नहीं करता. ऐसे ब्रह्मनिष्ठकी प्रज्ञा तीनों कालमें दढ समता-वाली ही रहती है. उसके स्थानमेंसे द्वेत निकल जाता है. जिसका कनक और कामिनीका त्याग श्रेष्ठ होता है, उससे श्रेष्ठ सूक्ष्म और कारणका त्याग है. यह त्याग तब ही होता है, हे ज्ञात्री गार्गी ! कि जो इस 'वेख 'का ज्ञाता है तथा वही सर्वरूप आत्माको जान सब पदार्थीको आत्मारूप देखता

है और वही सूक्ष्म कारणका त्याग करनेमें समर्थ है और वही जन्म मृत्युसे मुक्त है. बनेकायह बुद्धिवाला कि जिसने ब्रह्मको आत्मरूपसे पहचाना नहीं, अन्यकका ज्ञाता नहीं, वह तप, योग, दानादिक करता हुआ भी समय पाकर जन्म ही लेता है और जन्ममरणसे मुक्त नहीं होता."

इस प्रकार गागींक साथ अनेक प्रकारके संवाद कर, मुनिचकचूडा-मणि याझवल्क्यने जब जनकको वेद्य (जानने योग्य) का परम निशुद्ध रुक्तज्ञान समझाया तब वह विदेहमुक्त हुआ या. ऐसे परम झानके संपा-इनसे ही अर्थात् सूक्ष्म कारणके नाज होनेसे ही जनक विदेही होकर राज्य करता था. जनक, याझवल्क्य, विस्प्रादि जीवन्मुक्त तथा विदेहमुक्त थे. व संसार्में रह कर भी निटेंप थे. यह स्नका सामान्य पुरुषार्थ नहीं था, अप्रविम — अटीकिक पुरुषार्थ था. स्नका झान शुद्ध था.

राजा जनकको परम तत्त्वके विषे अखंड वृत्तिका प्रवाह वहने लगा. वह अंतकालमे भगवदृशको यथार्थ जान कर कैवल्यगतिको प्राप्त हुमा. हे वत्स सुविचार! पूर्व जन्मके ऋणानुबंधकी, पूर्वजन्मके किये हुए कर्मकी तथा विदेही जनकके आत्मशोधनकी यह कथा तुम्हारा कल्याण करे. गृहस्था- अममें रह कर इस स्थितिको प्राप्त हुमा जीव दुर्लम ही है. दुर्लम है इसीसे वह चिरकाल ब्यतीत होनेपर तीनों लोकोम पूजनीय है.

यह छंवा इतिहास कह कर हिमगिरिके महात्माने मौन धारण किया. परम संतीपको प्राप्त हुए दोनों शिष्य महात्माके चरणकमलोंमें प्रणाम कर इस स्रह्म इनिहासके अवणका मनन करते करते अपने आश्रमको गये.

गुरवा वहवः सन्ति दिाप्यवित्तापहारकाः। दुर्छमः स गुरुटेंकि शिष्यवित्तापहारकः॥



# षष्ठ बिन्दु ईश्वरसिद्धि

पुरुषः स परः पार्थं भक्त्या स्वस्यस्त्वनन्यया। यस्यान्तःस्थानि भूतानि येन सर्विमिदं ततम्॥

हे पार्थ ! जिसके विषे सर्व प्राणी रहतेहै, जिसने सारे संसारका विस्तार किया है, वह परम पुरुष अनन्य भक्तिसे - अपरोक्षातुभवसे लभ्य है - जाना जाता है.

प्रभातको श्रीशंकररूप महात्मा कुशासनपर विराजमान थे. दूसरे दर्भा-विकास का अधिक के स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त के साथ स्वाप्त स्वाप्त के स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्व **उदा**लिंग बैठी थी. महात्माने समाधिसे सक्त होकर दोनोंको **माशीर्वाह दिया.** फिर हाथ जोडकर सुविचार बोला - 'हि गुरुदेव! ईश्वरका स्वरूप कैसे पहचाना जाय, इस विषयके संबंधमें मेरे मनमें बहुत ही गडबड़ हुआ करती है. अनेक ऋषि सुनियोंने धनेक प्रकारसे ईश्वरका स्वरूप वर्णन किया है, परंतु उस स्वरूपका साक्षात्कार हृदयाकाशमे वा नेत्रोंद्वारा नहीं हो सकता. यह कैसे हो सके ? श्रुति कहतीं है कि 'ईश्वर व्यापक है.' जैसे वायु विश्वमें न्याप रहा है, वैसे ईश्वर परमात्मा चराचरमें व्याप रहा है. यह न्यापक इश्वर एक स्वरूपमें किस तरह दृष्टिगोचर हो सके ? जिस ईश्वरको यह जंगत देखनेके लिये तरस रहा है. उस ईश्वरमे व्याप्यव्यापक भावको दे<del>ख</del> कर उसकी प्रतिमा चक्षुके सभीप खडी हो तो ईश्वरको साकार कहा जा सके. पर आपने अनेक प्रसंगींपर कहा है कि 'ईश्वर साकार नहीं, बल्क निराकार है, निरवयव है, अजर है, अमर है, सर्वन्यापक, चिदात्मा, सर्व-गुणसंपन्न है. उसको कर्तापन और भोक्तापन नहीं.' किर आप ऐसा भी कहते हैं कि 'वह साकार है तथा अनेक अवतार धारण करता है.' श्रीकृष्ण परमात्माने भी कहा है कि -

"यदा यदा हि धर्मस्य ग्लानिभैवति भारत। अम्युत्थानमधर्मस्य तदात्मानं खुजाम्यहम्॥" गीता 🗝 🕬 'अब जब धर्मका नाझ होता है और अधर्मकी बढ़ती होती है, तब तब सिंदानन्द, निर्गुण, निरवयम, सर्वन्यापक, ऐसा जो परमात्मा सो में अपनी इन्छासे अवतार लेता हूं.' यह ईश्वरका साकार स्वरूप सिद्ध करता है. परंतु वेद जो परमात्माकी वाणी है, वह 'नेति नेति' शन्दसे 'यह नहीं, यह नहीं,' ऐसा कह कर रूप मात्रका अनादर करता है. अब ईश्वरको निराकार कहें तो प्रार्थना करते समय जो कहते हैं कि, 'हे प्रमु! तू हमपर दृष्टि कर.' ये शन्द न्यर्थ होते हैं. क्योंकि, जो निराकार है, जिसके हाय, पर, मुख, कर्णाद इंद्रिय नहीं, नसी प्रकार उसके नेत्र भी नहीं. नेत्र हों तो वह साकार गिना जाय और नेत्रोंके विना क्रपाकी दृष्टि कैसे कर सके? बल्कि साकार स्वरूप तो जीवकी साध्य है लेकिन निरवयन, निरंजन, सिंदानन्दघन स्वरूप जीवकी दृष्टिमें कैसे आ सके ? उसका साक्षात्कार कैसे हो ? अभेद, मुक्त, अजर, सर्वन्यापी, ऐसे स्वरूपके जानने तथा साक्षा-त्कार करने की रीति, हे गुरुदेव! हमको वताओ. शंकररूप श्रीशंकरने भी 'भज गोविंदम ' गाया है. उसी प्रकार:—

"नंद्( गोष्ट )प्राङ्गणरिंगणलोलमनायासं परमाकाशम् । नाना( भावा )कल्पितनानाकारमनाकार भुवनाकारम् ॥" श्रीगोविन्दाष्टक

( नंद्के(गोष्ठके) आगनमे मंद्र मंद्र गित करता, श्रमके विना, परम आकाशस्प, अनेक प्रकारके(मायाके) किरियत आकाशिकों धारण करनेवाला, निराकार, तीनों भुवनोरूप श्रीकृष्ण परमात्मा है.) इत्यादि गाकर ईश्वरके साकार तथा निराकार दोनों स्वरूप दिखाये हैं. वेसे ही गीता, उपनिषद् और दूसरे अनेक स्थलोंने उसको निराकार, निरवयन माना है. इसी तरह महात्मा पुरुप भी परमात्माके स्वरूपको नये नये प्रकारसे वर्णन फरते हैं, वं जिस म्वरूपको शिव प्रकादिक नहीं जान सकते; जो जानते हैं वे भी 'नेति' 'वित' 'यह नहीं' 'यह नहीं' इस झव्दसे उसका वर्णन करते. हैं, नो परमात्माका ग्रुद्ध तथा माक्षात् स्वरूप केसा है, उसका दर्शन हमको कराओ. आप महात्मा, संगसे रहित, सत्युक्षोंमें उत्तम, नित्य तथा अद्वित्वीय आनंदरमसे ज्यापक और द्याके समुद्र हो, सो हमारे उत्तर कृपा करों! आपके अनुप्रहसे हमारे अनेक प्रकारके संशय दूर हुए हैं. हम माग्यशाली हुए हैं, कुतार्थ हुए हैं, कामादिक अयाह दोगोंसे भरे हुए भवसागरसे मुक्त होनेके जिज्ञासु बने हैं. आप कृपा करके इस अविनाशी, अविकारी, केवल्य स्वरूपके दर्शन करा कर इस जीवको कुतार्थ करो."

महात्मा क्षणभर मौन धारण कर नेन्न मृंदे बैठे रहे. फिर बोछे - ''हे बत्स! तुम्हारे समान ही जिज्ञासा, पूर्व कालमें किसी एक राजाको हुई थी. उसकी कथा तू सुन!

"इस विश्वमें किसी एक नगरमें संपत्तिमान, विद्वान, गुणज्ञ, शास्त्र वेत्ता, संस्कारी, सत्पुरुषोंका सेवनेवाला, एक राजा राज्य करता था. वह परम पदार्थका जिज्ञासु था. पूर्व जन्मके संस्कारयोगसे इस राजाको ईश्वर-दर्शन – ब्रह्मप्राप्तिकी जिज्ञासा हुई थी. अनेक महात्मा, संत पुरुष, पंडित उसके मनका समाधान करनेके लिये उसकी सभामें भाते थे, पर कोई इसके मनका समाधान कर न सका.

यह राजा सर्वे महात्मा पुरुषोंसे एक ही प्रश्न करता — 'आप ईश्वरको जानते हैं ? वह है ? कैसा है ? यदि है तो उसे मुझे बताओं यदि नहीं वता सकते तो 'वह है नहीं,' ऐसा मानों . फिर पाप पुण्य भी नहीं दान, तप, ब्रत भी व्यर्थ हैं. उसके लिये भजन, यजन, पूजनका क्या मतलब ?'

राजाका वचन अति गृढ -कूट था. विश्वनगरमें रहते हुए जीव अपना स्वरूप नहीं जानते हैं, तो ईश्वर, परमात्मा, ब्रह्म, परब्रह्मका स्वरूप कहांसे जानें तथा वतावें भी कैसे? यदि जाननेका अभिमान करें तो उनकी भूछ थी. पर ये क्षुद्र जीव राजाको किसी प्रकार उछटा सीधा समझाकर उससे द्रव्य मिळनेकी छाछसासे कहते थे कि 'हम ईश्वरको भछी भांति जानते हैं तथा उसके बतानेको भी समर्थ हैं.' राजा कहता कि 'मुझे बताओ!'

आत्मा परमात्माके स्वरूपको नहीं जाननेवाले तथा द्वेत और अद्वेतके रहस्यसे विहमुंख ऐसे जीव राजाके मनका समाधान करके उसके द्वारा सत, चित्त, आनंद, घन ऐसे परमात्माको सत्य तथा असत्यसे विलक्षण किसी जन्य पर्धिके समान, परन्तु दृष्टिसे अगोचर स्वरूप वतलानेका प्रयत्न करते थे, पर 'मेदरहित ब्रह्मका प्रतिपादन करना तथा वह मायिक दृष्टिसे गोचर हो,' ऐसा समझानेमें मायिक जीव फलीमूत नहीं होते थे और राजाकी शंका अधिक अधिक बढती जाती थी. वह सत्यासत्यका बहुत अञ्छी तरह जाननेवाला था, संसारसे अत्यन्त उदासीन हुआ था, परंतु सर्व पदार्थोका सेवनेवाला और परमात्माके सत्य स्वरूपको संसारमें रह कर जाननेका जिह्नासु था, उसकी वृत्तियां उत्तम स्थानमें लगती थीं. वह नित्य अनित्य वस्तुका विवेकी था, शमादिक षद् संपत्तिका उपासक था, पर शुद्ध भावनासे विष्टत जीवको जो परम दिन्य स्वरूपका साक्षात्कार होता है वह उसको न

दुला होनेसे नित्य ही परमात्माके स्वरूपका साक्षात्कार करनेकी क्षेड बुत किया ही करता था. ऐसा अधिकारी जीव दुनियाहारीके वाक्षंडित उधा दाणीके वैखरीबाडे और भोगोंके भोकाओंके वाक्वापरयसे ठगा जाय, यह अशक्य ही था. उसके मनका समाधान करनेको आये हुए पंडितोंके साय आत्मा अनात्माका, पंचकोशोंका, जगत जीवका, दश्यादृश्यका वह ऐसी अच्छी रीतिसे विचार करता कि परमात्माका साक्षात्कार करानेवाले प्रपंची जीव उसके साथ वार्में पराजित होते. ऐसे पराजित हुए अनेक महात्माओं को वह राजा, 'जैसे वरुणपुत्र वंदी जनक विदेहीकी राजसभामे अनेक पंडि़र्वोंके साथ विवाद करके पराजित करता और फिर उनको जेलमे पथराता था, उसी प्रकार यह राजा भी पराजित हुए महात्माओंको केंद् करता था. इस तरह इसके केदखानेमें हजारों विद्वान गुणवान देत अद्वेत शास्त्र पढे हुए और कितने एक तो 'हमने ब्रह्मको यथार्थ जाना है' एसा कहनेवाले चेदानती केहमें पहे थे. ये विद्वान, गुणवान और ब्रह्मज्ञान प्राप्त करानेवाले शास्त्र पढे हुए अवश्य थे, पर अपनी अहंबृत्तिसे जगत्की मायामें लोलुप होनेसे वैंघे हुए थे. उन्हें अपने आपको ईश्वरके साकार और निरा-कार न्वरूपका निश्चय ही नहीं था, तो साक्षात्कार तो हो ही किसका ? त्तया ऐसे दूधरेको साक्षात्कार कैसे करा सके ? जिसका अपना ही पेट खाडी है, वह दूसरेको किस प्रकार तुप्त कर सके ? भिक्षक भिक्षकको कैसे संत्रष्ट कर सके ? पूर्णमेंसे ही पूर्ण हो सकता है, क्या अपूर्णमेंसे पूर्ण हो सकता है ? इस कल्यियाका प्रताप ऐसा है कि सब कोइ ब्रह्मका साक्षात्कार करने और करानेमें तलर होते हैं. सव जीव ब्रह्म ब्रह्म, ईखर ईखर, परमात्मा परमात्माका तोतेकी तरह नाम उच्चारण किया करते हैं, परन्तु जैसे जलमें महते हुए कमलपत्रको जीतल तथा मधुर जलका स्पर्श नहीं होता, वैसे ही इन जीवोंको भी ब्रह्मका विरुक्तर स्वर्ज भी नहीं. वे स्टबर पंछी हैं. मायामें मुख हैं, चदुरपरायण रह कर विषयसेवनमें प्रवृत्त रहनेवाछे हैं. ब्रह्मको जानतेके लिये जिस त्यागकी आवश्यकता है, उससे वे वहिर्मुख हैं. जिसकी प्रज्ञा प्रकट नहीं, जो जीव झानामृतका पान करके तृप्त तथा कृतकृत्य नहीं हुआ, वह जीन भरे ही बनेक शास्त्र पढा हो, समर्थ गुरुके मुखसे आत्मा परमात्माके मेर तथा अमेरका ज्ञान अवण किया हो तो भी वाह्य इंद्रियोंकी अन्तरात्मामें लीन किये विना, ब्रह्म - पर्षद्वा, परमेश्वर - पर्मात्माका साक्षा-न्कार कर वा करा नहीं सकता. राजाके केदलानेमें भेजे इए प्रत्योंने एक भी जीव सबा तत्त्ववित् तथा ब्रह्मका साक्षात्कार भी नहीं कर पाया था,

\*\*

और इस मार्गपर भी चडा न या. सब न्यवहारचतुर थे. वे सब मायार्मे मुख ही थे. उनमें किसींकी भी अहंता ममता नष्ट न हुई थी और अविनाशी परमात्माके शुद्ध स्वरूपका दर्शन करनेके अधिकारी भी नहीं हुए थे. बत्स! जान कि, जगत्में जो जानता नहीं, नहीं जानता है और जो जानता है, वहीं नहीं जानता. जो कहता है कि 'मैं जानता हूं,' वह नहीं जानता. जो नहीं जानता, वही परमात्माके स्वरूपको जानता है अथवा मार्गमें आंढढ़ (चढा हुआ) है. वेदका अध्ययन करनेवाला, अनेक धर्मशास्त्रोंको जाननेवाला, जगतुके कार्यमें अति कुशल, वडी २ सेनाओंका पराजय करने-वाला, वडे २ राज्योंको अंगुलीक सिरेपर नचानेवाला, अनेक पदायोंके गुणावगुण शोधनेवाला, द्वीपान्तरोंमें कीर्ति संपाद्त करनेवाला जीव, ब्रह्म-वस्त्रको नहीं जानता. जिसके चारों और जगत्की लीला ज्याप्त हो रही है, जो दृष्टिगोचर जगत्को ही सत्य देखता है, ऐसा जीव चाहे जैसा महान् कार्य करनेवाला हो तो भी परमात्माका साक्षात्कार नहीं कर सकता. दुनियादारीके चतुर पुरुष दुनियामें ही चतुर हैं. उनकी चतुराई परव्रक्षके जाननेमें निष्फळ ही है. ब्रह्मसूत्र, उपनिषद् और गीताका गुरुमुखसे भळी भौति अवण किया हो वो भी जवतक आत्मा अनात्माकी अभेद स्थिति जीवको नहीं प्राप्त हुई, तवतक उस जीवको परमात्माका शुद्ध स्वरूप दिखायी नहीं पडता. जैसे घातुकी कडछी दाल, शाक आदिके स्वादिष्ठ रसको नहीं जानती, वैसे ही अनेक शाखोंका अभ्यास करनेवाला जीव ब्रह्मस्वरूपका साक्षात्कार नहीं कर सकता.

राजाके अनेक संत महात्माओंको कैदलानेमें भरनेसे लोगोंमें उसकी अनेक प्रकारसे अपकीर्ति होने छगी. देश देशान्तरमें उसकी चर्चा फैली. वह नास्तिक और अधर्मी और ब्रह्मपीडक गिना गया. कुछ दिन पीछे कोई भी पंड़ित ईश्वरका साक्षात्कार करानेको उसके समीप आनेकी हिमत न कर सका. किंवदंती ऐसी फैली कि 'जो पंडित केंद्र किये गये हैं, उनको राजा वडा कष्ट देता है. किसीसे चकी पिसवाता है, किसीसे चरखा कत-वाता है, किसीसे बैछकी भांति कोल्हुका काम छेता है, किसीसे और दूसरे अधर्मके काम कराता है. ऐसी र अनेक चर्चा छोगोंमें होने खगी, सुव राजाका नाम रखने छगे. कोई कहने छगा कि ईश्वर कहीं रास्तेमें बैठा है कि, ऐसे पापी राजाको दर्शन दे !?

तब दूसरा बोला कि - 'बहुरत्ना वसुंधरा, सारी पृथ्वी पड़ी है. कोई ईश्वरका छाल इसका भी माथा फोडनेको निकल आवेगा.

किसीसे कहा कि 'हिमाल्यमें नहुत महात्मा हैं, वे आवे तो राजाका वमंड दूर करें' तथा किसीने कहा कि 'इस फलिकालमें महात्मा ही कहां ?' वे तो अब गये.'

दृषरा नात्तिकवादी बोला कि 'यदि इश्वर हो, तो कोई वतावे क्यों नहीं! ईश्वर वीश्वर यह तो मनकी कल्पना है, सब मृगतृष्णांके जल्रुल्य है, ठगोंकी ठगविचा ही है.'

ऐसे अनेक रीतिसे राजाकी निंदा और चर्चा होने छगी. राजाने केंद्रलानेका नृत्तान्त जगतसे ऐसा गुप्त रक्खा था कि वहां क्या होता है इस वातकों कोई नहीं जानता था, इस कारण वाहरकी प्रजा अपने मनमें आवे वैसी अनेक करनाये करती थीं. पर राजा शुद्ध सत्त्रगुणी था, ब्राह्मणोंका पोपक था, धमेंके पाशसे वैंधा हुआ था, भगवद्धमेंके अनुष्ठानसे सर्वेंधरमें अखंड मिक्तमान् था, द्या, छजा, और भयसे भरपूर था, ज्ञानमें कुछ सामान्य अपूर्ण था, और उसकी वृत्तियां विषयमें प्रवृत्त थीं, इसीसे वह ब्रह्मका तत्त्व जाननेसे वहिर्मुख रहा था. 'तत्' पद तथा 'क्मग्' पदके अर्थका उसको ययार्थ ज्ञान नहीं हुआ था, तिस पर भी इस जात्के माथिक पंडिन्तोंने उसे ऐसा समझाया था कि 'परमात्मा नामक्पादिसे रहित नहीं विषक्त सहित है, उसका साखात्कार महात्मा पुरुष ही करा सकते हैं.' इसीसे उसको यह चेटक छगा था कि 'जो मुसे परमात्माका साक्षात्कार करादे, उसका में दास होकर रहू तथा इस राजपदका त्याग कर सदा उसकी सेवा कहं.'

यह राजा कुछ विवेकरहित न था, तो फिर गुणसंपन्न महात्माओं को दुःख है, यह कैसे हो सकता या ? लेकिन मन्द्युद्धिके योगसे अज्ञानी पुरुषकी तरह व्यापक परमात्माको प्रमाणसे जाननेकी इच्छा करते हुए अयवा उस स्वातीतको दृष्टिसं देखनेको जो ग्रुद्ध सार्त्विक प्रेमश्रक्तिकी हृद्धता चाहिये वैसी दृद्धता न होनेसे वह माथिक दृष्टिसे उसका साक्षाकार करनेकी इच्छा करना था. हे बत्स! प्रकाशक आत्माको प्रमाणकी अपेक्षा ही नहीं. वह स्वयंप्रकाश ही है. प्रकाशक स्वर्थको जैसे अपने प्रकाशके लिये अन्य प्रकाशकों अपेक्षा नहीं, वैसे सत् – चित् – आनंद घनात्मक परमा-त्माका ,साक्षात्कार करनेमें अन्यकी अपेक्षा नहीं. ग्रुद्ध सान्त्विक प्रेम ही दृश्चन करता है. परन्तु इस ज्ञानसे वह विमुख था.

यह राजा ब्राह्मण, महास्मा, संत वा तपस्त्रियोंका होही न था, विलक्ष यह मानता या कि 'इसके द्वारा कोई परम पुरुष मेरा कल्याण करेगा.' -कारागृहमें रहते हुए संत महात्माओं को वह सब प्रकारसे सुख देता था. प्रभातमें उठ कर उन सबके दर्शन करता था. उनका प्रजन, अर्चन, पाद-प्रश्लालन लादि करके उनके चरणामृतका पान करता था. कारागृहवासी संत किसी प्रकारसे दुःख न पावें, इसकी भली भांति जांच रखता. यह सब कार्य वह ऐसी गुप्त रीतिसे करता था कि कारागृहके बाहरकी प्रजा विल्कुल अज्ञात रहती थी. संत नित्य उसे आशीर्वाद देते थे कि 'हे राजन! हमारी ईश्वरसे सप्रेम ऐसी याचना है कि लापके मनका समाधान हो.' राजा प्रेमर्थक प्रणाम करके कहता कि 'हे महात्मा पुरुषो! हे करणा-सागरो! आपकी छपासे ही मेरी कामना पूर्ण होगी. में जो उत्तम फलकी प्राप्ति चाहता हूं, वह केवल आपके चरणों की छपासे ही प्राप्त होगी. मेरी कामनाकी मुक्तिके साथ इस कारागृहमें से आप सबकी मुक्ति होगी.'

राजाने देश विदेशों ढिंढोरा पिटवाकर जगत्को जना दिया था कि 'जो कोई ईश्वरका साक्षात्कार करावेगा उसकी सब व्यावहारिक मनःकामना पूर्ण करूंगा. उसको सपना राजपाट सब देखंगा और उसका दास बनकर वहुंगा. पर जो कोई मुझे छळने आवेगा, उसका कारागृहमें वास होंगा.'

देश देशान्तरसे अनेक पंड़ित, मायाके जीव साधु संत, बडे २ आचार्य, घन और कीर्तिके लालचसे उसकी इच्छा तृप्त करनेको आते थे, परंतु वे निरंतरके कारागृहका वास सुनकर पुनः चले जाते थे. आनेवाले पुरुषोंमें एक भी पुरुष चौदह सुवनका संन्यासी वा विश्वसुखका त्यागी न था, पर सब कीर्ति सुखादिकके लालची थे. किसीकी भी मोगवासना निर्जीव न थी और किसीको भी न उत्कट वैराग्य व्याप्त हुआ था. ऐसे पुरुष उस राजाकी शंकाका समाधान ही नहीं कर सकते थे, तो परोक्षका अपरोक्ष - दुर्शन तो करा ही कहांसे सकते थे ?

# अपर अष्टावक मुनिका आगमन

पर एक समय साक्षात् अपर अष्टावक्रयोगी तपस्वी, मुनि, संतका रूप - धारण किये इस राजाकी समामें पधारे. उनका तेजोबल देखते ही राजा दिख्मूढ़ हो गया, संभ्रममें पड़ गया तथा तुरंत अपने आसनसे उठकर उन आविके चरणोंपर दंड़वत् पड़ा. फिर अर्थ्य पाद्यसे उनकी पूजा कर, दोनों हाथ जोड़कर बोला — "हे महात्मन ! हे देवेश! आप भेले पधारे! कहिये में आपकी क्या सेवा करूं ? यह दास आपके चरणसेवनमे अपने जन्मकों सार्थक समझता है!" अपर अष्टावकने कहा - "हे राजन् ! में तुझे ईश्वरका साक्षात्कार कराने आया हूं !"

राजाने कहा —" हे मुने! आप मेरी प्रतिज्ञा जानते हैं! जो कोई मुझे ईश्वरका साक्षात्कार करावे, उसे अपना सारा राजपाट तथा सकछ वैसद विमूति सौंप देनेको मैं तैयार हूं. पर जो दंभसे, कपटसे अथवा छलसे मुझे ठगनेका प्रयत्न करता है, उसे मैं सदाके लिये कारागारमें मेज देता हूं!"

अपर अष्टावकने कहा — हे राजन्! अपना राजपाट अपने पास रहने दो, मुझे उसकी कामना ही नहीं. कारागृहवास कराना यह तेरे लिये अति कठिन कमें है! मुझ संतको तो राजमंदिर और कारागृह समान ही है. पर प्रथम तू प्रश्न पूछ और अपनी कामनाको सफल कर तथा शीन्न, तूने मूखतारे जिन अनेक महातमा पुरुषोंको कारागृहमे रख छोड़ा है, उनको मुक्त कर."

राजाने दोनों हाथ जोड़ कर पूछा - " हे संत पुरुष ! क्या परमात्मत है ? उसे आप जानते हो ?"

अपर अष्टावक बोळे - " हां है, और में उसे जानता हूं !"

राजा बोळा — "हे ऋपासिंधो ! जो आप परमात्माको जानते हो तो - मुझे दर्शन कराओ !"

मुनिने कहा — " हे राजन ! में तुहे दर्शन कराऊंगा, पर मै जो आजा करूं सो तू धुन ! आअसे आठवे दिन अपने नगरके शिष्ट पुरुषोंकी एक समा कर और जिन संत महात्मा पुरुषोंको कारागारमे केंद्र कर दिया है उनको उस सभामे आनेका निमंत्रण कर. उन सबके समक्ष तुहे ईश्वरका साक्षात्कार कराऊंगा !"

राजाने प्रणाम करके मुनिकी आंज्ञा स्वीकार की. आठवे दिक आनेकी प्रतिज्ञा कर वह मुनि तत्काल वहां से अन्तर्गान होगये.

वाठवें दिन प्रभावमें राजाने वड़ी सभा की. नगरके सेठ साहूकार, पंडित, जीहरी, अधिकारी तथा सामान्य लोंगोंसे सारा इरवार — समामंडल भर गया. एक तरफ कारागारमें भरे हुए सन महात्मा भी विराज्ञमान थे. वे भी 'कारागारमें से मुक्ति मिले,' इसके लिये प्रार्थना करते थे कि 'वह परमेश इस महात्माको यश दे.' समामंडपके मध्यमे ऊंचे सिंहा-सनपर अपर अष्टावक मुनीश्वर विराजमान थे. उनके मुखचंद्रके प्रकाशसे सभामंडल प्रकाशित हो रहा था. उनकी तेजस्वी मूर्ति देखकर सन दिस्मूट हो गये थे. उनके मुँहसे अस्फुट उँकारका जप हो रहा था. मानों 'राजाका समाधान करनेको साक्षात् शंकर ही पधारे हों,' ऐसी उनकी आकृति शोभायमान थीं.

सभा भर गयी. महातमाके मुखमेंसे क्या शब्दोबारण होता है, यह
- सुननेको जैसे चकोर पक्षी चंद्रमाके सामने इकटक देखता है वैसे सबकी
हिष्ट उन्हींकी ओर थीं. चोबदारने नेकी पुकारी. सर्वत्र शान्ति ज्याप गयी.
तब राजा बोळा — "हे महापुरुष! हे योगीन्द्र! मुझे परमात्माका साक्षातकार कराओं!"

योगीन्द्रने कहा - '' हे राजन् ! जरा धीरज धर, प्रथम सभामें बैठे हुए हीरा, मोती, माणिक, पन्नाके परीक्षक जौहरियोंकों मेरे पास बैठाल!"

तुरंत ही जौहरी उनके आगे लाकर बिठा दिये गये. इसके वीछे उन महात्माने राजाके कंठमें पहने हुए हीरेका हार तथा दूसरे सामंत तथा मित्रयोंके कंठमें पहने हुए माणिक, रत्न, नीलम, पन्नाके हार लिये और समीप बैठे हुए जौहरियोंसे कहा — " हे महाजनो ! आप जबाहिरातकीं परीक्षा ठीक २ कर सकते हों ?"

जीहरियोंने कहा - " हां महाराज !"

फिर योगीन्द्रने सब हार कंठे आदि उनको देकर कहा – "इनकी परीक्षा करो."

. जीहरियोंने एक एक हार हाथमें छेकर कहा कि 'इसमें अमुक अमुक हीरा लाख लाख रतीका है, उसकी कीमत २५ लाखकी है, अमुक हीरेका मूल्य दश लाखसे कम नहीं, अमुक लाल अनमोल है, अमुक नीलम ऐसा है कि उसे सी उपयेम भी कोई न ले,' ऐसे जुदा जुदा हीरा, मोती, माणिक, लाल, नीलमकी कीमत बतायी, वैसे ही उन अवाहरोंकी उत्तमता तथा कनिष्ठताका भी बहुत विवेचन किया.

योगीन्द्रने जीहरियोंसे कहा - " इस लाल नीलमकी परीक्षा तुम बराबर कर जानते हो ?"

जीहरियोंने कहा - " हां महाराज !"

योगीन्द्रने कहा - " आप हमको अभी यह परीक्षा सिखादो ! तुम नहीं सिखाओंगे तो चाण्डालके हाथसे तुम्हारा सिर कटवा डार्छ्गा !"

ऐसा कहकर तुरंत योगीन्द्रने ऐसी भयंकर मुखमुद्रा धारण की कि जीहरी घवडा गये, सभा आश्चर्यमें पड़ गयी. राजा विचारमें गोते खाने छगा. भूदेव मनमें विचार करने छगे कि 'यह योगिराज राजाकों किस प्रकार परमात्माका साक्षात्कार करावेंगे!' जोहरी एक दूसरेके मुँहकी सोर टकटक देखते विचारने छगे कि, 'सभी की सभी रतनपरीक्षा कैसे सीख

सकते हैं ? यह कैसे हो ?' जौहरियोंको थोड़ी देर आपसमें बातचीत करते देख योगीन्द्रने क्रोधसुद्रा धारण करके कहा कि '' अबे जीहरियो ! हमको सिखाते हो कि नहीं ? अभी की अभी हमको जवाहिरातकी परीक्षा सिखा-ओगे नहीं तो अभी तुम्हारा सिर कटवा डार्छ्गा !" ऐहा कह कर अपने णसकी एक ठाठी उठा कर वोले कि " सिखाते हो कि नहीं ?"

दूसरे जीहरी तो यरधर कांपने लगे, पर उनमेंसे एक वृद्ध और हिम्मतवाला जीहरी घोला — "महाराज! आपकी इच्छा है तो अभी सिर् कटवा दीजिये, पर अभी की अभी हम आपको यह रत्नपरीक्षा सिखानेको असमर्थ हैं. लाल, नीलमकी परीक्षा करते २ हम सफेर हो गये ( वृद्ध हो गये ) तो भी पूरी २ परीक्षाशक्ति अभी हमहीमें नहीं है, तो जिसने कभी लाल नीलम देखे ही नहीं, उसे तुरंत यह परीक्षा कैसे सिखा सके और वह कैसे सीख सकता है!"

पर महाराज तो हठ कर वेठे कि "अभी २ सिखाओं और अभी इसके न्यूनाधिक मृत्यका कारण भी समझा दो, नहीं तो सिर कटना खालेंगे" और अपने हायमेंका वजदंड उठा कर उस जीहरी के मस्तक पर प्रहार पर प्रहार करनेको उत्पर हो गये.

महाराजकी इस युक्तिका भेद राजा समझ न सका, मुनिको अत्यन्त कोघित हुए देखकर राजा भी थरयरा गया और मननें चत्र उाया कि, 'कहीं वावाजी एकाघका सिर न फोड डालें.' तब राजा हाथ जोड प्रणाम करके बोला—" हे महाराज! अभी तुरंत आप हीरा, मोती, माणिक, लाल नील-मके मृल्यका भेद, एत्तम और अधमपना कैसे सीख सकेंगे? इनकी परीक्षा-जिक्त कापको तुरंत कैसे आ सकती हैं? इसके सीखने और भेद जाननेके लिए बहुत वर्ष चाहियें. इन कोहरियोंके वापदादेसे रलपरिक्षाका घंघा है तथा वालकपनसे परखना सीखते हैं तो भी अभी पक्के परीक्षक नहीं हुए. तो आप जिन्होंने कभी ही कभी रत्न देखे हैं! इन आपको अभी ये कैसे शिखा सकें?"

योगीन्द्रने कहा - "हं! ऐसा है! अच्छा! इस जड पदार्थकी परीक्षा नीखनेको बहुत काल चाहिये, अभीकी अभी उसकी विद्या नहीं पढी जा सकती, इस भेदका साक्षारकार अभी का अभी न हो सकेगा, ऐसा ?"

राजाने कहा - "हा, महाराज! इस भेदको जानने और समझानेको बहुत काल चाहिये. अनेक प्रकारके भारी, हलके, बड़े, छोटे, लाल नीलम देखते २ इनकी परीक्षांकृष्कि प्राप्त होती है, तब उनकी ऊंची नीची किंमत जानी जाती है."

महाराजको तो इतना ही चाहिये था. राजाके मुखसे यही वचन कहलाना था. फिर सोम्य दृष्टि घारण करके उरते कांग्रेत जोहिरियोंको शांत करके योगीराज नोले — "हे राजन! कुछ समझा? तुझे अपनी मूर्खताका कुछ भान होता है? यह नाम रूप रंगनाला एक जड पत्थर हैं, जिसे दृष्टिते यह समाज देख सकता है, के सकता है, परख सकता है, जब उसकी परीक्षाशक्त भी अभीको अभी वतलायी और समझायी नहीं जा सकती, तो जो परमात्मा, सिंदानंद, प्रमु, जिसके समान कोई नहीं — जिसका रूप नहीं, रंग नहीं, नाम नहीं, जो केवल अद्वितीय ही है, इस चमेचक्कुसे दिखायी नहीं देता, ऐसा जो है — जो शन्दातीत है, रूपातीत है, इन्द्रियातीत है, जिसको वेद 'नेति नेति' कहते हैं, उस परमात्माका तुझे अभीका अभी साक्षात्कार कराना यह कैसे हो सकता है ? अरे मूट ! 'त्ने ये अनेक संत महात्मा पुरूष अपनी मंद बुद्धिसे कैद किये हैं, इसका क्या कारण ? अभी और अभी इन सब महात्माओं को मुक्त कर और फिर मैं तुझे ईश्वरका दर्शन कराऊंगा."

राजा बुद्धिमान् था. उस महात्माके वचनके मर्मको भली भांति समहा सका. उसने अपने मन्त्रियोंको बुलाया, सब संत महात्माओंको उनकी योग्य-तानुसार सत्कार करके संतोष देकर कारागृहसे मुक्त किया.

सभाका विस्रजन हुआ। पर महात्माके वचनामृतका पान करने के लिये सब बेठे रहे. कोई वालक भी वहांसे नहीं गया. मुनिराज तो अपने जपमें लीन थे. उनके आगे राजाने हाथ जोड कर कहा - "हे महात्मन! हे योगीन्द्र! आप मेरी कामनाको तृप्त करो! ईश्वरका मुझे साक्षात्कार कराजो."

योडी देर मौन धारण करके महात्मा बोळे—" हे मूर्ख राजन! कभी तेरे मनमे यह घमंड रहा है कि 'ईश्वरका साक्षात्कार क्षणमें हो सकता है!' अरे अल्पमित जिज्ञासु! 'ईश्वरका साक्षात्कार होना,' यह कुछ सहज नहीं. जबतक देशे मानसिक मायिक वृत्ति नहीं फिरेगी, दिव्य नेत्र न प्राप्त होंगे, तबतक ईश्वरका साक्षात्कार तुझे हो नहीं सकेगा ? ईश्वर नेत्रोंका विषय नहीं, प्रेमका—ज्ञानका विषय है. इस छिये तु ज्ञान प्राप्त कर. ज्ञानसे तुझे ईश्वरका साक्षात्कार होगा. ज्ञानसे ही अज्ञानके कर्म मात्रकीं निवृत्ति होती है. कर्मका हेतु 'अध्यास' है. अध्यास 'अन्यथाबुद्धि.' रज्जुमें सर्पबुद्धि होना, सीपमें चांदिकी दुद्धि होना, नाशवंतमें अविनाशी दुद्धि होना; यह अध्यासका स्वरूप है. इस अध्यासका कारण 'अविद्या है. अविद्याका बाध करनेके छिये 'तत्त्वमस्यादि'.महावाक्योंका जहां तक विशुद्ध हृदयसे अहंकारवृत्ति- रहित होकर ज्ञान न हो, तवतक अविद्याका नाश होता नहीं. अविद्याका नाश स्रोर विद्याकी प्राप्ति होते ही ईश्वर - परमेश्वर - परमात्माका साक्षात्कार होता है. सुर्यसे अंबकारका नाश होनेके पीछे चाहे जैसे जोरसे अंधकार दौढ़े, पर सूर्यके प्रकाशका नाश नहीं कर सकता, उसी प्रकार परा विद्या-रूपी सुर्वका हृदयमें संपूर्ण प्रकाश व्यापनेपर अपराविद्यारूपी अज्ञान उसके हृद्यमें टिकता नहीं. पर इस परा विद्याकी प्राप्त करनेके लिये जैसे इन जड पदार्थ हीरा, मोतीकी परीक्षा करना सीखनेके लिये सारी आयु चाहिये तथा बहुत अभ्यास चाहिये. वसे ही शब्दातीत और इन्द्रियातीत परम पुरुपको देखनेके लिये बहुत अभ्यास चाहिये. शब्दातीत और इन्द्रियातीत प्रम पुरुषको देखनेके छिये थोडा काल, थोडा साधन प्राप्त किया हुआ जीव केंसे दर्शन कर सकता है यह कह! जैसे हीरेकी परीक्षा सीखनेसे नहीं विसाई जाती यल्कि वह अपने अमसे स्वइष्टिसे ही सीखी जाती है, उसे सीखनेवाले बहुत समयमें सीख सकते हैं, वैसे ईश्वरदर्शन भी बहुत अम, वहुत कष्ट, अवण, मनन और निदिष्यासनसे ही, शुद्ध प्रेमसे ही हो सकता है. यह विद्या प्राप्त करनेवाले ही परब्रह्म, परमात्मा, शिव, सचिदानंदघन, प्रभु, कृष्ण, गम, नृधिहका साक्षात्कार कर पाते हैं. हे मूढ राजन ! इस सबका स्वल्प भी विचार किये विना इन महात्मा पुरुषोंको तुने अपार दुःख दिया, रुज कराया, इस तेरी मूढवाका में क्या वर्णन करूं ? "

### शान्ताकारकी कथा

पूर्व कालमें तेरी ही भांति एक मूर्ख राजा था. 'किसी एक

' शान्ताकार भुजगशयनं पद्मनाभं सुरेशम् '

इस ऋोकका चाहे जैसा भारी पंडित आवे तो भी तीन वर्षके भीतर वर्थ नहीं समझा सकता, ऐसा कहा.' उसका मर्भ न समझते हुए, 'इस सरक ऋोकका पंडित भी अर्थ नहीं समझा सकेंगे 'ऐसे ही उस मुर्खके मनमें समा गया, इससे जितने पंडित उसकी सभामें आवें उनसे पूछने लगे कि 'ज्ञान्ताकारं' इत्यादिका अर्थ क्या ? अर्थ तो सुगम था. परंतु राजामे उसके सत्यासत्यकी परीक्षा करनेकी शक्ति न थी, इससे वह राजा तेरी तरह ही 'पंडितोंको झुठा, कुळ आता नहीं,' ऐसा कहकर केंद्र कर देता.

एक समय कोई न्यवहारकुराल पंडित उस राजाके पास काया जौर उसने राजासे कहा — "हे राजन् ! तु बहुत चतुर और विचक्षण है. इस ऋोकका अर्थ भली भांति समझानेके लिये क्षाजसे तीन वर्ष चाहिये." ्र राजाके हृदयकी बात ही उसने कही. 'अहो ! यह कोई पूर्ण पंडित मुझे मिला,' ऐसा राजाने माना.

उसकी प्रणाम कर राजा बोला — "हे मूदेव! आप कृपा कर मुझे इसका अर्थ समझाओ."

तब वह विवेकचतुर पंडित राजाको कौमुदी\* पढाने छगा. जब राजाने तीन वर्ष व्याकरण पढा तब वह 'शान्ताकारं०' का अर्थ करने बैठा. उसने क्या देखा ? कारागारमें पडे हुए पंडितोंने को अर्थ किया था, वही अर्थ उसको दृष्टिगोचर हुआ.

फिर विवेकचतुर पंडितकी और देखकर वह बोळा — "पंडितजी! इस विद्वानोंने मेरी समामें 'शान्ताकारं ॰' का जो अर्थ किया है वही अर्थ इस ऋोकका पढ़नेसे समझमें आता है. अरेरे! उस पूर्व साधुके मुळानेसे 'इस ऋोकके समझनेमे वीन वर्ष छगते हैं,' ऐसा मान कर मैंने अनेक पंडितोंको अपनी मूर्खतासे कारागारमें व्यर्थ रक्खा है ?"

विवेकचतुर पंडितने कहा — "हे राजन! वह साधु धूर्त न था, बिलक निपुण था. अज्ञानमात्रसे तेरी वुद्धि चंचल है, इसीसे तृ उसके कह-नेके मर्मको समझा नहीं था. 'शान्ताकारं सुजगशयनं०' इस स्रोकका अर्थ करनेको तुझे तीन वर्ष चाहिये, कारण कि तृ न्याकरण आदिसे अज्ञान था; पर पंडित तो पढ़े हुए थे, इससे उनको तो इस स्रोकका अर्थ सुगम ही था. न्याकरणका तुझे अभ्यास हुआ और उसका अर्थ आज तू कर सकता है, इसीसे तृ जान सकता है कि उस साधुकी इच्छा तुझे सचा अर्थ सिसानेकी थी. राजा होकर तृ देववाणीसे अज्ञात रहे, यह शोभा नहीं देता. तुझसे पढनेको नहीं कहा और इस युक्तिसे तुझे पढाया और तृ स्वतः अर्थ करे, यही उस महात्माका लक्ष्य वचन था. "

अपर अष्टावक्रते कहा — "हे राजन ! ईश्वरका साक्षात्कार होता है, पर उसके लिये और कहीं तलाशको जानेकी आवश्यकता नहीं. 'कोई बताने तभीं उसका दर्शन होता है,' यह तो अज्ञान ही है. तू अपने हृदयमें देख ! यह ईश्वर वहीं विराजमान हैं. मेरी तरफ देख ! यहां भी है. पर दर्शन करना सीखना चाहिये. यथार्थ देखनेवाला ही ईश्वरदर्शन — ईश्वरका साक्षात्कार कर सकता है. ''

राजाने पूछा - "हे महाराज! परमात्माको में अपने हृदयमें देख नहीं सकता, इसका कारण क्या ?"

<sup>🕶</sup> व्याकरणशास्त्र.

अपर अष्टावक्रने कहा - " अत्रमयादि कोषके आकारसे रहती हुई अविद्याशक्ति अवतक विद्यमान होती है, तवतक जीव शिवका मेदव्यवहार विचरता है. यह अविद्याशिक जब निवृत्त होती है तब जीविशका भेद निवृत्त होता है और भेद निवृत्त होनेपर सर्वत्र विकल्परहित आत्मालक्ष प्रकाशता है. यह शक्ति पानेके लिये पुरुषको जगतकी सब स्पाधियोंका लय करना चाहिये, वासना मात्रका त्यांग करना चाहिये, सर्व दृश्य पदा-योंके ऊपर विचारसे मिण्यादृष्टि करनी चाहिये तथा जब वस्तुका अभाव हो जाय और कुछ भी शेष न रहे, न माया – न वासना – न कामना और न कर्मफलकी आसक्ति, तव ईश्वरका दर्शन होता है - अर्थात् फेवल ही क्रमेसंन्यास प्राप्त हुए साक्षात्कार सिद्ध होता है. सर्व उपाधिरहित स्वयं प्रकाश चैतन्यस्वरूप प्राप्त होते ही जब कुछ भी शेप नहीं रहेगा, न मालम पडेगा तथा 'यह नहीं, यह नहीं 'ऐसा देखते २ अन्तमें जो क्रळ क्षेप रहेगा, वही परमात्माका स्वरूप है, वही प्रहारूप है. वही अर्जुनका देखा हुवा साक्षात् श्रीकृष्णका विराट विश्वव्यापी स्वरूप है. कुगाय वृद्धिका जीव ही इस ईश्वरके स्वरूपका साक्षात्कार कर सकता है. समुद्रका उलीचना जैसे कठिन काम है, तो भी महाप्रयत्नसे समुद्र भी उलीचा जा सकता है, इसी प्रकार जो जीव खेद पाये विना, मनका निप्रह करके कर्माधक्तिका स्थाग कर, अज्ञानको परे कर, समानपनेसे जगत्में विचरता है, सब कर्मीके फलका संन्यासी वन, देहचारी होते हुए भी विदेहीपनसे विचरता है, वही परम पुरुषका प्रेमी बन रहता है, वही नैष्ठिक प्रेमी परमात्माका साक्षात्कार का सकता है. यह साक्षात्कार करनेके लिये संकल्पका संन्यास करके, भग-वन्परायण हो, द्वैतमात्रका त्याग करना चाहिये, भोक्ता होनेपर अभोका होना चाहिये, शुपाशुभ, लाम हानि सबमें समानवृत्ति रखनी चाहिये, राग द्वेपसे विमुक्त होना चाहिये, चित्तवृत्तिका निरोध करना चाहिये, मनका नाश करना चाहिये और शमादिक गुगसंपन्न वनना चाहिये. इस स्थितिको प्राप्त होनेम अपना पुरुषार्थ ही काम आता है. अपने पुरुषार्थसे ही साखा-स्कार हो सकता है. अन्य कोई ईश्वरका साक्षारकार नहीं करा सकता. जैसे श्रीरका रोग आप ही ओपिंघ पिये निना और पच्य किये जिना नहीं जाता, जैसे साक्षे लगी हुई भूव आप ही भोजन किये विना शान्त नहीं होती, वैसे ही ईश्वर-परमेश्वर-परमात्मा- त्रह्मका साह्यातकार स्वयं साधन किये विना हो नहीं सकता और कोई करा भी नहीं सकता. जेसे हीरेकी परीक्षा स्त्रयं सीखे विना नहीं सीख सकता, ह री तरह (परमेश्वरके साक्षा-

त्कारके लिय रागद्वेषादिसे पूर्ण ऐसे इस संसारको स्वप्नतुस्य ज्ञानना चाहिये. परमारमाकी गुणमयी देवी मायाका त्याग करके जैसे कीड़ा श्रमरीके डंकसे भ्रमरीका ही स्मरण किया करता है तथा अंतमें भ्रमरी ही बन जाता है, वैसे ही जो जीव परमात्माको प्रसन्न होनेके लिये रात दिन परमात्माका ही भजन (रटन) करता है, वही परब्रह्मका दर्शन कर सकता है, अन्य नहीं, किसीके सिरपर बोझा हो तो उस भारको उतारकर उसको सुखी किया जा सकता है, किसीको मूख लगी हो वो उसे भोजन कराकर तृप्त किया जा सकता है, पर परमात्माके साक्षात्कारमें और कोई सहाय नहीं कर सकता. जो परोक्ष भी नहीं, जो प्रत्यक्ष भी नहीं, जो अनुमानका विषय नहीं, जो प्रत्यक्ष प्रमाणका विषय नहीं, जो मापरहित है, रूप नहीं, रंग नहीं, आकार नहीं, पर जो सत्यज्ञानमय अनन्त 'ब्रह्म' ऐसा स्वयंप्रकाश आनन्द्यन चैतन्यस्वरूप है, उस रूपको 'दासोहऽम्' इसका सदा विचार करनेसे हीं' देख सकता है, इसका मार्गदर्शक मात्र गुरु ही है. यह रूप मोटा वा पतला नहीं, ऊंचा नहीं, नीचा नहीं. यह एक स्थानमे नहीं, पर अनेक स्थानमें है. यह जन्म, मृत्यु, जरासे बाघरहित है. यही इस सृष्टिको उत्पन्न करता है, पालता है और संहार करता है. यह निर्णुण होने पर भी सगुण है, निराकार होते हुए साकार है, परोक्ष होते हुए भी अपरोक्ष है. 'यह काष्ट्र, पाषाणा वा घातुकी मुर्तिहीमें है' ऐसा नहीं, यह रूप उपाधिरहित होकर भी सोपाधि है. यही इस जगतकी छीछा मात्रका विस्तार करता है, यही काम्य कर्मका जीर निषिद्ध कमैका निवारक है, यही प्रकाशक भी है और अप्रकाशक भी-है. यह द्वेत रूपसे प्रकाशता है और अद्वेत रूपसे लीला विस्तार करता है... यह मक्तोंके हृद्यमें सर्वकाल चिरस्थिर बसा हुआ है और अभक्त जनका शासन करनेमें उत्सुक है. इसीसे भूतमात्र जनमते हैं, जनमके पीछे जीते हैं तथा जीव मात्र इसीमें प्रवेश पाकर छीन होते हैं. यही परमेश्वर, यही ब्रह्म, यही श्रीकृष्ण, 'यही श्रीराम है. इस स्वरूपका दर्शन परम निष्काम प्रेमसे ही होता है. अजामिलादिको इस स्वरूपका दर्शन परम प्रेमके योगसे ही हुआ था. रूपातीतके इस रूपमें बालकपन, जवानी, बुढापा नहीं. वह एक देश वा एक कालमें नहीं होता, वह तो एक ही स्वरूप धारण करके रहता है और भिन्न २ स्वरूप भी धारण करता है तथा जैसे यंत्रसे चलती हुई कल अपने स्वरूप वा वेगको नहीं बदलती, वैसे ही यह अपने एक स्वरूपको ही तीन कालमें धारण करके रहता है और नये रूपमें भी दर्शन देता है. यही परमात्मा परमेश्वर है. ऐसे परमेश्वरका देखना सरछ नहीं. जो जीव

परम श्रद्धावान, पूर्ण प्रेमी है, जो शमादिक पड्गुणसंपन्न है, वैसे ही जो जीव इस जगतके अनेक कार्योमें प्रवृत्त होकर भी उसीकी लोमें, प्रेममें चकनाचूर है—लवलीन है, उसीको परमात्माका साक्षात्कार होता है. यह परमात्मा तुझसे दूर नहीं, विकित तेरे सम्मुख ही है, तुझमें ही है, लेकिन शुद्ध प्रेमी हुए विना उसका दर्शन होगा नहीं."

राजा उनकी प्रणाम करके वोळा — "हे महाराज! इस स्थितिकों में अभी प्राप्त नहीं हुआ. आप मेरे गुरु होकर मुझे उपदेश करो! यह राजपाट, धन, धाम, प्राम, विळास, वेभव, रानी, कुमार, किसीकी भी मुझे इच्छा नहीं. हे दयासिन्यो! मेरे ऊपर करुणा करके मुझे अपनी शरणमें लीजिये. किसी जन्मजन्मान्तरके मेरे सुकृतके कारण आप पथारे हैं तो छुपा करके मेरी वासनाके वेगको टाल कर मुझे इस जगत्की उपाधिसे मुक्त करो. मुझेंम जो कभी हो उसे दूर करके, भवसागरसे मुझे मुक्त करो. 'वाहरके विषयोंको तथा अंदरके अहंकारको त्याग करनेमें में समर्थ होऊं,' ऐसी मेरी वैराग्यवृत्ति हो, ऐसा मुझे उपदेश कर, मुझे अपने चरणोंमें लीजिये.''

अपर अष्टावक सुनिने कहा - "हे राजन! अनात्मपदार्थका चितन जो मोहरूप और दुःखमय है, उसका तू सदाके लिये स्याग कर दे तथा जिस शुद्ध पवित्र स्वरूप पर तुझे प्रेम श्रद्धा हो, उसका ही तू नित्य चितन किया कर और 'स्वयंप्रकाश, सर्वके साक्षी हर परमात्मा तेरे हृदयमे प्रकाश कर -शुद्ध सास्त्रिक रूपसे दर्शन दे,' ऐसी भावना किया कर, यह भावना इड होनेतक जितना प्रयास हो उतना कर, अहंकारका नाश कर, जगत्में खा-सीन वनकर विचर जब तेरी भावना दृढ होगी तब ही तत्काल नित्य, अविनाजी, अन्यक्त परमात्माका तुझे साक्षात्कार होगा. इस तेषःपुंज रूपका वर्जन होने के लिये प्रयम शमका सेवन कर. जम अर्थात् मनोनियह - मनको इधर उपर जानेसे रोक, उसको पराजित कर अपनी आज्ञानुसार उसको वर्तानेकी शक्तिवाला हो और देख कि वह तेरी आज्ञाके पालनमें तत्पर है कि नहीं. मनको जीतकर इन्द्रियोंको जीत. उनको जीतकर उपरितका सेवन -कर. कामना मात्रके त्यागनेकी इच्छा कर. सब कामनाओंको जलाकर भस्म कर. किर तितिखाका सेवन कर और परम वैराग्यशील हो. किर पूर्ण श्रद्धा-वान् वत. गुरुके वचनपर शंका छोड विश्वास कर. 'उनके वचनको ही परम मान्य गिननेसे ही जीवका कल्याण है. इतनी दशा सुधारनेके पीछे तू असुस दशाको प्राप्त होगा और तत्र ही तुझे परमात्माका साक्षात्कार - अपरीक्ष देशेन होगा. स्मरणमें रख कि वह शब्दातीत है,' पर उसका ज्ञान शब्दसे

ही होता है. भीता, उपनिषद्, वेदान्तसूत्र आदि शब्द हैं. इन शब्दोंसे परमात्माका अपरोक्ष झान प्राप्त होता है. ग्रुमुखु दशाको प्राप्त करते समय जो स्थिर न हो सको तो कपका सेवन करने छगी. ऐसा करनेमें द्वानि नहीं. ऐसी शंका न कैरैना कि प्रमु तो रूपातीत है, इस छिये उसका ज्ञान इस रूपसे कैसे होगा.' जैसे शब्दातीतका ज्ञान शब्दसे होता है, वैसे ही रूपा-वीतका ज्ञान रूपधे होता है. क्यों न होगा ? ऐसी दृढ मतिसे उसी रूपमें सब इन्द्रियोंको लगा कर देखो कि 'यही रूप ईश्वर है 'ऐसी हढ श्रद्धा और अचल प्रेम होते ही साक्षात्कार होगा. इसमे ले<sup>श</sup> मात्र भी शंका नहीं. इसी रूपमेंसे परम प्रभुका दरीन होता है. केवल तेरी दृष्टि नृतन दिव्य होनेकी मावश्यकता है. इस व्यवहारमें रह कर तू प्रभुके दर्शन करने को कैसे समर्थ हो ? इसका दर्शन कीन कर सके ? इस स्थितिको प्राप्त हुए-को तेरे समान राजेश्वर्यकी क्या परवाह, कि तेरे समाधानके लिये तेरे पास आवे ? जिसको वोष वा रोषकी पर्वाह नहीं, जो तीन छोकके स्वामीकी सेवार्मे तंत्पर है, तीन छोकका ही स्वामी है, उसको तेरे राज पाटकी क्या पर्वोह है ? तुँ स्वयं ही परम प्रेम करनेवाला बन और उक्त कम – शम दमादि साधनके क्रमसे सेवन साधनं कर. तुझे साक्षात्कार होगा. अपनी आराज्य मूर्तिमें एक लक्ष्य होनेसे तुझे साक्षात्कार होगा. पर अनन्य एक लक्ष्यसे-अन्यसे नहीं. यह मृतिं ही परम पुरुष है.?

यह कह कर तुरंत ही अपर अष्टावक अन्तर्धान हो गये. दरबार विसर्जित हुंआ. तबसे राजाने उस महात्माके उपदेशानुसार, राज पाट, धन धाम, प्रामादिके उपरसे अपनी अहंकारवृत्तिको हटा लिया और वह अपने इष्ट, प्रेममूर्ति, परम पुरुष परमात्मा, श्रीकृष्णचंद्रका छुद्ध मनसे दिन रात ध्यान धरने लगा. जबतक उसकी अहंकारवृत्ति नष्ट न हुई, तबतक उसने कर्मकाण्डका त्याग नहीं किया बल्कि पूजन, अर्चन, त्मरण पादवंदन आदि किया वह करता-था. ऐसे करते करते बहुत दिनमें उसकी ऐसी मावना इट हो गयी. अपने इष्ट उपास्यके विना अन्यके देखनेको वह असमधे हो गया. श्रीकृष्णका साक्षात्कारकप उसके साथ बातचीत करने लगा. ऐसे करते २ कालान्तरमें वह आप ही श्रीकृष्णस्वरूपमें लीन हो गया.

सिद्धाश्रमवासी शंकर स्वरूप महास्माने सुविचारको संबोधन करके. कहा — 'हे वत्स सुविचार ! ईश्वरका साक्षात्कार करना, यह थोडे कालका. और थोडे भमका फल नहीं. कालके काल तक जिन जीवोंकी भावना स्सी. परम प्रेम रूपमें जब तक छीन नहीं होती, तब तक हनको प्रत्यक्ष साक्षात्कार नहीं होता. जो ज्ञान, जो श्रद्धा मैंने तुममें प्रकटायी है, एसका नित्य सेवन करनेसे और जीवकी मिलन बुद्धिसे उत्पन्न किये हुए जगत्के अभाव और अहंकारके नाशसे, उपाधियोंके त्यागसे, जगत्के मोह माया, ममताके मरणसे, वैराग्य, ज्ञान और मिक्के सेवनसे, स्वस्वरूपके निद्निध्यासनसे परमात्माका साम्रात्कार होता है. साक्षात्कार होनेके बाद जीवके सांसारिक मोहका छय हो जाता है तथा वह जीव इस ससारमें रहता हुआ भी विदेहमुक्तिको ही भोगता है."

महात्माके मुखसे ईश्वरके साक्षात्कारका ज्ञान प्राप्त करके सुविचार और छद्यिंग महात्माकी समाधिका समय देख, चनको प्रणाम करके अपनी पर्णकुटीको विदा हुए. महात्माने जो साक्षात्कार कराया, उससे वे ईश्वरके स्वरूपको अपने हृदयाकाशमें निहारकर अपना महोभाग्य मानने छगे.





# सप्तम बिन्दु

#### मननानन्द्

कस्मिन्नु भगवो विज्ञाते सर्वमिदं विञ्चातं भवतीति। (सुण्डक १-१-३)

प्रश्न:- हे भगवन् । किसके ज्ञानसे इस (ब्रह्म) सवका ज्ञान होता है?

उत्तर:- विचारसे.

सुविचार तथा प्रकटप्रज्ञा उस सुप्रभातमें परब्रह्मका ध्यान करते करते जायत हुए. यहां प्रकटप्रज्ञा अपने स्वामी सुविचारकी सेवामें नित्य तत्पर रहती थी. वह स्नान कर पतिकी संध्यासामग्री तैयार कर उनके सामने आ बैठी. सुविचार परब्रह्मके ध्यानमें निमग्न था. गुरुके कहे हुए पूर्व दिवसोंके ज्ञानका मनन करता तथा 'गुरुके आश्रममे जानेको अभी विलंब है' यह विचार कर दंतधावन, स्नान, संध्यादिक नित्यकमेंसे निपट कर प्रकटप्रज्ञाके समीप सहुरुद्धारा प्राप्त ज्ञानके रहस्यकी चर्चा करनेका विचार करता था. हरिनामका जप करता हुआ वह जब प्रकटप्रज्ञाके समीप जा बैठा, तब प्रकटप्रज्ञा दोनों हाथ जोड उसके सामने बैठी. थोडी देर पीछे प्रकटप्रज्ञाने कहा — "हे महात्मन्! हे देव! हे सुविचारशर्मन्! आप क्या विचार करते हैं ?"

सुनिचारने कहा - "हे सुशीले! हे प्रिये प्रकटप्रहो! हमारे ऊपर सहुरुदेवने जो अपार कृपा की है, उसका ही केवल विचार करता हूं. अही ! हम लोगोंके भाग्यका पार नहीं. वहुत समय व्यतीत होनेपर और अनेक सहुरओंका समागम करने पर भी जिस ज्ञानका संपादन करनेके भाग्यशाली न वनते, वैसा ज्ञान संपादन करनेके लिये लाज हम भाग्य-शाली हुए हैं. हमको उत्तम ज्ञान अनायास प्राप्त हुआ है, इसके लिये हे देवि! में किसको धन्यवाद हुं ? हे देवि! यह सब तुम्हारा ही प्रताप है तुम जैसी प्रकटप्रज्ञाने मुझे कर्म करनेकी प्रेरणा न की होती तो शंकरका तप कहां, दिन्य मणिकी प्राप्ति कहां, दिन्य मणिके संयोगसे अनेक दान पुण्य करना कहां, महातमा मुनिका क्रुरुक्षेत्रमे पवारना कहां, उनका जानीपदेश कहां, इस पर इन महात्माका अनुप्रह कहां, मेरा हिमगिरिमें माना कहां, इस दिव्य ज्ञानका प्राप्त होना कहां और इस ज्ञानके योगसे जीवनमुक द्ञाकी स्थिति कहां ! यह सब कहां या ? 'यह सब हम छोगोंके प्रारव्यका वल है कि पुरुषार्थका वल है.' यह समझनेको में असमर्थ हूं. हे देवि! यह सव प्रवाप तुम्हारा - प्रकटप्रज्ञाहीका है. ' जो खर्च करनेसे कम न हो, बोनेसे दूना हो, चोर चोरी न कर सके, छुटेरा छटा न सके,' ऐसा बन बुन्हारे द्वारा ही मुझे प्राप्त हुआ है. महात्माने जो महान् उपदेश किया है. उसीका में मनन किया करता हूं. इस व्यानंदमें मुझे जगतके सब मानंद क्षुद्र और स्त्रल्प जान पड़ते हैं. एकदिन उपदेश करते २ महात्माने कहा था कि

# "सन्तोष एव पुरुषस्य पर निधानम्" सन्तोप ही सर्व सुखका मूल है

यही सत्य है. इस जगतमें जो जीव सन्तोषी नहीं वह जीव चौर छटेरोंकी भांति दौड धृप ही करता रहता है तथा चाहे जितना प्राप्त करे तो भी चसकी तृष्णाको सन्तोप नहीं. उसकी 'पारलोकिक खाधन' सिद्ध करनेका स्वप्न भी कहासे हो ? वह तो छौकिक खंजालमें ही इस अनून्य मनुष्यश्रीरको गँवा देता है. रोना, पीटना, संप्रह करना, खाना, खेलना, सोना, औरकी अधिकता देख ईच्या करना, अपनी अधिकतासे अहंकार वहना, नये खटराग लगाकर रगड़ना और रगडाना, प्राप्त पदार्थपर सन्तोष न मानना और अप्राप्तके लिये झखना – विल्खना, असंतोपमें लीन होकर बहुतसे झगडोंमें पडना, यह इस जगतके अल्पन्न जीवोंकी नित्यकी कीड़ा है. पर शन्तोप विना सुख कहां ? पुरुषार्थ निना प्राप्ति कहां ? आत्माराम विना मोध कहां ? सहुर विना सत् असतका ज्ञान कहां ? अज्ञानी जीकका स्वभाव ऐसा प्रबंध होता है कि प्राप्तिमें तृप्ति नहीं, पर नृतन तृतन तृष्णाकी जागृति होने देनी और अप्राप्य-दुर्लभ नाशवन्त पदार्थपर प्रीति कर, उसके मिलनेकी आशा तृष्णामें मोहांघ होकर, अधोगतिक गहुमें पड़कर उसीमें छतार्थता माननी. यह आशा तृष्णा कैसी दुसुक्षित है, इसका सुझे अपरोक्ष दर्शन हुआ है, आशा तृष्णामें ही छतार्थता माननेवालेको वह गोते खिलानेको ऐसा मोहित कर देती है कि वह जीव न इस लोकका सुख पाता है और न परलोकके लिये पुण्यपुंजका संचय कर सकता है.

किसी एक मनुष्यको दैवयोगसे सोनेकी मुहरोंसे भरे हुए पांच चक (हंडे) मिले. इनसे तृप्त न होकर उम्रकी तृष्णा छः चक प्राप्त होनेकी हुइ जोर छः चक प्राप्त करनेकी आशामें उस तृष्णादासने अपने सर्व सुस्को त्याग कर वह कष्टसे धन कमाकर छठा चक पूर्ण करनेका प्रयास आरंभ किया. 'ख्रुद्र जीव कितनी प्राप्ति कर सकता है ?' जो द्रव्य उसने प्राप्त किया था, उसमेंसे दानधर्म करना तो अलग रहा, विक उससे उपमोग करना भी छोड कर, वह जीव जो सुख भोगता था उसमें भी कमी कर दी. वह विशेष द्रव्यसंप्रहकी इच्छासे अनेक संकट सहन करने छगा. वह उपन करे, खीपुत्रादिको न दे, अतिथि विमुख आयँ, इस बातकी पर्वाह भी न करे, ऐसे छठा चक पूर्ण करनेकी तृष्णामें अत्यन्त फँस गया, पर छठा चक मरा नहीं. दैवेच्छासे चोर आकर पांच भरे हुए पूर्ण चक और छठा अपूर्ण चक चुरा छे गये. वह जीव ज्योंका त्यों मिखारी\* होगया. फिर वह छहीं चठ- ऑके छिये रोने छगा.

तब एक महात्माने कहा — "अरे को मूद! तेरे पास बन या तब तूने किसीको दान दिया नहीं, धर्म किया नहीं, परमार्थ किया नहीं, अपने सुखको छोड तू तृष्णामें छीन रहा. विशेष धन मिछनेके छिये तूने अपने सर्व सुखका नाश किया. यह धन मार्गके इन कंकरोंके तुल्य था. ऐसे निक्पयोगी धनका नाश हुआ है. उसका तुझे क्यों शोक होता है ? 'जो जीव प्राप्तसे तृप्त नहीं तथा अप्राप्तके छिये बिछखता रहता है, उसकी सदा यही गति होती है.' जीवको जो अपने आप अनायास प्राप्त हो, उसकी सदा यही गति होती है.' जीवको जो अपने आप अनायास प्राप्त हो, उसकी निक्त उपर संतोष करना चाहिये. हे देवि! उद्यम हजार करों, पर की विना की ही भी नहीं मिछती.

<sup>\*</sup> दार्न भोगो नाशस्तिक्षो गतयो भवन्ति वित्तस्य।

" यो न दशति न अंके तस्य वृतीया गतिभवति ॥

### क्या प्रारव्ध श्रेष्ठ है ?

नहीं, वह भी श्रेष्ठ नहीं. पूर्व जनममे किये हुए कमें इस जनममे फलरूपसे पाप्त होते हैं, वही प्रारव्य - दैव है. पूर्व जन्ममें किये हुए कर्म इस जन्ममें विस्तार पाते हैं और प्रत्यक्ष होते हैं. जैसा कर्म होता है वैसी ही बुद्धि, वैसा ही ज्यवसाय, वैसी ही प्राप्ति, वैसा ही फल, वैसे ही सहाथक मिल जाते हैं. 'जिस जगहपर जीवकी सुख वा दुःख भीगना होता है उस जगह रस्तीसे वॅघे हुए वैलकी तरह उसका भारय - प्रारव्ध -बलात्कार उसे वसीट के जावा हैं । पूर्वजन्ममें उत्तम कर्म करनेवाला उत्तम फल पाता है, अधम कर्म करनेवाला अधम फल पाता है, ' जीवकी अपना प्रारब्य उत्तम करनेके छिये सत्कर्म - उच कर्म करने चाहिय,' क्योंकि क्रमकामसे यही सत्कर्म प्रफुद्धित होकर जीवको नये सत्कर्मके छिये उत्तेजित करते हैं. प्रारव्ध विना फलप्राप्ति नहीं होती. दौढ़ा दौड़ी करनेसे फलप्राप्ति होवी हो तो 'श्वान अत्यन्त दौड़ा दौड़ी करता है ' और 'वृषभ वहूत परवार्य करता है.' पर उनकी कुछ भी प्राप्ति नहीं होती. विक, इस भन्ममें किये हुए संचित कर्मका फल जीवको उसी समय आ मिलता है. इस लिये जीवको प्रत्येक क्षण ऐसे सत्कर्मीका संचय करना चाहिये कि जिनके संचयके परिणाममें उसके फलकी उत्तम प्राप्ति हो। हे देवि! 'इस-शरीरको जो उत्तम फलकी शाप्ति हुई है, वह पूर्व जनमके सुकृतके परिणामसे हुई है.' ऐसा में मानता हूं ! जो ऐसा न होता वो तुम जैसी प्विपरायणा कीके मुखसे धनकी लालसाका उचारण नहीं होता. पर जैसे प्रारब्द बल्बान है, वैसे ही-

पुरुपार्थ भी वलवात है

जैसे दो पहियों के विना गाड़ी नहीं चल सकती, सृष्टिकी वृद्धि जिसे एकसे नहीं हो सकती, वैसे ही पुरुषार्थ तथा प्रारव्येक विना फलकी प्राप्ति नहीं होती. † जीवरूपी एक गाडीको वहन करने के लिये दो चक हैं — 'प्रारव्य तथा पुरुषार्थ.' जीवरूपी गाडी एक पहियेसे नहीं चल सकती. उसके चलानेको प्रारव्य और पुरुषार्थ इन दो चर्कोकी आवश्यकता है. इससे जीव दोनोंकी सहायतासे ही संसारमांको काटता है. पुरुषार्थका आधार प्रारव्य है और प्रारव्यका आधार पुरुषार्थ है. पुरुषार्थक विना प्रारव्य फलता नहीं और प्रारव्यक विना पुरुषार्थ नहीं फलता. इस जग-

<sup>\*</sup> पूर्वप्रस्मकृतं कर्म तद्देविमिति कथ्यते । मृं यथा ब्रोकेन चक्रेण न रथस्य गति-भैवेत् । एवं पुरुषकारेण विना देवं न सिद्धधित ॥

-न्नगरमें बसते हुए, अनेकं जीवोंकां सत् असत् कॅमेफल मैंने देखा है. बहुत पुरुष पुरुषार्थके सेवक थे, विद्यामें — विद्वान् थे, चतुराईमें पारंगत थे, साह-समें समर्थ थे, परंतु उनका प्रारच्ध निर्वेल होनेसे यशभी प्राप्त नहीं हुआ. बहुतेरोंका प्रारच्ध तेजस्वी होनेपर भी वे जहांतक पुरुषार्थके अधीन नहीं हुए, तवतक उनका प्रारच्ध प्रकाशित न हो सका. अपनी स्थितिका विचार करो. तुम्हारे वचनसे दु:खित हुआ मैं शंकरका आराधन करने गया तो आज प्रकट शंकरके मुखामृतका पान करनेके लिये हम भाग्यशाली बने हैं.

#### कर्भ

जवतक जीवकी आत्मा परमात्मामें संपूर्ण एक वृत्ति नहीं हुई, तब-तक जीवसे कर्म लगा - लिपटा ही रहता है. कर्म तथा उपासना करते करते जबतक जीवकी वासना सत्, चित्, आनंद्धनमय होती नहीं, तवतक जीवको कर्म करना है तथा उस कर्मके भोग भी भोगने हैं. इससे जीवको नित्य ऐसे कर्मीका संचय करना चाहिये कि जो की उसको निजानंदकी सीर है जानेमें सहायक हों. कर्म और उपासनासे ही जीवको अधिकारपर प्राप्त होता है. अधिकारपद प्राप्त हुए विना ज्ञानकी ओर दौड जाने-वाला जीव उभय लोकसे अष्ट हो जाता है. जिस जीवको इष्ट्रप्राप्तिकी कामना है, उसे धीरे २ कर्मको गौण कर उपासनाको प्राधान्यपद देना चाहिये. जबतक जीव अकेले कर्मके खटाटोपमें भटकता रहता है, तबतक मुक्तिके द्वारका उसको दर्शन भी नहीं होता. जैसे शरीरसंपत्ति संपादन करनेके लिये, प्रथम विरेचन दिया जाता है, उसी तरह ब्रह्मानंदरूपी संपत्ति संपादन करनेके लिये कर्म करना यह रेचनके स्थानपर है. निरोगी शरीर करनेके लिये जैसे रोगनाशंक औषधी दी जाती है, उसी प्रकार ब्रह्मानंदरूपी संपत्ति प्राप्त करनेके लिये रीगनाशक अर्थात् संसारके क्षेत्र तथा खटरागको नाश करनेवाला और स्थिरता प्राप्त करानेवाला धर्म (कर्तव्य) तथा जपासना है. शरीरमे जो अशक्ति प्राप्त हुई हो तो उसे दूर करनेके लिये - कांचनके समान शरीर करनेके लिये मालती, वसंत, चंद्रोद्य आदि जैसे धौषध हैं, वैसे ही ब्रह्मरूपी संपत्ति प्राप्त करनेके लिये ज्ञानरूपी भौषध लेना चाहिये. अकेले कर्मके खटाटोपमें पहे हुए जीवको सत्की प्राप्ति नहीं हो सकती. जैसे रेचन (जुलाव) लिया हुआ मजुष्य शरीरसंपत्तिवाला नहीं हो सकता वैसे ही कमेंठ 'परब्रह्मके ज्ञानमार्गकी ओर नहीं जा सकता. पर जबतेक कीव संसारमें है तबतक 'उसकी कमें अवदय कर्तव्य हैं अयवहारके कमे ्निकामपनसे करने चाहियें. इन कॅमीसे सन्तः करणकी शिद्धि होती हैं, अधिक कुछ नहीं. पर 'जो कर्ममें अकर्म' और अकर्ममें कर्म देखता है नहीं चुद्धिमान् और सरकर्मी है.' यहा, दान, तप आदि कर्म त्यागं करने योग्य नहीं, क्योंकि ये कर्म निष्पाप करनेवाले हैं. पर कर्मसे मोक्ष नहीं, मोक्ष तो हानसे ही है, तथापि कर्म निष्प्रयोजन नहीं. दान, पुण्य, जप, अवण, मनन, निदिध्यासन, उपासन, यम, नियमादि विना ज्ञानप्राप्ति नहीं होती तथा अन्तः करणकी द्यद्विके वाद चित्तग्रुद्धिकी आवश्यकता है. चित्तग्रुद्धि उपासनासे प्राप्त होती है. संसारमें रहता हुआ जीव अर्थात् मोहमायामें फँसा हुआ जो जीव मोहमायाका उपासक होकर भी " अहं ब्रह्मास्मि, अहं ब्रह्मास्मि" वकता रहता है, वह इस लोक व परलोक दोनोंसे अष्ट हो जाता है. ऐसे उभयलोकअष्ट जीवको अत्यन्त चाण्डाल गिनों. उसका सदाके लिये त्याग करना चाहिये.

कैसे कर्म करना ?

अधिकारी जीवको ऐसे कर्म करने चाहिये कि कर्मांके संचयसे उत्तरोत्तर प्राप्त हुए जन्ममें वह हुमा पक्षीकी भांति ऊंचा ही बढ़ता जाय. जैसे जैसे वह ऊंचा चढता जायगा, वैसे वैसे उसकी वासनाएं निर्वेट होती जायगी; संसारके खटरागसे तथा जगत्के जंजालसे अति दूर होता जायगा. देववज्ञात् उसके अन्तःकरणके किसी कोनेमें रही हुई उस वासनाका वल जोरावर हो, उसे नीचे गिरानेका प्रयत्न करेगा, तो भी जैसे हुमा पक्षीके वचे पृथ्वीपर गिरनेसे पूर्व अंड्रेमेंसे सर्जीव हो कर फिर ऊंचे उल जाते हैं, वसे ही अधिकारी बना हुआ जीव वासनामें फिर रगडनेसे पूर्व संसारमेसे मुक्त हो, ऊंचा ही चढ़ जायगा. ऐसे उच स्थानको पाये जीवके लिये परमात्माने —

# सप्त भूमिकाएं

निर्माण की हैं.

(१) किसीको उद्वेग न करना, पुण्यकर्मका सेवन करना, पापसे निर्छेष रहना, भोगकी अपेक्षा न करना, मन, वाणी तथा कर्मसे सत्पुरुपोंका समागम करना और हानकी अपेक्षा करनी, यह प्रथम भूमिका है. इसे बोगभूमिका कहते हैं.

(२) निर्दोप अन्तःकाण रखना, सद्गुरुका आश्रय करना, मद् मोहादिका त्याग करना, संत पुरुषोंका समागम करना और उनकी वाणीका तात्पर्य

प्रहण करना, यह विचारनामक दूसरी सूमिका है.

<sup>\*</sup>कर्मण्यकम यः पश्चंदकमणि च कर्म यः। स बुद्धिमान्मजुष्येषु स युचः कृस्तकर्मकृतः † यहदान तपः कर्मे न त्याज्यमिति चापरे.॥

- (३) संतपुरुषोंके प्रतिपादन किये हुए सिद्धांतोंको बुद्धिम रस कर निश्चय कर पितृत आचरणसे रहके दृष्टिको जो जीव निर्मल करता है वह जीव असंसर्ग नामकी नृतीय भूमिकामें पहुँचता है. इस भूमिकामें प्रवेश किया हुआ जीव, में कर्तव्यभोक्तव्यरहित हूं, बाध्यवाधकरहित हूं, सुख दुःख प्रारच्ध कर्मसे आता है और जाता है, वह तो केवल ईश्वराधीन है, विषयमोग दावानलरूप हैं, संयोग वियोगके लिये हे, संपत्ति परम आपित है तथा चितादिक रोग बुद्धिस ही लगे हुए हैं, ऐसे निस्पके विचारसे चिक्को विषयमात्रसे संक्षित कर जो जीव विषयोंसे असंग रहता है, वह सामान्य असंसर्गी है.
  - (४) उपरोक्त भावनाको शुद्ध अन्तः करणसे त्याग कर जो मौन तथा शान्त है, वह श्रेष्ठ अंससर्गी है. जीवका जब इस तृतीय भूमिकामें प्रवेश होता है तब अज्ञानकी निवृत्ति होकर परम तत्त्वका अनुभव करता है और क्रम क्रमसे वह चतुर्थ भूमिकामें प्रवेश करता है. इस भूमिकामें प्रवेश किया हुमा जीव, कोई एकाध प्राणी, अपनी उपाधि दूर हो जाने के कारण जलमें भी रह सकता है और स्थलमें भी रह सकता है, वेंसे ही अज्ञान, अविद्या, अहंकारकपी उपाधिक दूर होनेसे वह जीव परमद्यामामें जानेका अधिकारो होता जाता है. इस चतुर्थ भूमिकाका नाम स्वप्नभूमिका है. स्वप्नभूमिकाका जीव जगत्को स्वप्नवत् देखता है.
  - (५) इंससे श्रेष्ठ भूमिकामें प्रवेश करनेवाले जीवकी वृत्ति सस्वगुणशील तथा बहुत बलवान् बनती है. वह जीवनमुक्त है. अंतर्भुक्तिवाला है और बहि-वृत्तिवाला भी है. यह सुषुप्ति भूमिका पंचम है. इस भूमिकामें रहता जीव दिन प्रतिदिन अपनी वृत्तिस्यितिको संकुचित करता २ जीवनमुक्तकी परि-पक्त हुई दशाको प्राप्त होता है. इस स्थितिमें वह नींदवशसा जान पड़ता है.
- (६-७) स्थितिका परिपाक होते ही उसकी छठी तथा सातवीं मूमिकाका उदय होता है. सातवीं भूमिका वाणीका अविषय अगम्य है, सर्व भूमिकाओंका तेजोबिंदु है. जो जीव छोकवासना, देहवासना तथा शासवासनाका त्याग कर, सब आंतिको दूर कर ठेंकारको उसके सात्तिक रूपमे हृदयमें धारण करता है, वह नित्य शुद्ध मुक्त विश्वद्ध अद्वेतको पहुँच कर, परमात्मरूप चिदानन्दमें अपना छय करता है.

### निरभिमानकी चोट

अव पांचवीं स्थितिको प्राप्त होनेवाले जिज्ञासुकों जगत्में रहनेपर, ंजगतुके ही नहीं, विक्क विश्वके 'अहम्' का त्याग करना चाहिये, विषय- मात्रका बैरारय करना चाहिये. जिसके प्राख्य कर्मोंका संग्रह पुण्यके पुंज-क्ष है, तेजोराशि है, वहीं जीव इस स्थितिको प्राप्त करनेका अधिकारी वन जाता है. गुरुमुखसे अवण किया है कि कोई एक जिज्ञास संवः महास्मा ईयरपूजनमें बैंघा हुआ था. एक समय उसने मार्गमें जाते हुए किसी अन्य संतके मुखसे सुना कि —

> अमानित्वमदंभित्वमहिंसा क्षांतिरार्जवम् । आचार्योपासनं शौचं स्थैयंमात्मविनिग्रहः ॥ इन्द्रियार्थेषु वैराग्यमनहंकार एव च । जन्ममृत्युजराव्याधिदुःखदोषानुदर्शनम् ॥ असक्तिरनिमर्चंगः पुत्रदारगृहादिषुः । नित्यं च समचित्तत्विमशानिष्टोपपत्तिषु ॥ मयि चानन्ययोगेन म्किरव्यमिचारिणी । विविक्त-देश-सेवित्वमरितर्जन-संसदि ॥ अध्यात्मज्ञाननित्यत्व तत्त्वज्ञानार्थदर्शनम् । एतन्ज्ञानमिति प्रोक्तमञ्जानं यद्तोऽन्यशा ॥

स्वगुणकी न प्रश्नंसा करना, न दंभ घरना, न हिंसा करनी, सहनशीलता, सर-क्ता, माचायंसेना, नाह्यातर शुद्धि, सन्मार्गनिष्ठा, संयम, इन्द्रियादि निषयोंमें वैराग्य स्त्रीर सहंकाररहित होना, जन्ममृत्यु जरा न्याधिमें नित्य दोष देखना, पुत्र स्त्री गृहा-दिमें प्रेम न करना, समचित्त रहना, हर्ष शोक न करना, परमात्मा पर दृष्टि कर एकांत भिक्त करना, एकान्तमें बांस करना, महानीसे प्रेम न करना, आत्मतत्त्वमें निष्ठा रखनी, ज्ञानका फल मोक्ष है यह जानना, यह सब ज्ञान कहा गया है तथा इससे विपरीत स्म्नान कहा है.

श्रीकृष्ण परमात्माके इस वचनको सुनकर उस संदने निश्चय किया कि 'पुरुषको अपना स्वरूप शुद्ध, निर्मेल, उन्नत करनेके अप निरिमानी, अद्मी, श्रमाशील, निष्कपटी होना चाहिये.' आजसे में श्रमाशीलता धारण करूंगा. उक्त शब्द उसके कार्नेम चलते २ पड गये थे, उनसे उसने यह निश्चय कर लिया. वह सारा दिन तो साधुवात्राने क्षमा वृत्तिम पूर्ण किया. दूसरे दिन 'नारायण हरे ' कहते हुए किसी गृहस्थके यहां भिक्षाके लिये जा खडे हुए. गृहस्थकी खींने भिष्ठा दी. पर देवयोगसे उस गृहस्थकी खींके पात्रसे महाराजशीका पात्र छू गया और उनको संन्यासका अभिमान जाग्रत हो आया ! रग रगमें कोघ ज्याप्त हो गया और बहुत तिरस्कारके साथ तडक कर साधुवावा चोल उठे – "हे दुछे! मेरे पात्रको त्ने छूआ क्यों ? धिक्कार हैं! संतपुक्षकी इस प्रकार सेवा करेगी ?" ऐसा कह

कोधांच वन कर उसने अञ्चहित उस पात्रको फेक दिया और वह कोघाविष्ट दृष्टिके साथ वहांसे चला गया. नदीमें जाकर सचैल (वस्रोंसहित-) स्तान किया, तव उसका कोच कुछ शान्त हुआ और जव आश्रममें जाकर वैठा तब तो क्रोध निर्मूल हो गया. वह मनमें विचार करने लगा कि 'अरे ! यह क्या हुआ ? मैंने कल यह प्रतिज्ञा कर ली थी, कि मैं क्षमा गुण घारण करना. पर उस प्रतिज्ञाको वो में आज ही मूळ गया! मुझे अपने भगवारूपका स्रभि-मान आया. उस स्त्रीसे पात्र छू गया तो इसमें क्या हुआ। मैं तो संन्यासी हूं. मेरे लिये तो चारों ही वर्ण समान हैं. उनमें भेदमान – छुमाछूत अधना अपवित्रता क्या ? में त्राह्मण नहीं, क्षत्रिय नहीं, वैश्य नहीं, शूद्र नहीं, किंतु में तो केवल चैतन्य ब्रह्म हूं. फिर भी मेरा अभिमान अभी गया नहीं, तो मेरे इस भगवामें घूल पड़ी! मेरी अपेक्षा तो वह गृहस्थकी स्त्री ही ब्रेष्ठ है, जिसने मेरे अनेक कटु वचन सुनकर भी विल्कुछ क्षमा गुण धारण किया और जो दोनों हाथ जोड़, दीन वन, खडी ही रही थी. वही मेरी गुरु ! वहीं मेरी उपदेष्ट्रीं । वहीं मुझे वारेगी !' ऐसा विचार करता हुआ साधु-बाबा उस गृहस्थके घर जाकर, अचानक उस साम्त्रीके चरणोंमें पड़कर वोला-"हे अंबे! हे जगज्जननी! तेरा मैंने घोरतम अपराध किया है, उसके छिये तु मुझे क्षमा कर. तु आजसे मेरी गुरु है. तुझमें जो क्षमा गुण है, वह इस मगवामें नहीं. हे सित! हे मातुत्री! मुझे आशीर्वाद दे कि मैं अपने मार्ग पर चला जाऊं." वह स्त्री वावलीसी वन कर, मौन घारण कर, हाथ जोड कर, खड़ी ही रही और सन्त उससे आज्ञा छेकर बिदा हुआ. उस दिनसे उस महात्माको ऐसी गंभीर चोट लगी कि वह कोधरहित होकर पूर्ण तत्त्वज्ञानी वन गया. उसका भगवाका अभिमान टल गया, इससे वह शुद्ध सान्त्रिक वन गया. इस प्रकार जीवको पूर्व जन्म वा पूर्वाश्रमका अभिमान समय समय पर क्लेशकारी हो जाता है. ये अहंकारकी वृत्तियां उसको उलटे मार्गमें ले जाती हैं. पर इसमें चोट (धका) लग जाय तो तत्काल वह जीव निरिभमानी वन, तर भी जाता है.

हे देवि ! ऐसा ही एक दूसरा दृष्टांत मुझे स्मरणमे आता है. जीवको स्त्री पुत्रादिम मोह नहीं बलिक -

# सौन्द्येमें मोह है

स्वार्थमें मोह है और दृष्टिकी रची हुई सृष्टिमें मोह है. दृष्टिसृष्टिका लोप होते ही सौंद्यैसृष्टिका नाश हो जाता है और उसके साय ही मोह भी नष्ट हो जाता हैं. स्वार्थ नष्ट होते ही मायिक प्रेमीपन नष्ट हो जाता है और मायिक प्रेम नष्ट होते ही वह सन्मार्गमें संचार करता है.

किसी एक नगरमें घर्मपाल नामका एक साहुकार वसवा था. उसके घर्मशीला नामक एक स्ववती कन्या थी. इस कन्याको पूर्व जनमके योगसे योगकी सिद्धि प्राप्त हुई थीं. एक दिन वह मार्गमें चली जाती थी, इतनेमें चस नगरके राजकुमारकी दृष्टि उसके नाशवान शरीर पर पड़ी. इसके अंगके गा और सोंप्रयंसे वह कुमार अस्वन्त मीहांध हो गया और रातदिन उसे ही रटने लगा. राजकुमारने सब मीज, शोंक छोड दिये. वह शोकसागरमें तैरने लगा. खाना, पीना और आनंद उत्सवमें भाग लेना, यह सब उसने छोड दिया. इस मोहांवपनसे उसका शरीर दिन प्रतिदिन स्वता गया. यह ख्वान्द उसके पिता और नगरकी प्रजाके पालनेवाले राजाने भी सुना. राजाने घर्म पालनेका विचार छोड उस एन्याफे पितासे कहा कि "अपनी प्रतीका सेरे कुमारके साथ निवाह कर दो."

इस गृहस्थने कहा-"है राजन ! यह कार्य वडा है, इससे १५ दिन पीछे में हसका उत्तर दूंगा."

उत्तर तो दिया, पर उति दिनसे वह गृहस्य बही चिन्तामें पहा कि 'मैं क्या फ़रुं? राजा क्षत्रिय है, में चैत्रय हूं, येरी कन्या चिचारशील, ब्रता-चारवती और सामी है. उसे जो राजकुलमें दूं तो अनेक दुःख भोगेगी,' ऐसा विचार करते करते दो दिनमें उसका शरीर सूख गया और वह पंजर गात्र रह गया.

विवाकी यह स्थिति देख उसकी प्रवाविनी युद्धिशालिनी पुत्रीने वृद्धा — "दे विवाजी ! आपको क्या कष्ट है ?"

पिवाने इत्यंभूत वृत्तान्त अपनी पुत्रीसे कह सुनाया और बोला कि ''राजाका और हमाग वर्ण भिन्न है, इसने उसके कुमारके साथ तेरा विवाह करते मेरे घर्भशीलपने को दृषण लगेगा और नगरमें मेरी प्रतिष्ठाको भी दाय लगेगा. लोग निदा करेंगे कि यह धर्भपाल नामधारी, अधर्मके मार्गमें द्रव्यके लालचसे लगा है और इसने अग्रोग्य विवाह संबंध किया है."

पिताके मुससे सकछ हत्तान्त सुनं कर कन्या खिळखिलाकर हैं ख पड़ी और बोर्स — "हे पिताजी! इसीके लिये छाप घषडाते हैं। इसमें कीद आरी कार्य है कि जिसके, लिये छाप इतने भारी चिन्तातुर होते हैं। राजाऔं खाज्ञा पालन करके यदि कुशारकी इच्छा होगी वो मैं उसके साथ विनाह करूंगी. तुम जरा भी न घवड़ाओं. मैं धर्मशील हूं. अपने और आपके धर्ममें कुछ भी दाग नहीं लगने दूंगी."

फिर उस कन्याने १५ दिनमें अपना शरीर किसी सन्त महात्माकी प्रसादीके प्रतापसे ऐसा गला डाला कि वह हाड पिंजरके समान हो गया. जिसके सृगीके समान नेत्र थे वे कुंडली पड़ कर भीतरको हो गये, चन्द्रके समान सुख बंदरके संमान हो गया, पयोधरकी जगह मांसका लोथडा लगा हुआ जान पड़ने लगा, केलेके समान जंघा सिरकीके समान हो गयी, हाथीके गंडस्थलके समान नितंब भी सकुचा गये और सिंहके समान कटिस्थानमें चम मात्र रह गया.

राजपुत्र वो उत्कण्ठा और उमंगमें आकर उस कन्याका ही ध्यान धरता था. उसके समीप वह कन्या पंद्रहवें दिन गयी. पर उस छावण्यमयी मूर्तिकी मुखाछित देखते ही राजपुत्र चौंक कर उससे दूर खडा होगया! वह विचार करने छगा कि – 'यह कौन ? भूत या प्रेत!'

चल कन्याने कहा — "हे राजपुत्र! में भूत और प्रेत नहीं, बल्कि में वही घमपालकी पुत्री हूं, कि जिसपर तुम मोहित हुए हो. आज मुझे देख कर खापको मोह क्यों नहीं होता? कैसे दूर भागते हो ? जिसपर आपको मोह हुआ है, जिसकी प्राप्तिके लिये आपने अन्न जल छोडा है, जिसके लिये धमें छोडने और छुडानेको तत्पर हुए हो, बही मैं आपके समीप खापकी आज्ञाका पालन करने आयी हूं. आओ, बैठो, जो इच्छा हो हसे तुम करो! "

ं राजपुत्रने कहा - " तू ऐसी भयावहनी कैसे ?"

धर्मशीलाने कहा - " कुमार ! आप मुझमें किस स्थलपर मयंकरता देखते हो ! मैं तो जो पहले थी, वही अब भी हूं."

कुमारने कहा - " जिस सीन्दर्यको देखकर विवाह करनेका मुझे सोह हुआ था, वह सीन्दर्य कहां है ? "

कन्या बोळी — " जिस देहमें आपने सों इये देखा था, यह वही देह है, पर महाराज! आपने मेरे शरीरमें कहां वह सोंद्ये देखा था कि, जिससे आप मेरे साथ विवाह करनेको तैयार हुए थे? जो मेरे साथ विवाह करनेकी आपकी इच्छा हो तो मैं तैयार हूं. पहछे में जो थी, वही आज भी हूं. पहछे रूप रंगमें ऐशी ही थी और पीछे भी रूप रंगमें मैं ऐसी ही होऊंगी. " राजङ्गारने कहा कि "तू तो परम सुन्दरी थी, सो ऐसी चुहिया, व्हाकिनी और पिशाचिनीके समान कैसे वन गयी ?"

कन्याने कहा — "हे राजकुमार! मेरी सुन्दरता कहीं जाती नहीं रही. जो मांस तथा छोहूकी सुन्दरता इस अंगमें आपको देखनेमें आती थी, हसीको आप सुन्दरता कहते हो और उसीकी आपको इच्छा हो, तो वह यूचहस्ताने (चांडालवाडे) में है. पर उस सुन्दरताको देखते ही वापको जमन हुए विना न रहेगा. पर हे कुमार! जरा सुनो, 'सौंदर्थमें जिसे मोह होता है, वह सौंदर्थ नष्ट होते ही उसका मोह भी नष्ट होता है.' आज में जान सकी हूं कि, आपको सुझपर मोह न था, विक मेरे सौंदर्थपर मोह था और 'सौंदर्थपर जो मोह रखते हैं वे मूहमित हैं.' क्योंकि, सौंद्य त्रिकाल अवाधित नहीं. आज आप जिसको सौंदर्थनान देखते हो उसीको किसी समय सौंदर्थसे जजरित हुआ, आजकी मेरी स्थितिमें देखोंगे. तथ क्या आपको अज्ञानपनेपर लज्जा न आवेगी? इससे हे महाराज! अकेले सौंदर्थपर मोह करना यह चतुर आदमीका काम नहीं. जो मुझपर आपको मोह हुआ हो तो आप मेरा पाणिग्रहण करो और जो मेरे सौंदर्थपर ही आपको मोह हो तो में आपकी धर्मपत्नी होनेकी इच्छा नहीं करती."

फिर क्षणभर मौन धारण करके वह प्रतापिनी सान्त्री बोली — " बरे राजकुमार! इस मार्गकी खोर दृष्टि करो. तुम्हारी दासी साती है, उसे देखो. जब खाप वालक थे, तब इस दासीको सापने देखा था ? ?

राजकुमार बोळा - " हां, मुझे थोडा थोडा स्मरण है कि उस समय वह वडी रूपवती थी!"

उस कन्याने कहा — "आज उसका मुख मिलन हो गया है, दांत गिर गये हैं, शिरके वाल वगलेके परकी भांति सफेद हो गये हैं, शरीर पर झुरियां पह गयी हैं. आज वह ऐसी कुरूपा दीखती है कि आप उसे देखना भी नहीं चाहते. पूर्व कालमें यह सुन्दरी थ्री. इसका वह सौंदर्य आज कहां गया कि जिस सौंदर्यर आपके पिताने संतुष्ट होकर आपके लालन पालनके लिये आपको इसे सौंपा था? महाराज! वह सौंदर्य आज कहां है, यह तो वह की वही है? राजपुत्र विचारमस्त ही रहा, तब उस साक्षीने कहा — "त समझते हो तो समझो. वह सौंदर्य केवल दिशका विकार ही था. सौन्दर्य कुल वस्तु नहीं और वह सौन्दर्य स्थिर भी नहीं. जिसा आज है वैसा कल नहीं, क्योंकि दिश्में क्षण र पर परिवर्तन हुआ

करता है. जो साल बाल है, वह कल अज़ादिके आहारसे तरुण, फिर वृद्ध, फिर जर्जरित मौर फिर काछरूप होता है. ऐसे ही सीन्दर्य - अव-ज्यका भी परिवर्तन देख, ज्ञानी पुरुष उसका सदा ही त्याग करते हैं. हे राजपुत्र ! कालकी कींडाका ध्यापको ज्ञान नहीं, इससे स्रोन्दर्यसे मोहांक हो. खपने घमेंसे विपरीत आचरण कर, हाथसे आंखे वंघ करके कूपमें गिरते ही. खीन्द्य क्या है ? इस नाशवान शरीरमें रक, मांख, मेद बादि सत्पन्न होता है. यही रक्त, मांछ, मेद ही सौन्दर्य है! इसीसे मनुष्य फान्तिमान जान पहला है. इधीक्षे कवियोंने सीको कमलयुखी, चन्द्रमुखी, मृगनयनी कहा है; और मांसले अरी हुई जंघाको कदली लंभकी, पयोघरोंको हाथीके क्रंभरयलकी तथा कटिकी खिहके कटिकी उपमा दी है. हे राजकुमार! यह ती कवियोंकी कल्पना मात्र है. स्त्री केवल मांस, मजा, रक्त और चर्रसे दसरे प्राणियोंकी भांति बनी हुई है, उसी वरह चमडेकी पुवली है, उसमें अधिक कुछ नहीं. जो खबमें है वही उसमें है. युश्में जो था, वही इस दासीमें भी था, आपकी दूसरी रानियों में भी है. वह कहीं नहीं गया, तो फिर आपका मोह उनपरसे क्यों उतर गया है ? अब कही है कुनार! किछ पर आपकी मोह था ? ग्रुझपर या मेरे रक्त मांखपर ? जो ग्रुझपर लाप बोहित हुए थे, तो जो में थी, वही हूं तथा जिल पदार्थने में मुन्दरी जान पहती थी, वह पदार्थ तो कथाईखानेमें भी देख सकते हो. पर आपको उसपर तो भोह नहीं क्योंकि उसमे भापको सौन्दर्य दिखायी नहीं पडता, तो किर सौन्दर्थ कहां है ? सौन्द्ये यह दृष्टिका विकार ही है कि कुछ दसरा है ? एक जिसको सौन्दर्थ मानता है वह दूसरेकी दृष्टिमें कुरूप गिना जाता है, सहानी जन ही दृष्टिसृष्टिमें क्षुख मानवे हैं."

"हे राजकुंदर। इस विषयमें आपसे एक पौराणिक दशन्त कहती हूं, सो सुनो। विचार करो. यह राजकी प्रजा आपकी पुत्र पुत्री है, ऐसा मान कर प्रजाको पुत्र पुत्रीकी सांति देखते हुए तथा उतपर कुटियंद रीविसे सोहित न होते हुए अपना घम पालन करो."

यनसे साना हुआ मोहं ही अन्या बनाता है

वृत्वे कार्ट्य दिवीदास नामक एक राजा था. अनेक शाखों के अवणसे जीर महात्माओं के समागमसे क्लकी बुद्धि निर्मेख थी. वह सदाचारी तथा धर्मनिष्ठ प्रजापालक राजा था. महात्मा पुरुषों के संगसे 'क्सके निश्चय हुआ था कि 'इस' देहकी त्यांग कर जीव लग्ने जन्म कार्टकी वासनाके अनुसार

वैसे ही शरीरको धारण\* करता है, वर्तमानसे उची योनिम भी जन्मता है और नीची योनिम भी जन्म देशा है, महात्माओं के मुखसे यह ब्रुतान्त सुनकर 'गृत्युक पीछे कैसा जन्म होगा.' यह न जान सकनेसे उस राजाको बड़ा खेद हुआ.

एक प्रसगपर चसने खपंन युवराजसे कहा - '' कदाचित मेरा जन्म किसी नीच योनिमें हो, तो तत्काल मेरा मस्तक काट डालना-"

पुत्रने पूछा —" िलाजी ! तुम नीच योनिम अमुक स्थानमें जन्मींगे यह में कैसे जान स्रज़् ?"

राजान कहा - "मेर कपालेंग श्रीविष्णुका चरणिवह तिलक' दिखायी 'देगा, दस चिह्नको देख तृ मुझे नार डालना, कि जिलसे मेरा अश्रम योनि-'मेर उद्धार हो !"

थोड़े दिनमें राजा दियोदासकी मृत्यु हुई. अन्तकालक समय स्करके शि'हारमें वासना रहनेसे उसे सुकरका जन्म मिला और वह अनेक सुकरियों के साथ घूरे पर कीला करने लगा. ये सूकर सूकरी कीला करते थे कि इतेनम दिनोदासके पुत्रकी त्वाप अक्ता सकरके पिताने कहा था, बेसा ही एक सूकरके कपालपर तिलकचित्त देख कर उसकी मारेनेक लिये स्थानमेसे उसने तलवार निकाली.

भरासे कांपते हुए पूर्व जनमके दिवोदास,राजाने मनुष्यवाणीसे कहा-अहें हैं ! यह क्या अधर्मका काम करता है !"

राजकुमार बोला - "षापकी शाहाका पाउन करता हूं."

दिवोदास स्करने कहा — "सुहा यहा कुछ भी दुम्ल नहीं. में इन सुकरियोके साथ विहार करता हूं. ये मुझे दिव्यागनासमान लगती हैं और भीचडका आहार अमृतके आहारसे भी अधिक स्वादिष्ठ लगता है. यह छोटी सूकरी केसी सुन्दर है! इसको में कुछ ही छाया हूं. ऐसी सुब्र सुकरी हमारी जातिम एक भी नहीं. इसक साथ कीडा करनेम जो सुझे स्वानंद होता है, ऐसा आनंद किसी लोकमे भी नहीं."

दिवोटास सुकरकी यह वाणी सुनकर राजकुमार चिकेत हो गया कीर बोला — "राजाके राजमहलमे स्वरूपवती सुन्दरियोंके भोगनेमें जो आनंद है, वही आनंद सुकरको घृरे पर रह कर सृकरियोंके साथ कीडा

<sup>\*</sup> र्ट य बाडिप स्मरन्भावं त्यजत्यन्ते कळेवरम । ते दमेवेति क्रोन्तेय! घदा तद्भावभावितः ॥ गीता. ८।६

करनेमं भी है. यह सकर इस स्करीको सौन्दर्यवती समझता है. मनुष्य भी क्षियोंको सुन्दर मानकर उनमें मोह पाता है. सचमुच सौन्दर्य वा कुरूपताका आधार प्राकृत दृष्टिमें रहा है. सौन्दर्यकी कोई माप तौल नहीं, जिसके मनने जो सौन्दर्य मान लिया वह सौन्दर्य\* है. फिर भी जो एकको सुन्दर लगता है वह दूसरेको नहीं. 'अमुक ही सुन्दर है' ऐसा कोई नहीं कह सकता. इससे निश्चय होता है कि सौन्दर्य नामक कोई वस्तु नहीं. एक ही पदार्थ अपने देखनेवालेकी नजरसे तीन प्रकारका बनता है. मार्गमें जाती हुई एक की कामी पुरुषको सुन्दर कामिनी जान पहती है, एक कुत्तेको वह मांसपिंद जान पहता है और योगी पुरुष उसको चलता फिरता मुद्दी समझता है. इस लिये मन ही बंध और मोक्षका कारण है, 'मन एव मनुष्याणां कारणं बंधमोक्षयोः' सौन्दर्यके सौन्दर्यको तथा आनंदके आनंदको अर्थात् परमानंदको तो ज्ञाता पुरुषमात्र ही देख और समझ सकता है, अन्यको उसका अधिकार ही नहीं.''

उस कन्यासे मोहित राजपुत्रसे कहा कि — " हे राजपुत्र! तुम मुझपर मोहित हुए हो, तो कहो कि तुमने मुझमें विशेष क्या देखा ! तुम्हार अनेक रानियां हैं और वे मुझसे किसी प्रकार भी न्यून नहीं बल्क अधिक हैं, तो भी जिस सीन्द्र्यको देख कर तुम मोहित हुए हो, वह तुम्हारी दृष्टिका विकार ही है अथवा और कुछ ! यह विकार निकाक हालो ! तब तुम सबको समान ही देखोगे. सूकरको सूकरीमे जैसी सुन्दरता दिखायी देती है, वैसी ही मतुष्यको स्त्रीमे भी दिखायी देती है. इसमें झाताको ही मोह नहीं होता. में जिस पदार्थसे भरपूर थी और हूं, उसी पदार्थमय जगत्की कियां भी हैं. मुझपर मोह होता है तो लीजिये, यह स्त्रीन्दर्य तुम्हारे सामने हाजिर है !"

चस कन्याका ऐसा वैराग्यपूर्ण संभाषण सुनकर, राजपुत्रके प्रोक्तत समानमय नेत्रपटल दूर हो गये, उसके हृदयमें वैराग्यका संचार हुवा और रिसको सब ब्रह्ममय दीखर्ने लगा. वह फिर अवसानपर्यन्त अपनी प्रजाका पुत्र पुत्रीवत् ही पाल्न करता रहा.

<sup>\*</sup> दिष मधुरं मधु मधुरं द्राक्षा मधुरा सिताऽपि मधुरेव । तस्य तदेव हि मधुरं यस्य मनो यत्र संक्षमम् ॥ † एक एव पदार्थस्तु त्रिषा भवति वीक्षितः । कामिनी क्रमपे मांसं कामिभिर्योगिभिः सभिः॥

### सत्की प्राप्तिके प्रसगको अवरूप ग्रहण करो

सुविचारने प्रकटप्रज्ञासे कहा कि—" सौंदर्य नामका कोई पदार्थ ही नहीं, पर अनेक जीद अनेक प्रकारके सौंदर्यके वश होकर अनेक वासनाओं लिपटे रहते हैं. कोई घनको, कोई कीर्तिको, कोई भोगको सौंदर्यका स्थान समझ, उसीमें मस्त वन जाते हैं. ऐसे संसारी रगड़ेमें भी जो उसको कोई अमूट्य प्रसंग प्राप्त हो और चसका छग जाय, तो उस अपनी देहको तथा आत्माको सार्थक कर छेना इष्ट है. जीवको जो ऐसा प्रसंग मिले वो उसे झपट छेनेमें चूकना नहीं चाहिये. दैवकुपासे ही ऐसा प्रसंग आ मिलता है तथा उस प्रसंगको चूकनेपर जीवको हमेशाके लिये संताप होता है. इतना ही नहीं, बल्कि प्रतिजनम जीवको चौरासीके चक्कामें यूमना पडता है.

भगवान् नारद मुनि किसी एक गृहस्थके यहां पधारं और उससे इन्होंने कहा कि - "हे अधिकारी जीव! तू वयस्क हो गया है, तेरे घर पुत्र पुत्रियां हें, तुने संसारमोग पाया है, खाया पिया है और आनद किया है. अब तू प्रभुमजन करके आत्माको सार्थक कर छे."

यह मूदमित संसारी जीव, नित्य सत्संग करता, महात्माओंका पूजन करता, वानधमेपरायण रहता, परपीडनसे सदा दूर भागता, तथापि मायाका जीव या. संसारपर इस अभागेको वही प्रीति थी, सत्संगिनिशो- मणि नारद जैसे परम भक्त उसके घर पथारे, उससे छाभ छेनेकी उसे इन्छा नहीं हुई.

वह बोला — "हे महाराज! आपका कहना सत्य है, इन जीवनके विक्रले चार हिनोंमें 'जो सुकृत हो सो कर छेनेकी' मेरी वही इच्छा है. अब तो मुझे पृश्चभजनमें प्रीति करनी ही चाहिये. पर क्या कर्ल? मेरी इच्छा तो बहुत है, पर अभी यह राम छोटा है, झंकर भी सभी कुछ करने बोग्य नहीं. यह जरा बढ़ा हो जाय तो यह मेरा निश्चय है कि प्रमुभजन नमें लग जाउगा."

नारदजीने कहा — "अरे को मायाके जीव! तुझसे इस मायाका त्याग नहीं होगा, राम कीर शंकर समय पाकर वहे होंगे, इससे तुझे बड़े जंजाल लोंगो, इसनेमें तेरा व्यायु पूर्ण हो जायगा और तू जैसेका तैसा ही इस लोकमेंसे हाथ विसता और सिर धुनता चला जायगा तुझे अभी बहा संकट सहना है, इस कारण तुझसे इस भवमे भजन होगा नहीं और माया छूटेगी भी नहीं."

ऐसा कह कर नारदस्रुनि अंतर्धान हो गये तथा मायामे रचपच रहा मुखं ज्योंका त्यों मायामें छीन रहा. फिर उसने नहुत पश्चाचाप किया. पर 'जो घडी हायसे गयी वह नहीं छीटती.' जगलगरके जीवोंको परमात्माका भजन करनेमें 'आज नहीं कुछ करंगा, बाल्यावस्थामें नहीं पर तरुणावस्थामें और फिर बृद्धावस्थामें प्रभुभजन करूंगा, तत्त्वानुसंधान करूंगा, मायाको परास्त करूंगा, संसारकी ममता तर्जूगा, ऐसे विचारमें एक क्षण भी नहीं गमाना चाहिये. 'कल करनेका कार्य आज करो और आजका सभी ही करो. समय किसीकी भी राह नहीं देखता.

काज़लकी कोठरीमें कोई ही विना दागके बचता है

बहुतसे जीव ऐसा समझते हैं कि 'हम जनक विदेहीं के समान हैं' और धेखा मान कर अपनेको खिद्धवत् ही समझते हैं. वे मानते हैं कि जैसे जनक, याज्ञवल्क्य और विसिष्ठादि महात्माओंने संसारमे रहकर भी परमार्थ खाधा था, वैसे ही हम भी परमार्थ सिद्ध करेंगे! पर मोहजालमें पढे हुए म्मज्ञानी जीव जानते नहीं कि 'जनक — जनक ही थे, याज्ञवस्कय — या**ज्ञ**-बल्क्य ही थे, वसिष्ठ – वसिष्ठ ही थे. दूसरा जनक, याझवल्क्य, वसिष्ठ कोई हुआ ही नहीं और होगा भी नहीं. उनकी तुलना करनेवाला मनुष्य कौंन दें १ जिस जनकने सुलभासे कहा कि, भेरे एक हाथको कोई चंदनसे चर्चे और दूसरेको गांससे मारे तो भी मुझे आनन्द वा शोक नंहीं,!' मैत्रेयी भौर कात्यायनीको छोड़, याज्ञवलक्यने ज्ञानी होकर, अरण्यसेवन किया या मौर वसिष्ठके सो पुत्रोंकी हानि हुई, तो भी खती अवंबर्तीको ना निसष्ठ मुनिको कोघ नहीं आया. ऐसी स्थितिको पहुँचनेवालेमें और ईश्वरमें स्या मेद हैं ? इस स्थितिको पाया हुआ अनुष्य जीव नहीं किंतु शिव ही है, ईश ही नहीं, विक्ष परमेश है. इस स्थितिको जिसने पाया नहीं, इसके द्वारका भी स्वप्रमें भी दर्शन हुआ नहीं, ऐसा जीव ही 'अहं ब्रह्मास्सि' और 'तस्त-मिंधिका जप जपा करता है! परन्तु वह जगत्की हँसीका ही पुतला है! यह संसार एक काजलकी कोठरीके समान है. इसमें दाग विना उमे अर रह कर परमार्थ सिद्ध करना, यह काम बडा कठिन है. एक महात्माने कहा है कि:--

"राम जहां तह काम नहि, काम जह न तह राम।

तुलसी दोनों नहिं मिल, रिव रजनी एक टाम ॥" जहां मायाका विलासक्प जगत है, वहां परमात्मा नहीं और जहां परमात्मा है, वहां जगत् नहीं. परमात्मा और संसारको एक ही स्थलमें

लानेका अयत्न करनेवाला शङ्कानी है. मायांक विलंसकर्प इसे जगनक मिण्या पदार्थों के साथ यथेष्ट व्यवहार करनेवाले तथा काम कोधादिके वश हुए मनुष्य जो त्याग दर्जाते हैं वह धनका मिण्या एंग ही है. 'अहं ब्रह्म, अहं ब्रह्म' यह उनका जगत् ठगनेका प्रपंच है तथा परमात्मा भी ऐसे ब्रह्म-रुगोंसे अनक कोटि कोश दूर ही रहता ह.

पक गृहस्य संसारत्यागका ढोंग (सोंग) कर, 'अहं ब्रह्मारिम' वन, अपने घरके एकान्त भागमें रहने छगा. उसने घरका स्टराग खी पुत्रकों सोंग दिया कोंर लोगोंसे कहने लगा कि 'अब हमने सर्व अंजाल छोड दिया है, अब तो दर्बानुसंघान करके आत्माका जोध करता हूं, चाहे लोग भला कहें, चाहे सुरा कहें, अपनेकी इन्न हेना नहीं. सपने तो ब्रह्म हैं. ब्रह्मकों क्या शैं पर इतनेपर भी कटिमेखलाकी चाबी (ताली) छूटी नहीं थी.

पसे संसारी वैरागी ज्ञानीके पास एक समय एक अर्थी याचकने जाकर कहा कि "है भाई! मुझे पैसेकी वडी आवश्यकता है इस लिये पचास रुपये दीजिये."

े , राम एया कामको एक जासनपर विठालनेवाले 'अहं प्रहास्मि' के जीवने कहा — "माई! में तो पैसेको हाथ भी नहीं लगाता, मेरा है क्या कि तुझ दूं ? मेंने तो सबका त्याग किया है !"

ऐसी वात करता है, इतनेमें एक ऐनदारके साथ उसके पुत्रकी तक-रार हुई. उसको सुनकर राम—कामदास तहप उठा कि 'पैसा तेरे वापका था कि, के गया और देते समय झगडा करता है ? पैसा कुछ कंकर पत्थर नहीं कि वह छोड दिया जाय ??

वह देनदार आजतक जिसको ब्रह्मनिष्ठ जानता था वह उसे अब ब्रह्मठग मासित हुआ तथा उसने गंभीर खास लेकर कहा कि "लोग जैसा कहा करते हैं, वैसा कलियुगी वेदान्ती आज मैंने प्रत्यक्ष देखा."

कहनेका तात्पर्य यह है कि 'जो त्यागीका वेष उत्परसे धारण करता है और बन्दरसे संसारके स्टरागोंमें किर मारता रहता है, वह जनक तथा बसिष्ठकें समान नहीं हो सकता,' विकि, वह नो संसारम विचरता कीचः हसे लिपटा हुआ अल्प जीद ही है. कनक, कान्ता और कीर्तिका जो स्यानी है बही त्यागी है और वहीं संस्थासी है. संसारमात्रका जो त्याग बही त्याग, पदार्थमात्रपर जो विराग वहीं विराग और संकल्प मात्रका जो संन्यास वहीं संन्यास. पेसे पुरुषमें और परमात्मामें अंतर ही नहीं. मोधां- भिलाषी जीवकी जगतक जंजालका नित्यके वास्ते त्याग कर देना चाहिये.
' अहं ब्रह्मास्मि ' को पहुँचनेवालोंके पास घर नहीं, धन नहीं, संग नहीं, जगत नहीं, पुत्र नहीं और दारा नहीं. परन्तु ' अहं ब्रह्मास्मि ' का मिध्या डौल बतानेवालोंके तो सब कुल है. ऐसे पुरुष जनक विदेहीका जो उदा-हरण दिया करते हैं वह दंभ पर लत्रलाया है. वह महात्मा पुरुष संमारमें रहनेपर संसारसे मुक्त था, जलकमलवत संसारमें रह सांसारिक विषयोंसे अलित था. वैराग्यादिक विषय उसके समीप दासवत हो गये थे, उसकी आत्मस्ता परम श्रेष्ठ थी, वह आत्मरसायनका आस्वाद करनेवाला था. ' जिसका आत्मबल श्रेष्ठ होता हैं, वही संसारका त्याग कर सकता है, ' वाकीके तो पिंजरमें पढ़े हुए तथा मुखसे राम २ बोलते हुए तोते ही हैं.

YUY

### सत्संग ही तारता है

जगलगरके जीवको नित्य सत्संग करना चाहिये. सत्संग आत्मबळ देवा है, सब दैहिक पार्पोको भरम करता है, चेतनको सत्स्वरूपके अनुसंघानमे प्ररणा करता है. सत्संगके प्रतापसे अनेक कुमार्गगामी जीव भी तर गये हैं.

एक संत महात्माओं की टोलीमें किसी एक कसाधुका प्रवेश हो गया. वह बड़ा दंभी था, पर संतसेवामें उत्साही था. संतों के साथ रहते रहते उसकी कुछ अल्प स्वरूप ज्ञान भी हुआ, परंतु उस ज्ञानसे उसका हृद्य रॅगा हुआ नहीं था. यह जीव वाहरसे साधुता दशिता हुआ संतसेवामे दौडता, प्रेमसे संतों के चरणों पर पड़ता, पर अन्तः करणमें अनेक प्रकारकी कामनाएं किया करता. असाधु सो असाधु! वह सत्साधु एकहम कैसे बने १ यह असाधु. तो द्रव्यको देखते ही उसके ग्रहण करनेको आतुर था, स्त्रीकों देखता तो भोगविलासकी इच्छाके अधीन हो जाता. प्रभातमें स्नान संख्या करके गाय-त्रीका जप करता तब मनमें ऐसा संकल्प विकल्प भी होता कि 'आर्दित्य सगवान राजगदी दें तो अहोभाग्य हो!'

चसके हृद्यकी ऐसी घटनाओंसे बहुतसे महात्मा अज्ञात नहीं थे. परन्तु यह अनधिकारी जीव संतोंकी सेवा करनेमें सदा तत्पर रहता था, इससे दयालु महात्माओंने उसे उन्नत स्थानमें छे जानेकी कामना जी.

्या पहुँचा. एस राजाके एक कन्या थी. वह राजा भर्मशीं संतोका सेवक और सांसारिक विषयोंको भिकारनेवाला था. 'वह अपनी कन्याका विवाह. किसके साथ करे, 'इसके विचारमें चितित था. उसने विचार कियां कि. ' यदि किसी राजकुमारको कन्या दूंगा तो वे राजा लोग ऐसे दुष्ट होते हैं कि सनेक कुर्कम करनेमें सदा तरंगर रहते हैं तथा उनके रनवासमें सनेक िया होनेसे मेरी पुत्रीको अनेक संकट भोगने पड़ेगे. यदि सामंतके पुत्रको कन्या दूंगा तो वह मेरे ऐथर्थसे अहंकारी बन, सज्जन होगा तो भी दुर्जन इन जायगा. प्रजाजनमेंसे किसीको दूंगा तो राजाका जमाई होनेसे वह मद्र मत्सरमें लीन होनेके कारण अनेक प्रकारके इन्दंग करनेमें तत्यर होगा. ' ऐसा विचार करते २ उस राजाने अपनी पुत्रीका विवाह किसी संस महास्माके साथ करनेका निश्चय किया.

चक्त संत महात्माओंका मंडल उसकी राजधानीमें आया. तव राजाने अपने मुख्य मंत्रीको मुख्य संत (महंत) के पास भेज कर अपनी पुत्रीके पाणिप्रहणकी प्रार्थना की. संतोंने विचार किया कि 'हमको स्नीसे क्या ! द्रव्यसे क्या ! राजपाटसे क्या ! स्नी तथा द्रव्यका 'त्याग कर आत्मातु-संवान करनेके लिये त्यागी हुए हैं, संकल्पका संन्यास करनेके लिये मधन किया है वहां संसारका रगड़ा! वाह! यह भी ठीक!, जो हम संसारी होंगे तो अवस्य उभय लोकसे भ्रष्ट हो जायँगे. स्नी परम दु:सकी खान है, नरकमें ले जानेवाली है तथा अनेक उपाधि बढ़ानेवाली है, उसका पाणिप्रहण! वाह! नरकका द्वार हाजिर हजूर!' ऐसा विचार करके सब संतोंने राज-कन्याके साथ विवाह करनेका निषेध किया.

पर वह भीग विलासका भूला, अल्प, साधुपनेको प्राप्त हुआ असाधु ज्याह करनेको तैयार हो गया. 'राजाकी कन्या, राजगढीका उत्तराधिकार,' इन दो यहे लाभों से वह लोभायमान हो गया. उसने राजकुमारीके साथ विवाह करना स्वीकृत किया. तुरंत ही उसे राजसभामें ले गये. यद्यपि वह जीव संसारके विचारों में प्रवृत्त था, तथापि सत्संगके योगसे उसकी मलिन सुद्धि कुछ संस्कारी हुई थी, इससे उसने राजासे पूछा कि " में कोई राज-कुमार नहीं, कोई प्रधानपुत्र नहीं, कोई सरदारपुत्र नहीं, तो भी मुझे इस कन्याके देनेका प्रयोजन क्या ?"

राजाने कहा — "हे महात्मन्! संत निर्विकार, निष्कपट, विचारवल तथा आत्मवलका पोषण करनेवाले, प्रपंचसे रहित हैं. इसीसे में अपनी कन्या उन्हें दानमें देनेकी इच्छा करता हूं. संतसेवाके प्रतापसे मेरी पुत्री भी जाते चल कर संस्कारी होकर उमय लोकका श्रेय सावन करनेके लिये किसान होती और त्रिलोककी स्वामिनी होती." संतिका संग करनेवाले इस त्यागीको यह सुनकर विचार हुआ—
"ओहो! संतका इतना आरी प्रमाव! में शुद्ध सान्त्विक संत नहीं, कोमता
मेरे हृदयमें खलबलाइद करती ही रहती है. इतनेपर भी मुझे इस राजकन्याकी प्राप्ति होती है तो मैं जी सान्त्विक निरंपेक्ष, कामनारहित, सर्वत्यागी संग्र होंडा तो में क्या प्राप्त न कर सकूं ! त्रिभुवनका स्वामी
होनेम मुझे क्या बिलम्ब लगे ! उसके सामने यह राजपाट किस, गिनतीम !
नहीं नहीं! में विवाह नहीं करूंगा — में शुद्ध सान्त्विक खंत ही बन्गा,
- इस राजकन्याका नहीं पर त्रिभुवनका स्वामी होऊंगा.!

ऐसा विचार कर वह खड़ा हुमा और राजाको आशीर्वाह देकर बाला – "हे राजन्! मुद्दा त्यागीको विवाह क्या ? केसा ? में इस राज-यन्याका वा तुम्हारे राजका स्वामी नहीं होऊंगा पर त्रिमुवनका स्वामी कोकर अखंडानंद प्राप्त करूंगा."

हतना कह वह किर संतमंडलेम आ खडा हुआ तथा वह संत महात्मा खांनक जनमें परमाद्माकी उपासना कर, आत्मसत्ता प्रांप्त कर शुद्ध वन कर, छन्तिम जनमंग नामहेबका नाम घारण कर प्रभुगुण गाकर, परम धामको पहुँचा देवि प्रकटप्रशा! सतंत्रग ही जगत्में सारक्ष है. छनेक महात्मा सत्संगसे ही तर गये हैं. जगत्रगरका जीव जैसे वने वैसे सत्संग करे. सत्संग करते समय बहुत सम्हाल करनी पडती है. मायावी जगत प्रपंचसे मरा हुआ है. 'साधुक्षोंके वेषमें धूर्त छनेक' इस लोकोक्तिके अनुसार छनेक संत कहलानेवाले पुरुष 'बगुला सगत' बन कर संलारमें विचरते हैं. ऐसों हा सतंग करना नहीं. 'वैसे ही बड़े र मठ जीर मंदिर बांध बैठे हुए जीव भी छंत पदके अधिकारी नहीं ये तो मायाके जीव हैं. इनकी तो दूरसे ही प्रणाम करना चाहिये.

### खंतोंका सक्षण

संत पुरुष रजीगुण, तमोगुणस रहित तथा संस्वशील होते हैं, जन्म, जरा तथा मृत्युके दुःसको गिनते नहीं, किलीसे द्वेष नहीं करते, वैसे ही किसीपर प्रेम भी नहीं करते, जीर न सायिक प्रेममें वैसते हैं. वे निवृत्ति और प्रवृत्तिकी इच्छा नहीं करते. उनको प्रकाश और प्रवृत्तिका मोह नहीं वे विदासीनके संमौन मंसारमें विचरते हैं, सत्त्वादिक गुणोंसे वेलंबमान नहीं होते. उन्हें कोई प्रिय वा अप्रिय नहीं. पत्थरको तथा कांचनको समान गिनते हैं, स्तुति वा निदाकी रिष्टी नहीं रखते, मान अपमानमें समान बुद्ध रखते

हैं, सिम्र तथा शत्रुक़ो समान गिनते हैं, अन्यभिचारिणी अक्ति करके परमद्भकी ज्यासना करते हैं, एकान्तका सेवन करते हैं, किसी तरहके सासारिक-प्रापंचिक कार्योका लारंभ नहीं करते, इन्द्रियोंके विषयोंपर वैराग्य रखते हैं, मतको तियममें रखते हैं, संकल्पका संन्यास करते हैं. ये ही सबे संह हैं परंत बनावटी संत रजोगुण, तमीगुणसे सरपूर होते हैं. उनकी न शान्ति. न तस्त्रका निष्टाय, वे तो जगतुके जंजाठी जीव ही हैं. संसारमें विचरते हुए वे द्वेष, छेश, मानमंग और निंदाके ही भोगी होते हैं. दर्शन करते ही यें जीव चित्त तथा वित्त (घन) को इरनेवाले ही हैं, किन्तु संसारमें कि हए जीवोंको उपदेश देनेवाले नहीं. शुद्ध सान्तिक संत जहां प्रेम, बीरता. प्रह्मताद, धर्मित्रयता, दयालुता तथा दानसे श्रेय प्राप्त कर यस, नियम. धासन, द्म, स्वाध्याय, तप, जार्जेव, अहिंखा, अक्रोच, शान्ति, क्षमा, अद्रोहक भोगी हैं, वहां संसारी संत दंभ, दर्प, अभिमान, पारुष्य तथा अज्ञानके भोती हैं. श्रीकृष्ण परमात्माने कहा है कि 'प्रथम देनी तथा दूसरी आसुरी संपत्ति है। देवी संपत्तिवाले तो संत ही हैं. इन संतोंका संग ही सत्तंग है, भिन्नताका - द्वेतका त्याग कर एक निष्ठाखे संतसेना करनी, यह संतसेना ही त्रीवाडी खन्मार्गरी चला कर चिदानंदके ध्यानमें मग्न-मस्त करावी है.

### जरीर किसका है सो देखो

जीनकी यह संसार अनेक प्रकार के कप्टतायक है. देनि छदालिंग। जानगरका की जीन, जानगरको ही सत्य देख उसीका ही उपासक बना है, उसको यिकि चित् भी ज्ञान नहीं कि 'मेरा इस लेकिमें जन्म लेना कैंसे सार्यक हो सपता है,' इसी कारण वह पंप्ट ही कप्ट सहता है. जनसे जीनका पिंड व्यवता है, तबसे अंतपर्यन्त कप्टका ही सागी बनता है. गर्भोपनिषद्में जीनके कप्टकी क्या है. उसे जो जानता है नहीं गर्भमेंसे छूटनेका प्रयत्न करता है. अपना जो मनुष्यश्रीर दृष्टिगोचर होता है वह त्यूल श्रीर है. प्रश्वी, जल, अपि, वायु और आकाशसे पंचमूतात्मक पंच निषय, पंच कर्मेन्द्रिय त्या पंच ज्ञानिन्द्रयवाला यह श्रीर है. यांच इंद्रियोंसे इसका निर्वाह होता है. छः रस इसके आश्रय हैं. छः गुर्जोंसे बह बंधा हुआ है. सप्त धातु सोंसे यह स्थूल श्रीर बंधा हुआ है. यह बात, पिंच तथा कफ इन तीन मलेंसे हिन्द पेसे चार प्रकारके आहारसे इस रथूल श्रीरकी उत्पत्ति है. इसमें चीन्य ऐसे चार प्रकारके आहारसे इस रथूल श्रीरकी उत्पत्ति है. इसमें नी किन्न भाग है वह पृथ्वी, इन थाग जल, स्व्या साग तेज, चके पिरे

-स्रो वायु तथा पोछ आकाश है. ये पंचमूत अपना २ निर्माणकार्य करते न्दहते हैं. छः प्रकारके रससे छोहू, छोहूसे मांस, मांससे मेद, मेदसे अस्थि, अस्थिसे मज्जा और इन सबके संगरे बीर्य बनता है. पिताके बीर्य तथा माताके शोणितसे गर्भ स्थित होकर उपजा है. प्रथम दिन वीर्य तथा शोणित मिलता है. सातर्वे दिन विशेष मिल कर ग्रंथीसी बनती है. पक्षभर (१५) दिनोंमें गोल पिंडाकार होता है. महीने पीछे वह पिंड़ बडा होकर कठिन होता है. दूसरे महीने मस्तककी आकृति वनती है. तीसरे महीने हाय पैनका अस्प्रेट आकार बँघता है. चौथे महीनेमें पेरों और मस्तकके बीच (धड) का आकार बनता है. छठे महीने इन्द्रियोंका आकार बनता है, सातवें महीने जीनकी स्पष्ट प्रतीति होती है, आठवें महीने सब अवयव पूर्ण होते. हैं. नववे महीने अवयव पोषण पाकर वृद्धि पाते हैं तथा दशवें महीनेमें गर्भ . जन्म पाता है. इस गर्भकालमें जीवको अनेक कष्ट सहने पहते हैं. गर्भ-धारणकालमें माता अथवा पिताका चित्त व्याकुल हो तो गर्भसे अंघा, खुला, कुबडा, खंजा वालक जन्मता है. पिताका वीर्य अधिक हो तो गर्भमें पुत्र होता है. माताका रुचिर अधिक हो तो कन्या जन्मती है. रज, वीर्य समान हों तो नपुंसक रूप धारण करता है. परन्तु गर्भकालमें माताकी जो जो पीडा होती है, वह पीडा गर्भको भी भोगनी पडती है. वह गर्भ दवा रहता है, जरायुसे बँधा रहता है, मलमूत्रके भरे हुए स्थानमें एळटा नीचेको मुंह किये बैठा रहता है, महाकष्टकारी जठरामिमें झुलसतासा रहता है, अतिमिलिन दुर्गेघवाली वायुसे वह सदा त्राहि त्राहि करता सहसहाता रहता है. यह जीव गर्भमें निराधार है, निर्वे हैं, पराये आश्रयेंम रहता है भीर परके कष्टका भोका बनता है. ऊपर पैर और नीचे माथा ऐसी स्थितिम अंधेरे आगारमें - कि जहां वायुका संचार नहीं, प्रकाशभी नहीं, केवल नरकका कूप छलाछल भरा है. वहां रहनेसे कैसा कष्ट होता है इसका विचार करनेसे शरीर कांपता है. अही कष्ट! अही गति!

गर्भमें जीव अनेक प्रकारसे अपने उत्पन्नकर्ताकी प्रार्थना करता है कि 'हे प्रमु! इस संकटमेंसे मेरा बद्धार कर! इस उपकारकों में त्रिकालमें भी नहीं मूर्द्धगा.'

ऐसी स्थितिमें रहता हुआ गर्भ जब इस जगतकी वायुका स्पर्श करता है, तब उहां, उहां, तु तहां अर्थात् में यहा और तू वहां! करता हुआ जग-दीशको संसारकी वायुके स्पर्शके साथ ही मुळ जाता है. श्वासोच्छ्वास छेते

ही परमात्माके उपकारको, ढिये हुए वचनको, की हुई प्रतिज्ञाको भूल जाता है. तथा जी अनेक कप्ट गर्भवासमें सहन किये होते हैं उनकी मूल **काता है. जिस जगत्में वीमरूप होते हुए दु:ख, अंकुरित होते हुए दु:ख,** और वीजसे वहिर्मृत होनेके दुःख तयां फूछ फालकर नवपछवित होनेमें भी दुःख है, उस जगन्को सुस्तकारी सत्य, नित्य माननेवाले सीवकी प्रज्ञाको घन्य ही कहना चाहिये! इस जगतुमे जनम कर जिस पुरुषके पुण्यका अत्यन्त परिपाक होता है, वही पुरुष वैराग्यको पाकर इस क्रुप्रेसे मुक्ति विख्नेका विचार करता है. वह विचार करता है कि मैंने कर्मवज्ञ अनेक जारीर घारण किये हैं, उन २ शरीरोंके अनुसार, अनेक प्रकारके आहार किये हैं, अनेक माताओंके स्तनोंका पान किया है, अनेक सुन्द्रियोंका सेवन किया है, अनेक पुत्र उत्पन्न किये हैं, अनेक कूड कपट किये हैं और कई बार एक पेटसे जन्म लेकर मृत्यु हुई फिर दूसरी बार जन्म हुआ है. सुखगय्यापर गयन किया है और नरकर्म विधार गया हूं. ऐसे दुःखसे भरे हुए संसारमेंसे अभी मेरा छुडकारा हुआ है तो इस देहके नार्शवत - अस्विर कप्टकारक सुखको और इस ससारको प्रणाम करना चाहिये, अग्रुमकी निवृत्ति करनी चाहिये, मुक्तिके लिये परब्रह्मके शएण जाना चाहिये! खनेक जन्ममें अनेक पत्र कलत्रके शुभाध अनेक कर्न मेंने किये हैं, पर वे संबंधी जन सुख भोग कर जाते रहे हैं - कहां जाते रहे हैं इसे भी में जानता ही नहीं तथा अपने कमीके अतिष्ट फलको तो मैंने अभी भोगा है. दश मास तक अंध-कारमें रह. को उमसे उम तपत्रवा मैंने की है, उसको में सार्थक कहंगा.'

ऐसे विचारवाला ही कोई जीव करोड़में एक माधा जीव मपने देह जीर जातमादा सार्थक करता है और परम पद प्राप्त करनेवालोंके संघ — सप्तुर दायमें मिल जाता है. उसी जीवका ही जन्म लेना सार्थक है कि जिसका किर जन्म न हो. उसी जीवका जन्म लेना कल्याणकारी है कि जिसने अनेकोंका कल्याण किया है और परम पुरुषके संघम प्रवेश किया है.

## सकाम कर्म दोपरूप है

जालगरके संसारी जीवोंमंसे कोई एक आतुर जीव संत महात्माके पास जाकर खड़ा रहा. वहां दो संत आपसमें बातें करते थे. एक संतने कहा — "जीवको मरते समय तक कमें करना चाहिये. जैसे पीतलका पात्र गोजका रोज मांजा जाय तो चकाचक रहता है, वैसे ही अन्तःकरणकी शुद्धिके लिये जीवको कमें करना आवश्यक है." दूसरा महातमा बोला - सुक्षेके पात्रको मांजनेकी कभी भी जहरत नहीं, वह सदा ही जमकता है. जिसका अन्तःकरण शुद्ध हुआ है, एसे कर्मकी अपेक्षा किस हेतु रखनी चाहिये ! नित्य कमें करनेसे कुछ भी फल नहीं होता. "

प्रयम महातमाने कहा — " नहीं, फल होता है. जैसे छंपनपात्र शुद्ध है तथापि हवाके स्पर्शसे ससमें मिलनता स्तपन्न होती है, वैसे ही जहांतक संसारमें जीवका वास है, वहांतक रसे मिलन संसारकी, मिलन हवाके स्पर्शसे मिलनताका भय है, एस मयके निवारणार्थ कर्मकी आवश्यकता है. प्रयम क्रम करना है तथा धान्तकालपर्यन्त भी क्रम करना ही है. संसारमें रहता हुआ जीव जो क्रमेंसे बहिर्मुख होता है तो उसके परानका भय रहता है."

दूसरे महात्सादे कहा — "सत्य है, प्रारंभके कमेंसे अन्तःकरण शुक्ष होता है, अन्तःकरणकी शुक्ति ज्ञानकी जिज्ञाना होती है, ज्ञानकी जिज्ञान सासे अवणमें प्रवृति होती है, ज्ञानकी जिज्ञान सामें प्रवृत्ति होती है, ज्ञानकी मननकी देव पड़ती है, मननसे हिष्टके समीप नया प्रकाश पकर होता है. इस प्रकाशमें ज्यों र गहरी सुदम हिष्ट करने छों तो देखी ही ठीफ गहराई पर अति दुरके स्थानमें निजानंदके दर्शनका साम्यशाली बनना है. कमें करना अवश्य है, पर सफाम कमेंका भोगी ज्यों ही कर्मके फर्जम दोष, दु:ख, अनित्यताका अनुभव धरेगा त्यों ही उसकी कमें आप छूट ही जायगा. वह निक्तामका उपासक बनेगा तथा तब ही उसकी सत्, चित्त, आनंदका दर्शन होगा और फिर बर्ध तदूप बन जायगा, पारस रूप बन जायगा. तब उसकी मिलन वायु वापा न कर सकेगा. ऐसे झानीको कर्मकी अपेक्षा ही क्या है ! पर जो मूढ कर परिपक दशको प्राप्त नहीं हुए और अहंभावसे कभेका त्याग करते हैं, उनके लिये तो कर्मके त्यागसे चौरासीका चक्र रहटकी मालाकी भांति तैयार ही रहेगा. "

जिज्ञासुने एस महात्मासे पूछा - " हे संस ! कमें अपने अनुष्ठानसे ही चित्तकी शुद्धि फरके छनार्थ होता है अर्थात् वह कमें ब्रह्माकार युचिको प्राप्त होनेके बाद तो असा ही होता है. "

, संतने कहा — "इस स्थितिको प्राप्त हुए ज्ञानीको कमें करना न करना समान ही है. जो निष्कामपनसे कमें करता है, नह कमें ही नहीं. जैसे जलपक्षी जलमें हुनको मारनेपर भी यहिक्सित् भी जलसे नहीं भीगता, वैसे ब्राह्मी रियतिको - ब्रह्माकार वृत्तिको प्राप्त हुए जीवको कर्म कोई बाधा नहीं करता, विक्कि निष्काम कर्म तो सहाय करता है.

### त्रस्माकार वृत्तिका फल

जिल्लासुने पूछा — "हे महात्मन् । जैसे यह सर्व ह्रवय अविद्याका कार्य है और जो सर्व वृत्तियां उत्पन्न होती है वे अविद्याके काय हैं ? उसी प्रकार ब्रह्माकार वृत्ति करनी, यह भी अविद्याका कार्य है तो उसके करने से क्या महत्कळ है ? "

क्तर — "बंध्याका पुत्र जाता है, ऐसा कहनेसे वृत्ति उस आकारकी करपता करती है. बास्तवम तो बंध्यापुत्र है ही नहीं, तथापि शब्दके अवणसे बेसी आकृतिकी करपता होती है, बेसे ही ब्रह्मकारवृत्ति यह भी
सविद्याका कार्य है अवश्य, तथापि वह सत, चित, आनन्दक्प वृत्ति हो
काती है और उससे पुतरावृत्तिरहित मोक्षक्षप फल प्राप्त होता है. वृत्ति तो
फारपनिक ही है. अब कर्म भी अविद्याका कार्य है तथा अविद्यासे अविचाकी निवृत्ति होती नहीं, पगंतु दश्य विताशी है, ऐसा ज्ञान उत्पन्न होनेके
साम ही कार्यसहित अविद्याको निवृत्ति होती है. ऐसे ही ज्ञान—परमकी
पहिचान यह भी अविद्याका कार्य अवश्य है, परन्तु उससे अविद्याकी निवृत्ति
त हो, ऐसा माननेका कारण नहीं. क्योंकि कैसे विच्छू अनेक वचे जनता
है और उन वचोंसे उसका पेट फट जाता है, " सूर्य उद्य होते ही अन्धकारकी
ग्वा जाता है, वैसे ही परमका ज्ञान उदय पाते ही वह अविद्याको खा जानेकी
शक्तिवाला है तथा अविद्याके वाधसे ब्रह्म यही सत् रहता है. जैसे कतकरेणु (निर्मली वृद्यीका बीज) यह मिट्टीका कार्य है, तथापि उसे जलमे
डालनेसे माटीएप कार्य मैल, कचहा आदिको नीने वैठा, जलको निर्मल
करके आप भी नीचे बैठती है, वैसे ही अविद्यासे उत्पन्न हुई ब्रह्मकारवृत्ति,
चिदानंदको प्राप्त करनेकी "में ब्रह्म हूं" ऐसी द्यक्ति धारण कराती है तथा
अविद्याका कार्य होने पर भी वह सत्य फल देती है."

प्रश्न — "शहीवाहम्" में बहा हूं, ऐसा वारवार अनुसंघान — विचार — वृत्ति करनेका क्या काम है ? जो है सो है ही. राजाको पट्टाप्पिक किया तो वह राजा तो हुआ ही है. उसको वाग्कार 'में राजा हूं' 'भें राजा हूं' ऐसा वोटने तथा विचारनेका हुछ भी प्रयोजन नहीं. राजा है सो है ही. ऐसे ही 'यह पट है,' 'यह घट है' ऐसा कहने श्रीर जाननेसे भी फल क्या ?

उत्तर - "हे जिज्ञास । तृने सचे कहा, पर सुन ! सर्व सामग्री तैयार हो अर्थात पूर्व जन्मका ही साधन सिद्ध हो, अन्तः करण शुद्ध होकर निर्मल

<sup>\*</sup>हरि: करी वृद्धिकवेणुरम्भाः सङ्गत्प्रस्ता वित्रयं प्रयान्ति ।

बना हो, तो उसको 'तत्त्वमिश' आदि गुरूपदेशसे आवरणभंग होकर ज्ञान-प्रकाश ही जाता है. पर जिंनको वैसा नहीं उनको पूर्वके देहादिकके अध्या-सका स्फुरणरूप दोष वारंवार आकर बाधा देता है. जैसे सूर्यके सतत प्रका-शित तेजोराशिका बादलोंसे अटकाव होता है तथा शुद्ध प्रकाश नहीं पड सकता, वैसे ही अपूर्ण संस्कारीको पूर्वके अध्याससे 'महीवाहम्' का प्रकाश हो नहीं सकता. सूर्यका संपूर्ण प्रकाश छेनेके लिये जैसे रोकनेवाले बांदल दर होने चाहियें, उसी प्रकार मिध्या देहाण्यासका संपूर्ण रीतिसे उन्मूलन कर डालने तथा ज्ञानमय बाह्मी स्थितिको प्राप्त करनेके लिये, सत्याध्यासको स्थापित करनेके निमित्त 'ब्रह्मैवाहम्'का अनुसंधान कर्तव्य है ही. क्योंकि, ऐसा करते करते दृढ अपरोक्ष हो जानेपर आरूढ दशा प्राप्त होती है तथा वह दशा प्राप्त होनेपर कुछ भी कर्तेन्य शेष नहीं रहता. 'मैं आप ब्रह्म हूं,' यह तो स्वभाव सिद्ध है, पर बीच बीच पुरुषको 'में जीव हूं, मला में वह वहा कैसे ? ईश तो दूसरा ही हैं - ऐसे द्वेतकी आंति पड़ती है उसे दूर करनेके लिये, 'में - वह और वह - में ही हूं' - 'में बहा ही हूं, अन्य नहीं इस विचारकी अपेक्षा ही है. राजाका, घटका वा अन्य स्थूख पदार्थका दृष्टांत इसमें घटता ही नहीं. कारण कि स्वभावसिद्ध ब्रह्म अति सूक्ष्म है नथा उस स्थितिको प्राप्त करना, यह अति दुर्घट है. हे जिज्ञासु! जैसे हीरा कितना तथा कैसा पानीदार है, इसकी परीक्षा सीखनेकी जोहरीके पास रह कर दृष्टिकी सुक्ष्मता आदि परिपाकता प्राप्त करनेके लिये चिरकालतक अभ्यास करना पडता है. फिर सुर्य खामान्य रीतिसे प्रत्यक्ष है पर उसका खत्य स्वरूप जाननेके लिये ज्योतिषके अभ्यासकी आवश्यकता है तथा उस अभ्याससे वह कितना वडा और कैसा है यह जान सकते हैं. ऐसे स्थूलको जाननेके लिये जब अभ्यासकी आवश्यकता है तब सुद्दम तत्त्वको ममझते तथा उस स्थितिको पानेके लिये अभ्यासकी जरूरत हो, इसमें आयर्थ क्या ? जैसे अभ्याससे कीट भ्रमरीरूप हो जाता है, वैसे महीवा-इम् के नित्य अभ्याससे 'ब्रह्मैवाहम्' वन जाता है."

सुविचारने छद्मिलंग कहाः इसीके लिये संसारी जीवको 'में देह-क्ष्य हूं, पुरुष हूं, स्त्री हूं. में जन्म मरणका अधिकारी हूं.' ऐसे अभ्यासको छोडकर प्रथम 'में परमात्माका दास हूं,' ऐसी भावना दृढ करनी चाहिये, वह भावना दृढ होनेके वाद 'परमात्मा मेरे हृदयमें ही है' यह भावना दृढ करनी और यह भावना दृढ होनेके बाद 'अन्तमें में तो वही परमात्मा हूं, ब्रह्मरूप हूं, में अकर्ता हूं, अभोका हूं, निर्छेप हूं,' ऐसा अखंड अध्यास करना. अथवा 'हेहभावसे में उस परमातमाका दास हूं, जीवमावसे उसका अंश हूं तथा आत्मभावसे में तो वहीं हूं, 'ऐसी निश्चल भावना नित्य रखनी चाहिये. जगनगरमे रहते हुए जीवोंकी यृत्ति इस अध्यासको छुडाकर अनेक प्रकारके मंकल्प विकल्पके चढ़ामें डाल देती है, असत्यको सत्य मनाती है, इससे असत्यक सुखमें ही जीव जकडा रहता है. उसका वह अध्यास छुडानेके लिये 'प्रस्वेवाहम्'का अध्यास सर्वोत्तम साथन है. असत्य जगतको भी प्रत्येक जीव अपनी २ द्वत्तिक अनुसार भिन्न २ गीतिसे देखता है.

## भ्रान्तिसे ही जगत् भासता है

एक समय दश मनुष्य अंधकारमें साथ २ चले जाते थे. वे चलते २ एक चरके द्वारपर आये. द्वारके वीचम एक रस्मी पड़ी थी. अंधकारके कारण रस्सीका रक्षण पहचाना नहीं गया. 'पर यह सर्व है' ऐसी आंतिसे वे दश मनुष्य उस रस्मीको दुर न करफे कूड़ २ कर आगे गये. फिर आपसमें वातें करने लगे कि ' अही! यह सर्व कितना यड़ा है!' दूसरेने कहा ' यहत वहा है' उसलेम बान तो सर्वथा और ही थी.

एक बादमीने जिस संपन्नो देखा उसको दूसरेने नहीं देखा पर दन जादिनयोंको अपनी २ वृत्तियोंके अलग २ सर्प जान पड़ा और उसका आगोप रस्तीन कर दिया. अभिष्ठान रस्ती थी. उसके सर्पना अध्यास हुआ या और द्वीसे उनको रस्ती सर्पेरूप देखनेमें आयी थी. वस्तुनः तो सर्प न था, विष्क रस्ती थी.

ऐस ही जान विषे भी जानना. जनत् सत्य नहीं, पर हर एक प्रामीकी वृत्तिके मनुमार जगत भासता है और वहभी सत्य भासता है. यहां तो जवल ब्रह्म परमात्मा ही हे. वहीं सत्य है, निलंण, निर्विकारी सना-तन और शुद्ध है. इम परमात्माकी सत्तासे जगतकी सत्ता भिन्न नहीं. सीपीमें रजन (चांड़ी)का भामना, यह जैन विषयय ज्ञान है, वसा ही विषयय हान जनत्की नत्यताम भी है. ज्ञानवृत्तिमें अनेक प्रपंच न होनेपर जो प्रतीति होनी है वह भी विषयय ज्ञान है. मिथ्या रजतम और पिथ्या सर्पमें सत्य रजत और सन्य मर्पकी प्रतीति करनेके लिये जैसे मिथ्या बुद्ध ज्ञायत् हुई जीप तथा रस्मीको रजत तथा सर्प मनाती है — अर्थात् जैसे चांडी भी नहीं और मर्प भी नहीं, विक उनका खिष्टानरूण सीप और रस्मी ही है और चांडी तथा सर्प भास मात्र है, वैसे ही वस्तुत यह जगत् नहीं पर सासता है इस ज्ञानका नाम 'प्रमाज्ञान' है ऐसा ज्ञान प्राप्त करना, यह आगमगरके जीवका कर्तन्य है यह कर्तन्य उपको बंधन नहीं करता, पर अक्त करता है.

यथा दृष्टिस्तथा सृष्टिः

नगत्की प्रतीतिका कारण अविद्या है. इस अविद्याका नाश हुए विना सत्को ज्ञान नहीं होता. नख्से शिखा पर्यन्त अन्तःकरण रहता है, चस्रसे चपहित चेतन जीव कहलाता है और अन्तःकरणकी वृत्ति नेत्र द्वारा बाहर निकल कर फैलती है तथा अमुक विषय पदार्थ तक पहुँच उसमें जो चैतन्य है वह विशेष चेतनवृत्ति, उपहित चतनका साक्षी है, उसका देखती है और सत्य मनाती मानती है. देखी, स्वप्नमें केवल अविद्या ही है तथा जगत् भी स्वप्नके समान है. विलेक कार्यकारणरूप प्रपंच तथा उसकी प्रतीति, यह अविधाका कारण है और प्रपंचकी प्रतीति ज्ञान होनेके पूर्व ही है, पर सतकी प्रतीति होनेके पीछे, प्रवंचकी खत्ता नहीं रहती तथा प्रपंचकी खता शक्ति – का नाश होते ही जगत्की भांति टल जावी है, अध्यास मिट जाता है और अधिष्ठान जो परमहा वही सत् रहता है. ''यथा दृष्टिस्तथा सृष्टिः" ऐसे जहांतक देखनेमें आता है, तहांतक नामक्पादिक सृष्टिकी जीव फल्यित करके प्रपंचको सत्य ठहराता है, पर सत्यकी प्रतीतिकी सत्ता ही मारमाकी सत्ता है तथा आरमाकी सत्ता कितनी मौर कैसी है वह ज्ञानके विना और नित्यके अध्यास विना प्रतीस नहीं होती. इस कारण जीवको खदा सर्वदा ' प्रह्मेवाहम्' – अध्यास रखना चाहिये. इस अध्यासमें लीन होनेके वाद सत्त ही सृष्टि और दृष्टिमें - विश्वमें - अवकाशमें भी शेष रहता है. परमात्मा दूर नहीं बल्कि वह सामिष्यमें ही है - देखना आता हो तो ही दिखायी पहला है. प्रश्न होगा कि -

#### परंमात्मा कैसे दृष्टि पढे ?

ह्पेणमें जैसे पदार्थ मात्रका तथा अपना प्रतिविश्व पड़ता है तथापि इपेणमें इनेंपेंख कुछ भी नहीं, काप और पदार्थ मात्र द्येगसे प्रथम है वैसे इस व्यवहारदृष्टिसे परमात्मा निराला है और जो कल्पना करता है सो अविधाका कारण है. परमात्मा संवव्यापी सबमें है. जगत् भी भिन्न नहीं, तु भी भिन्न नहीं, परमात्मा भी और नहीं, यह छन एक ही है. जो भेदत्व है वह सलिन बुद्धिका ही कर्तव्य है.

एक कागन पर किसी एक चित्रकारने सुंदर चित्र बनाया. फिर उस चित्रको देखकर चित्रकार बहुत प्रसन्न हुआ. वह आनदों सप्र होकर बावला बन गया और उसे देख २ कर नाचेन कूदने छगा. चित्र अति सुन्दर था. <sup>4</sup>यह चित्र कहां है ?' इस विचारसे उसने कागजसे पूछा – 'तुझमें चित्र है ?' कागजने कहा – ' चित्र क्या और मुझमें क्या यह मैं जानता नहीं.'

फिर कलगसे पूछा - ' तुझमें चित्र है ? ?

कलमने कहा - 'चित्र क्या है यह मैं जानती नहीं.'

ऐसे ही कार्क पीले रंगोंसे पूछा तो उन्होंने कहा - 'हम श्री . नहीं जानते.'

चितारेका चित्र तो है ही, दीखता भी है, तब यह चित्र धाया कहांसे ? इसका उसे आप दिचार हुआ. वास्तवमें यह चित्र चिता रेकी ज़ुद्धिहीमे हैं. ऐसे ही जीवकी वासनाम ही यह जगत, जीव धौर शिवका सेद रहा है. जिसने यह मेद निकाला है, जो नैष्ठिक होकर परमा-त्माके विषे एकतार हो गया है, उसको परमारमाका नित्य साक्षात्कार होता है. इस एकतार होनेके लिये यथार्थ ज्ञान सम्पादन करना चाहिये.

#### ज्ञान दो प्रकारका है

यथार्थ ज्ञान तथा अयथार्थ ज्ञान. सत्का जानना यह यथार्थ क्षात्य कहा जाता हैं. स्वप्रमे उत्पन्न हुई अयवा भ्रान्तिमें दृश्यमान हुई सृष्टिको जो सत्य मानता है तथा उसीमे मोह पाता है, वह अयथार्थ ज्ञान है. ययपि दोनों ज्ञान इन्द्रियजन्य हैं, तथापि इन्द्रिय हो या न हो, इसका कोई नियम नहीं हैं. क्योंकि, स्वप्रमे इन्द्रियां नहीं, तथापि इन्द्रियोंसे आत्माक उस कौरीर अर्थात स्वप्रशारिका, ज्यवहार होता है. यह ज्यवहार जिसको असत्के समान प्रतीत होता है, उसीको यथार्थ ज्ञान प्राप्त हुआ कहा जाता है. 'प्रमात्माक संकल्प मात्रसे यह सृष्टि नियमपूर्वक चलती है. क्यारात्मा सर्वज्यापक है. उसके इन्द्रियां नहीं. वह कर्ता मोक्ता होनेप भी अकर्ता, अभोक्ता है. ऐसा ही ज्ञान यथार्थज्ञान अथवा प्रमाज्ञान कहा जाता है. प्रमाज्ञानवाला जीव परमाद्माको अशरीरी,† इन्द्रियादिकसे रहित मानता है. ऐसा जानता हुआ भी अपने यथार्थ ज्ञानमें परमात्माके साक्षात्कारका भी अनुभव करता है, अर्रीरादिक अवयवोंबाला देखता है पर निश्चयपूर्वक मानता है कि 'जिस शरीरकी कल्पना करनेमें आती है, जिन इन्द्रियोंकी

मयाऽध्यक्षेण प्रकृतिः सुयते सचराचरम् । गीता ९।१०

<sup>†</sup> अशारीरी - ज्यावहारिक - इन इन्द्रियोंसे दीख सके अथवा इस बुदिसे कल्पित हो ऐसा नहीं - अर्थात् इन सबसे परे इनसे खुदा ऐसा कोई दिज्य स्वरूप.

प्रतीति बतानेमें आती है, वैसा वह नहीं? वह भजनेवाकेको भजता है, भजनेवाकेका आत्मा है, भजनेवाला उसका आत्मा है तथा आत्मा – आत्माके ऐक्यसे भंजनेवाकेको सायुज्य मुक्तिका तथा द्वेतके विषयसे भजनेवाकेको ही सामीप्य मुक्तिका अधिकारी वनाता है.

### जगत् स्वप्ततुल्य है

जैसे स्वप्न सत्य नहीं, वैसे जगत भी सत्य नहीं, दोनोंके व्यवहार मिथ्या हैं. जैसे स्वप्नमें एक रंक राजा होता है, घनाट्य होता है तथा राजा रंक (भिलारी) वन जाता है, परन्तु वह पुरुष जागने के पीछे जाप्रत् इशामे देखता है, तब वसको सब मिथ्या आउंबर जान पडता है. राजा र ही है और भिलारी २ ही है. राजाकी ऋदि सिद्धि गयी नहीं और भिलारीका दारिद्य नहीं गया, सब हाजिर है. वैसे ही जगत तथा जगतका सब व्यवहार मात्र हृष्टिकी रची हुई सृष्टिमें ही सल जान पडता है, परंतु सत पदार्थका ज्ञान होने के बाद अद्वेत हृष्टिकी प्राप्तिसे सृष्टि हृष्टिका विषय ही मात्र रहती है. स्वप्नमें कार्य कारण एक साथ ही भासते हैं. जैसे कोई कुम्हार मिट्टी छेनेको टोकरी लेकर जाय, छावे, गूंदे, चाकपर चढ़ाकर उसका घडा बनावे तथा इस रीतिसे निमित्त कारण तथा चपादान कारणसे घट-रूपी कार्य बनता है, वैसा स्वप्नम नहीं है. स्वप्नमें तो कार्य तथा कारण एक साथ ही प्रकट होते हैं. यह सब अविद्याका ही प्रताप हैं.

किसीको शंका होगी कि 'अविद्यामे जगतको कारणता कैसे सिद्ध होगी ? अटमें मृत्तिका कारण है, पटमें तंतु कारण है, परंतु अविद्या स्वका कारण कैसे हो सके ? दूसरी अविद्या अकेली ही जगतका कारण हो तो बह जह है तथा जगतमें तो विचित्रता सासती है; इस लिये यह कैसे असत्य जान पढ़े ? जो अविद्याको 'चेतनके आश्रय है' ऐसा कहोगे तो भी हो कारण होंगे. अविद्या और चेतन. बल्कि जगत्का कारण जीवोंका अदृष्ट है, इससे जीवोंके अदृष्टको जगत्का कारण कहेगे कि, ईश्वरको जग-त्का कारण कहेंगे ? हष्टान्तमें जैसे कर्म और भोग. कर्मका फल भोग है, बह मोग अविद्याका कार्य है, ऐसा कहें तो कर्मजन्य यहका फल जो स्वंग है वह मिध्या होगा तथा वह मिध्या है ऐसा कहेंगे तो शास जुठा ठहरेगा, इसका समाधान कैसे हो ?'

इस शंकाका उत्तर इतना ही है कि, जो सन् है उसकी उत्पत्ति होती नहीं, बल्कि सत् जिकालावाधित है. वैसे ही जो असत् होता है

उसकी भी उत्पत्ति नहीं होती. जैसे वंध्यापुत्र, खरगोशके सीग, सांपके कान, आकाशकी छाया इत्यादिकी उत्पत्तिमें सत्यता ही नहीं.

अब जगत् असत् हो नेपर भी उसकी उत्पत्ति कही है, यही सिद्ध करता हैं कि जगत् मायिक हैं, वह सत् भी नहीं और असत् भी नहीं तथा सत् असत् दोनों नहीं. जो जगत्को सत् कहेंगे तो प्रपंचमें कार्यस्य नहीं आवेगा तथा असत् कहेंगे तो यह असंगठ है, क्योंकि वह प्रत्यक्ष दिखायी पडता है, उसमें व्यवहार किया जाता है और सत् तथा असत् कहेंगे तो एक ही समयमें सत् - असन् रूपता जगत्में घट सकती नहीं. वास्तविक रीतिसे जगत जिसा है विसा ही है. मानो कि वह अनिवेचनीय है. अब अनिवेच-नीयका कारण भी अनिवेचनीय ही होता चाहिये तथा इस कारणका नाम अविद्या ह. जगन्की उत्पत्तिसे पूर्व जगत् सत् हो तो खरगोश (शशा)के शृंग भी होने चाहियें तथा सत-असत दो धर्म तो एक स्थानमें रह ही नहीं सकते. 'मृत्तिफेत्येव सत्यम् ' इस अर्थानुसार जगत् सत्य गिना जाय. पर ऐसा नहीं, क्योंकि प्रपंच जगतको सत्य माने तो 'एकमेबाद्वितीयं ब्रह्म' यह पर्म श्रुति, सजातीय, विजातीय और स्वगतमेद्रहितस्व द्रशांती है, वह वचन मिथ्या उहरे. पर जैसे घट उत्पत्तिके पूर्व असत् है तथा उत्पत्तिके पीछे सत् मासूम होना है वेंसा जगत् नहीं. जगत् उत्पत्तिके पूर्व असत् हो वो इसमें फार्यस्य किसका हो ? अर्थात् मगत् अनिर्वचनीय है तथा वैसा ही अनादि अज्ञान उसका कारण है. अज्ञान अकेला है, पर उसमें हाक्ति विचित्र है, इससे इस कारणका यह कार्येरुप जगत् भी विचित्र है. सीपीमें चांडीका भास होता है, इसका कारण सीप नहीं, विषक चांदीके भासका कारण अज्ञान है. इसीका दूसरा नाम अविद्या है. यह अविद्या जड है. भछे ही वह चैतन्यंक आश्रयमें रहती है परन्तु उससे चेतनमें कारणता नहीं आती. चेतन तो अधिष्ठानक आश्रयमें ग्हता है और अकेली ही मिविद्या जगत्का कारण बनती है. जीवोंक अस्टका, ईश्वरका तथा जगत्का कारण मात्र यह अविद्या ही है तथा यह जगत् अविद्यारूप है, इसीस बह मिथ्या है.

जो यज्ञादिक करनेम बाते हैं वे साधन कर्म हैं तथा स्वर्गादिक लोक उनके फल हैं पर उसका तात्पर्य तो ब्रह्मकी एकतामें ही है. परन्तु इसमें भी साध्य तथा साधनभाव दिखाकर बोधन द्वारा "क्षीण पुण्ये मर्त्यलोकं विकान्ति" ऐसा बोध करके जीवको स्वर्गादिसे भी वैराग्य प्राप्त होनेका ममें रक्ता है. सबसे वैराग्य कराकर परमात्माके पदमें शांति प्राप्त करनेको ही शासका यह बोधवचन है. ब्रह्मपद, कृष्णपद, रामपद, निजानंदपद, रामपद, परम प्रेमपदकी प्राप्तिमें स्वर्गादिक लोक तुच्छ हैं, यही भाव शासकार — मुनि — योगी जनोंने इस वचनसे दर्शाया है. नित्यका स्थान नो परब्रह्मधाम है कि जिसकी प्राप्ति हुए पीछे किर जन्म मरण नहीं, पुनः पतन नहीं, उंचेसे ऊंचे, ठेठतक उंचे ही चढ़ना है, कि जिससे ऊंचे चढ़ना भी शेष नहीं! वही नित्य तथा मुक्त दशा है.

सर्वेच्यापी परम् ब्रह्म ही परम है

हे देवि! मुझे बाखर्य होता है कि ऐसे नित्यमुक्त स्थानकी प्राप्तिके बदले प्रपंचके जीव 'यह वडा देवता, यह छोटा देवता, यह तो मेरा इष्ट देव हैं और वह वडा है,' ऐसे अभिमान्से नित्य क्रश बटोर छेते हैं.

यक समय हमारे राजाके द्रवारमे विवाद हुआ कि 'कौन देव वहा ? शंकर वा विष्णु, गणेश वा शक्ति ?'

सभामें विद्वान और गुणवान ज्ञानी और अज्ञानी सव अपनी र बुद्धिके अनुसार वाद विवाद करते लगे. कोई शंकरकी श्रेष्ठता प्रतिपादन करने लग गया, कोई विष्णुके बढ़े र कार्मोकी प्रशंसा करने लगा. विवाद इतना वढा कि बात करते करते माराधारी पर नोबद आ गयी. वास्तवमें किसीने शंकरका वा विष्णुका प्रत्यक्ष दर्शन किया नहीं था और न दोनों देवोंमेंसे किसीका स्वक्ष ही जाना था. यह संवाद देखनेको साक्षात् इरिहर योगीका रूप धारण करके उस राजसभामें पधारे.

जन्होंने दोनों पक्षोंको शांत करके पूछा कि - "हे हुनियादारीके चतुर पंडितों! धर्मके बादियों! तुममेंसे किसीने शिक्को अथवा विष्णुको देखा है!"

विवादियोंने कहा-"नहीं महाराज !"

हरिहरने कहा — " जो देखा नहीं तो तुम उनकी श्रेष्ठता कैसे प्रतीत करा सकोगे ? ओ मुढमतिनाछो ! हरि तथा हर एक ही हैं. उनमें भिन्नता नहीं. मेद केनळ प्रत्येक पुरुषके ज्ञाननलमें हैं. यह दृश्य मात्र परमात्माका स्वरूप है. परमात्माकी निभूतियों मेंसे किसीकी भी निदा करनेसे सत्य अमे-प्रवर्तक नहीं हो सकता तथा सत्यपदका अधिकारी भी होता नहीं हरि तथा हर ये जगत्में सर्वत्र आत्मा — परमात्मा स्वरूपसे विराजते हैं."

्रेसा कहनेके साथ ही सारे दरबारमें तेजोराशिरूप हरि तथा हर एक ही स्वरूपमें दृष्टिगोचर हुए. हरिके चपासकने हरिको, हरके उपासकने हरकों, रासके खपासकंत गमको, वालकृष्णक उपासकते वालकृष्णको, गणेर शके उपासकते गणेशको, व्यक्तिके उपासकते शक्तिक्षपको देखा. हरि तथा हर परम प्रभु विना अन्य क्ष्म भी दिखायी ही न पडता था. प्रत्येक पुरुष अपने आत्मामें हरि तथा हरको देखेन लगा.

पीछे नेजोराञि हरिहरने कहा - "यही परमात्माका एक ही नित्य -शुद्ध - परम स्वरूप है और कुछ भी नहीं. जो साधनसंपन्न हैं, उन्हींको यह प्राप्त होता है, अन्यकी नहीं होता. जो जगत्के जीव मदाव वन कर परमा-त्माकी विभूतियोंको द्वेतभावसे देखते हैं, दे सत्-चित्-आनंद्वन-पद्के मधिकारी नहीं तथा उनको सत्य ज्ञान नीन कालमें भी प्राप्त नहीं होता. पर जैसे अंघेरेमे रहा हुमा चीर कचडेमें हाथ बाल कर पकड जानेके भयसे मागता हुआ गोवरके ढेरमें जा गिरता है सौर उसकी धनप्राप्तिकी आजा निर्मृत होती है, वैसे जो परमात्माकी विभूतियोंमें भेददृष्टि करते हैं वे मिथ्यावार्ने लिपट कर मोहके कीचडेंग फँसे रहते हैं. परमात्मा महेश्वर धादितीय है - श्रेष्ट है - मर्वका कारण है, सर्वमय है, चाह जिस नामसे चसकी चपासना करो. पर वह सब वही है. जैसे जल, वारि, पानीको चाहे जिस भिन्न नामसे मंगवाइये, पदार्थ एक ही आवेगा, वैसे अंकररूपों, विच्युरूपमे, कृष्णरूपमें, रामरूपमे, नृसिंहरूपमें, नामनरूपमें, आदित्यरूपमें, इक्तिह्नपर्में, गणेशह्नप्रमें, मानवह्नपर्में, वनत्पतिह्नपर्में अथवा विराटह्नपर्में स्पाधना करनेमे परिणाममं तो अंततः एक परमहाकी ही प्राप्ति करनी है. इस प्राप्तिमें श्रद्धाकी दहता और वासनाकी निर्मृतवा, प्रपंचका मिध्यात्व त्या सत्यकी प्रतीति, संकल्पका संन्यास जीर अहम्का विनाश, द्वेतका नाश और अहैनमय दृष्टि, यही प्रधान कारण है. जिसने आत्मरसायन स्वाया है, जो आत्मसत्तासे वष्टिंग है और आत्मरसका स्वादी है, वही आत्मा परमात्माका अनुसंधान कर परम प्रभुको पाता है."

इतना फह कर हरिहर अंतर्धान हो गये. पर जगत्मे घंटाकर्णके समान अनेक मृद जन वसते हैं कि जो अपनी जहताका त्याग न करते हुए परमात्माकी विभृतियोंको अनेक प्रकारसे वर्णन करते हैं तथा मद्धि बन कर सत्की प्राप्तिमें निवेख वन सत्की ही निंदा करते हैं.

#### सत् क्या?

यह सत् क्या है ? कैसा है ? कहा है ? प्रकटप्रज्ञा ! तू जानती है कि सत् तो सत् ही है, नामरूपरहित है. उसे किसकी उपमा दूं ? यह सत् परम

प्रकाशित है, सर्वत्र है. जहां दिवाकर नहीं, नक्षत्रपति नहीं, नक्षत्र नहीं, सर्वत्र प्रभा ही है, जिसके जाननेसे -देखनेसे जो फल सिद्ध होता है उससे अन्य फलसिद्धि नहीं, जिसके सुलसे अन्य सुल नहीं, जिसके समान अन्य रूप, सीन्दर्य, कला अथवा ज्ञान नहीं, जिसके दर्शनसे श्रेष्ठ दर्शन नहीं, जिसके द्शेनके पीछे अन्य किसीके द्शेनकी अभिलाषा रहती नहीं, वही सत्! इसी सत्मेसे राम, ऋषा, शंकर, ब्रह्मा, आदित्य, गणेश, शक्ति, विराट्, विश्व और प्राणीमात्र हुए हैं. इसी सतको परमात्मा, परमेश और महेश कहते हैं. इस सत्के दर्शनमें जीवको सदा तत्पर रहना चाहिये, मथन करते रहना चाहिये, उत्साही रहना चाहिये. पर जीवकी क्षदता इतनी अपार है कि वह सतकी अपेक्षा असत्मे बहुत मस्त रहता है. मूर्ख प्राणी संसारमें रह कर 'यह मेरा देह, यह मेरी स्त्री, यह मेरा पुत्र, यह मेरा मित्र, यह मेरा दास, यह मेरा हाथी, यह मेरा घोडा, यह मेरी संपत्ति, यह सब मेरा ही है, में ही यह करता हूं, मेरे विना कौन ऐसा ह जो करे '-ऐसे मैं मैं वेंध कर उसीमें लीन रहता है तथा अपना उत्तम आयुष्य-मांसकी प्रतिलयोंकी सेवामें और नाशवन्तको प्राप्त करनेमें न्यर्थ गुँवाता है. किंचित संस्कारी पुरुष पूजन अर्चनके ठाटमें कालक्षेप करते हैं, अधिक यह यागमें लग कर सत्का फेरा जो स्वर्गीदिक, उसकी एषणा करते हैं. यह सब असत् व्यवहार ही है, सत्की एषणाका व्यवहार नहीं. जिससे इस सर्वसंगरें व्यवहार करनेमें कुशल होता है तथा जिससे सौन्दर्यकी प्रतीति होती है, उस प्राणके अधिपति परमात्माकी शोधमें किसीका चित्त लगता नहीं. कर्मठकी एषणा यह एषणा ही नहीं, यह तो आवर्जन विसर्जनका घाट है. कीपुत्रोंके ऊपर जिनकी अध्मवृद्धि है वे पामर हैं. जो पामर उनके मुख दुःखको अपना सुख दुःख मानते हैं वे तो और भी अत्प प्राणी हैं तथा चनके रक्षणकी चितामें जो रात दिन निर्गमन करते हैं वे मूढ ही हैं। जो इस नश्वर शरीरमें अभिमानी हैं, वे मरुभूमिमें जलकी आशा करनेबाले मृग हैं! जिस शरीरको नियमादिकसे दंड देना चाहिये, उस शरीरका जो मनुष्य निषयके निषसे पोषण करते हैं, वे अमृतकी आशासे मणिशर सपैके निखमे हाथ डालनेसे जिस फलकी प्राप्ति होती है, उसी फलको पाते हैं. जिसको सत्के दर्शनकी, नित्य पूर्ण पुरुषोत्तमकी प्राप्ति करनी है, चसको अन्यकी उपासना नहीं करनी चाहिये. शकर मिळनेकी इच्छानाला यदि बबुल या बेरीके पेडकी सेवा करे तो वह जैसे निरर्थक है, उसी तरह सतकी प्राप्तिके लिये वहंकारकी छोड, वैराग्यको सजाकर, संयमी बन

त्रेमी वनना चाहिये. जैसे शकर २ जपनेवाला शकरको नहीं पा सकता, वैसे ही संसारके कामादिक सेवनेवाला सतको प्राप्त नहीं कर सकता. जिसकी परमात्माके साथ लगन लगती है, वह थानंद, लगनकी मधुरता, स्वाद, रस अन्यको वता सकता नहीं, चला सकता नहीं, वह अनुपमेय है. उसे जो जानता है वही जानता है, वही उस सुलको मोगता है. परमा-तमामें जो प्रीति होती है उसे एक भक्त ही जानता है, दूसनेसे कहनेसे उसका स्वाद उसकी समझमे नहीं खाता. परमात्माकी प्राप्तिमें नाम, स्मरण, कीर्तन, लीलावनुका दर्शन, इनमें अत्यंत प्रीति, सात्त्वक पदायों के संबंधसे प्रेमकी अमियोंका उल्लान और सतत उसमे एकतार हो जाना, यही साधनोंका साधन है तथा सारका भी सार है. इसी साधनसे संपन्न जीव एक ही जनमे निजानंदके स्थानका निवासी वनता है. इस स्थितिके पाने-वालेको भजनमं तथा भजनेवालेमे देतभाव नहीं रहता उसका पृष्यपूजकमाव शांत हो जाता है. जो पृष्य वह पृजक और जो पृजक वह पृज्यहम वन जाता है. अटल प्रेमी इस पदको पाता है! प्रेमानंदको भोगता है.

### प्रेम तथा ब्रह्म एक ही है

प्रेम कहो, झान कहो, ब्रह्म कहो, कृष्ण कहो, राम कहो, शंकर कहो, यह सब एक ही हैं, नाम मात्रका ही मेद है. जल कहो, वारि कहो, पानी कहो, सागर कहो, रत्नाकर कहों, नदी कहो, पर सर्वत्र पानी ही है; माता कहो, काकी कहों, भाभी कहों, लड़की कहों, वहिन कहों, गृहिणी कहों, पर स्त्री जातिरूपसे एक ही है; नामका ही मेद है. ऐसे ही ब्रह्म विषे भी समझना. झानसे भी ब्रह्मकी प्राप्ति है, प्रेमसे भी ब्रह्मकी प्राप्ति है. प्रेमी तथा जानी एक ही है. प्रेमीसे झानी श्रेष्ठ है. झानीसे प्रेमी श्रेष्ठ हैं. इनमें अधिकता न्यूनशकी द्वुद्धि रखनी अञ्चानताका कार्य है.

किसी एक प्रसंगपर ज्ञानी तथा प्रेमी वनमे चले जाते थे, इतनेमें। सामने वाघ दिखायी दिया. प्रेमीने कहा - " हम तो भागते हैं, नहीं तो बाघ खा आयगा!"

ज्ञानीने कहा - " हम तो परमात्मरूप ही हैं, परमात्मा - परमा-त्माकी रक्षा करेगा ही !"

प्रेमीन कहा - " मले आदमी | जो कार्य अपनेसे हो सकता है। इस कार्यके लिये परमात्माको अम देना यह क्या योग्य है ?"

प्रेमीजन परमात्मामं जिस प्रकार एकतार हो जाता है, उसका -स्वरूप निराला है. प्रेमी अवतारी पुरुष है. झानी सिद्ध पुरुष है. प्रेमी अनेकके सहवासमें भाकर, जलकमलकत निर्छेप रह, अनेकोंका उद्धार करता है. ज्ञानी सिखदशाम रह, जगत्के भयसे दूर मागता है. प्रेमी जगत्म - इहने पर भी निर्लेप रहता है तथा वही श्रेष्ठ हैं. प्रेमी जिस प्रकार परमात्माम पकतार हो जाता है, परमात्मस्वरूप वन जाता है, परमात्मामें आत्माकों विलीन करता है, परम आत्मामें उसका आत्मा लीन हो जाता है, उसकी खुबीका वर्णन नहीं हो सकता. ज्ञानीकी लीनता अन्य ही प्रकारकी है. ज्ञानी ललके बुदबुदेके समान है. जलमेंसे उपज, जलमें ही समाके विश्वयको पाता है. प्रेमी वीणाके सुर (स्वर) के समान है, आप आनंद भोगता न्मीर दुसरोंको आनंदमीय कराता है. पर दोनों एक ही हैं. तात्पर्य यह कि ग्रेमी जीवन्युक्त है और ज्ञानी विदेहसुक्त है. \* ज्ञान ही प्रेम है, प्रेम ही क्रान है. ज्ञानसे पत्पस दुआ प्रेम सबसे श्रेष्ठ है, प्रेमसे उपजा हुआ आन ही अचल - अटल - अवाध्य रहता है. इसी ज्ञान प्रेममें रहता हुआ ज्ञानी जीव सर्वकाल परमात्माका सामीप्य भोगता हुआ सायुज्यको पाता है. यह अवि अद्भुत है. सत्य हैं. इसी दशाको प्राप्त आंव ईश्वरकी कृपासे शीघ मुक्त हो जाता है. अजामिल जैसा (अधम जीव ) क्षणमात्रमें ही इस बशाको प्राप्त कर सका है. यह प्रेम - अनन्यताका प्रताप है. जिस प्रेमसे अजामिलने नारायणका भक्त किया है, वही प्रेम शुद्ध और सत्य है. खानीकी वृत्ति तीव्रतम चन्नाभिलाषी है. प्रेमीका हृदय - वृत्ति - भावना

कीवन्युक्त तथा विदेहमुक्तका स्वरूप पूर्वापर समझाया है, उसका स्पष्टार्थ ऐसे समझा "व व सक्तरीरस्य मतः प्रियाप्रिययोरत्यन्तमुपहतिरस्ति " और "न वा पारीरस्य प्रियाप्रिय स्पर्शतः " सक्तरीर जीवको प्रियाप्रियका नाश होता नहीं, जो अपारीर है उसे प्रियाप्रिय स्पर्शता नहीं, यह श्रुति जीवन्युक्तिकी प्रतिपादक है. शानीको शरीरपातपर्यन्त जीवन्युक्तकी संज्ञा दी जाती है तथा शरीरपातके अनन्तर उसे विदेहमुक्त कहा जाता है. पर जनक जैसोंको विदेहमुक्तिकी संज्ञा प्राप्तिका कारण यही है कि उनको देहके ऊपर ममत्व विगत हुआ — जाता रहा था. अर्थात वनकको जहा विदेहमुक्त कहा जाता है, वहां शास्त्रहृष्टिसे उनको जीवन्युक्त ही समझना, कारण कि शरीरपातसे पूर्व शास्त्रानुसार कोई विदेहमुक्त नहीं कहा जाता. ज्ञानहृष्टिसे, मोक्षदृष्टिसे जीवन्युक्त और विदेहमुक्त एक ही हैं, पर जीवन्युक्तको प्रारुव क्षीण होनेतक भोग भोगने पडते हैं तथा विदेहमुक्तको कुछ रहता ही नहीं, वयोकि उसके शरीरका पात हुआ है. अर्थात् जीवन्युक्के चिक्तके स्वरूपका नाम होता है और विदेहमुक्तके चिक्तक स्वरूपका नाम होता है और विदेहमुक्तके चिक्तक स्वरूपका नाम होता है और विदेहमुक्तके चिक्तक स्वरूपका स्वरूप ही नाशको श्राप्त होता है.

क्ये तथा संस्कारी हैं. दोनोंके आत्माम परमात्माका शुद्ध ज्ञान तथा शुद्ध प्रेम ये समानहीं गंभीर भौर गाढ हैं. प्रेमी तथा जानी भूमा\* ब्रहाके दुई-नके अधिकारी हैं. प्रेमी परमात्माके सकल द्रवार गढ़में जानेका अधिकारी है. ज्ञानी दरवारका सामंत है. राजा सामंतके साथ सदा ही सळाह करता है. अपने हृदयकी लहरें उसकी समझाता है, पर प्रेमी तो राजाके रनवाससे ल्याकर राजाके ग्राप्त कार्यमें भी राजाके समीपमें और अंतरमें (भीतर ) दोनों स्थानोंमें रह सकता है. ज्ञानी ज्ञानम ख्युखके लिये ही वरसता है, प्रेमी अपने प्रेमपात्रके सुखके लीये भी तरसता है. प्रेमी अपना सर्वश्व-परमात्माको ही देखता है. वृन्दावनकी गोवियां प्रेमकी पात्र थीं श्रीकृष्णकी सगतका नाथ न जान कर, गोपीनाथ जान, कृष्णमय होनेसे वे मुक्तिके प्राप्त हुई हैं. ऐसे प्रेमका पात्र बननेके लिये तन, मनरहित वन जाना चाहिये, सदा उत्साही रहना चाहिये, दृष्टिमात्रका विलोप करना चाहिये, दृष्टिका दृष्टिमें विलय फरना चाहिये, चित्त तथा चैतन्य, द्रष्टा तथा दृश्य ये नाम मात्रकी उपाधिरें टल जानी चाहियें, मेद मिटना चाहिये, अभेद्मयहो जाना 'चाहिय, बलवर्ती भोगवृत्तिका नाश होना चाहिये. यह दिन्य प्रेम - ज्ञान, कात्माकी प्रगाढ शक्ति प्रेम रसायन. इसका को भीगी है, वह इसके सबे काल रमण करता है और उसकी वृत्तियां विरम जाती हैं. यही प्रेमी परमज्ञानी है, जिसने साववृत्तिसे भावत्त्र, शून्य वृत्तिसे शुन्यत्व, परवहा वृत्तिसे पूर्णत्व जाना है और उसमें सर्वस्वका विख्य किया है. हे प्रकटप्रज्ञा ! ज्ञानी पुरुषरूप है. प्रेसी छीरूप है. जैसे युगल रूप विना सृष्टि नहीं, वेसे अकेले झानसे मोक्ष है ऐसा में नहीं मानता, गुरुदेव भी नहीं मानते. प्रेप्र विना ज्ञान मिथ्या है, ज्ञान विना प्रेम न्यथ है. ज्ञानी और प्रेमी दोनों ही सायुज्यमुक्तिके – निजपर्के अधिकारी हैं. होनों प्रेम – ब्रह्मरूप बन रहे हैं. ब्रह्ममें ही विलास करते हैं. जगत्यें रहनें पर भी जिसका हैंगमान अस्त्रय हुआ है वह ज्ञानी - प्रेमी निहेंतुक भक्तिमें ही छीन रहता है, क्योंकि हरि प्रेमज्ञानरूप ही हैं. जैसे संसारी अविवेकी जीवको विषयमें अटल प्रीति है वैद्धी ही अटल हित्रीति मेरें हृद्यमेंसे न जाने."

x x x

इस प्रकारकी खनेक ज्ञानगोम्नी करनेके बाद मुविचारशर्मी तथा प्रकटप्रज्ञा गुरुके आश्रम प्रति चले. मार्गमें मुविचारशर्माने फिर कहा - "तुम

है यो वे सुमा तत्सुखम्। नाल्पे सुखर्मास्त । सूमेव सुखम् । सुमा स्वेच विजिज्ञासितन्य इति.

न्साक्षात् प्रकटप्रज्ञा हो ! देवी ! तुम्हारे प्रतापसे इस ज्ञानकी आदि सिदि सुझे प्राप्त हुई है. तुम सुझसे विशेष भाग्यवती हो, प्रतापी हो और ईश्वर-न्सानिन्य प्राप्त करनेकी पूर्ण अधिकारिणी हो."

पतिके मुखेस ऐसे वचन मुनकर छद्याँ शि थोड़ी देर चुप रही और फिर बोळी — "हे स्वामिनाथ! में इस लोकके व्यवहार में आपकी दासी हूं. प्रकटप्रज्ञाका परम नाथ सर्वस्व सुविचार है. सुविचार ही प्रकटप्रज्ञाका श्रूमक है. पतिके सहवाससे पत्नी निर्विकार वन निरंजनकों जाननेके लिये शाग्यशाली वनती है. जो आपसे संतने मेरा पाणिप्रहण न किया होता, तो मेरी क्या दशा होती शसाबात शंकरके अविच्छित्र दर्शनकों लाम प्राप्त हुआ है, उनके मुखेस झरते हुए ज्ञानामृतका नित्य पान करनेमें आता है, यह सब आपके चरणकमलोंका ही प्रवाप है. हे महात्मन्! हे संत! आपको शोधने में निकली न होती तो इन महात्माक दर्शनोंका अलभ्य लाम मुझे कहांसे मिलता शकाप मात्रके कारण तथा अपने कल्याणमें में केवल आपको ही देखती हूं. मेरी इर्जनी ही इच्छा है कि में सहा आपके साथ ही रहं और आप सदा मेरे साथ रहें तथा मेरा मन, प्राण, चित्त सब आपमें विलीन रहे."

इस प्रकार बातचीत करते २ वे गुरुके आश्रममें जा पहुँचे. मार्गमेंसे बीने हुए सौगंधिक पुष्पोंकी माला गुरुके कंठमें आरोपित की तथा कता-जलिपूर्वक चरणवंदत कर महात्माके अखसे ज्ञानामृतका पान करनेके लिये उनके समीप जा केठे.





## अप्टम विन्दु

#### शुद्ध संकल्प - साक्त्रिक आवना

सति सक्तो नरो यानि सङ्गादं हेकनिष्टया। जीटको भ्रमरी ध्यायन्भ्रमरन्वाय करपते॥

अर्थः— उदावक – एक निष्ठामे सत् ( बदा )के चिननमें लगा हुआ पुरुष सत ( बद्दा )पनेको पाना ह, कैने अमरीके ज्यानवासा कीट अमरीक्षको पाना है.

विरेकच्डामणि.

्र गुरुनेवते आजका उत्तका चरित्र अद्यात न या. जो झान सुविचार किल्क्ष्ण्यत्वेत आजका उत्तका चरित्र अद्यात न या. जो झान सुविचार किल्क्ष्ण्यत्वेत दे. 'प्रजटप्रझांक कारण सुविचारका झानप्राप्तिका कार्य सिद्ध हुआ दे तथा प्रकटप्रझांक स्वरण सुविचारकी पूर्ण श्रद्धा है,' ऐसा जान उसके मनका कुछ विद्योग सुनाधान करनेके लिये सुनदेवने कहा —

"वत्स सुविचार! इस लोक कीवों ने वंध तथा मोश्रमें डालनेवाला मन है. मन धने कर्मा नवी सृष्टियों को रचनेवाला है. मनको धारिवक मार्गमें लगाओ तो वहा लग जायगा और जो राजस तामसकी ओर प्रेरणा करों तो वहा भटकेगा. इन मार्गोमें विचरता हुआ उसी उसी मार्गलप उसी उसी भावना करेगा. नंकरप करेगा. भावनानुसार वासना प्रकट होगी. वासनानुसार फल भिलेगा. इस भावनाका फल उसको इस जनमें मिलता है. जिसकी इस भावना हट शुद्ध अन्तःकरणसे उद्भव हुई होगी उसे वैसे फल प्राप्त होंगे. इस लिये जीवको सर्वहा — ऊंची. उत्तम बड़ी वडी — उन्नतपनेकी नोश्रकी भावना नित्य करनी चाहिये तथा मनको इस भावनामें ही हट करते रहना, यह सर्वथा श्रेष्ठ कर्तिव्य हैं. क्योंकि जो जैसी भावना करता है, जो जैसी वाननासे वेंघा है, वह वैसा ही बसा होता है. जो राजाकी भावना करता है, तो वह राजा वनता है. चाण्डालकी भावना कर्तेवाला

चाण्डाल होता है, श्रीमन्तकी भावना करता है तो श्रीमन्त, विद्याकी भावना करनेवाला विद्वान, चकवर्तीकी भावना करनेवाला चकवर्ती, कोधकी भावना करनेवाला कोधी, कूरताकी भावना करनेवाला कूर तथा आत्मबलकी भावना करनेवाला अपनी भावना करनेवाला अपनी भावना कुर तथा आत्मबलकी भावना करनेवाला अपनी भावना कुर फल प्राप्त करता है. अझ मनुष्य 'में राजा होऊं, में श्रीमान होऊं, में विद्वान होऊं, में कीर्तिमान होऊं, में ब्रह्मनिष्ठ वर्ते,' ऐसे मनोरथ घरमें बैठा बैठा किया करे तो उससे तो कुछ राजा, बनवान विद्वान, कीर्तिमान वा ब्रह्मनिष्ठ नहीं होता, पर जो उसकी भावनाक्षय वासना इट होगी, तो वह इस जन्ममें नहीं तो अगले जन्ममें भावनानुक्य फलको श्राप्त करेगा ही.

#### जीवके जीवितका एक पवित्र क्षण

प्रत्येक जीवके जीवनमें एक क्षण ऐसा आवा है कि उस क्षणमें जो भावना दढ घर कर हेती है उसके उसी वासनाका पिंड बनता है तथा उस वासनारूप ही फल प्राप्त होता है. इस शुभ क्षणमें दढ हुआ संकल्प-मनो-रथ-भावनानुसार फल देता है, तो खदा जिसको एक ही भावनाकी रटन रहती है, उसे वह आवना फड़े तो इसमें आख़र्य ही क्या है ? केवल वह भावना हुट – शुद्ध – पवित्र होनी चाहिये, विशेष कुछ नहीं. क्षणमें एक और क्षणमें दूसरा, ऐसे प्रतिक्षण परावर्तन पाये हुए संकल्प हुछ मानना वासना नहीं, यह तो अमणा मात्र हैं. जिन जिन जीवीने उनत स्थानको पाया है वे परम भक्त, परम ज्ञानी बन, खेनद्वीपवासी बन, मुक्त हुए हैं. यह इक शुम कालमें विशुद्ध मनसे किये हुए खंकलप - मनोरथ - भावनाका ही प्रताप है. पवित्र कालमें हुई पवित्र भावना शनैः शनैः हढ होती है. इस मात्रनाको पूर्ण होनेके खिये सथन करता है, मायाजालमेंसे छूटवा भी जाता है, मार्ग ( सद्गुरु ) भी मिलवा, एत्तरीत्तर सकल साधन प्राप्त कर परम फलको भी प्राप्त करता है. अहव प्राणी संकल्य-मनीर्थ मावनाके माहा-स्म्यका जानकार न होनेसे प्राप्त हुए फरुंके अनेक कारण करपना करता है. पर यह सब मिध्या है. जो प्राप्त होता है - निर्धन या घनवान्, विद्वान या मूर्ख, दाता वा कृपण, कीर्तिमान अथवा निंदापात्र, राय या रंक, अक या नास्तिक, ज्ञानी वा अज्ञानी, बंधनमय वा मुक्त, ऐसा सब जो इस प्रांचम देखनेमें आता है, उसका मूळ कारण इस छोक्स अन्म जनमान्तरमें उपरोक्त पवित्र क्षणमें हुआ पवित्र रह - संकरप - मनोरथ - भावना ही है. वह पवित्र क्षण दृष आ पहुँने, यह यतुच्य जानता नहीं, इस लिये परम पदकी प्राप्ति चाहनेवाला जीव प्रतिक्षण उत्तम संकृत्य - मनीर्य - मानना - करनेकी

मनको देव डाछे कि जिससे अदृहय रहा हुआ वह पवित्र क्षण कहीं तिकछ न जाय और जीवको हाथ घिसते क्षुद्र भावनाका कष्ट प्राप्त होकर जन्म जन्मन्तिर भटकते, आवर्जन और विसर्जन, पुनः पुनः जन्मगरणके कष्ट भोगनेका भागी न होना पडे.

वस्स! इम जगतमें जो अनेक साधन सिद्ध होते हैं वे पूर्वजनमेक उस पवित्र क्षणकी पवित्र भावनाके रूप ही हैं. इसमें कुछ किसीका उपकार नहीं. बुम्हार घड़ा तैयार करता है, उसमें न तो उसपर मिट्टीका उपकार होता है, न चाकका उपकार होता है और न चाक फेरनेवाले इंडका उप-कार होता है. एक दूसरेका संयोग होते ही पृत्रकालकी भावनानुरूप एक दूसरेका फार्य माधता है. जिस ज्ञानकी तुझे प्राप्ति हुई है, उसमें प्रकटप्र-हाका कुछ बल नहीं, बल्कि तेरे और इसके पूर्व जन्मोंके उस पवित्र क्षुणकी पवित्र भावना ही प्रधान कारण है और तुम्हारे अनेक जन्मोंके कर्म इस जनमर्ने पूर्व हैं. अनेक जनमके पवित्र संकल्प - भावनासे तुमको इस जन्ममे उसका फेन्ट 'यथार्य ज्ञान' मिला है, तुमने सत्यको जाना है, आज वर जानना पूर्ण हुआ है. जीवमात्रकी उस पवित्र क्षणमे जैसी जैसी मावना होती है, उसी भावनाके अनुसार वासनाका पिट बँघवा है और वह जन्म त्रन्मान्तरमे उसकी वासनानुरूप फल प्राप्त कराता है. वासना जो सास्त्रिक हो तो सान्त्रिक फल भिटता है, राजस हो तो राजस, तामस हो तो सामछ फळ मिलना है. बनेगान जनममें भीव जो जो भावनाएं करता है, वे भावनाएं अन्य अन्ममें शुक्रायमान होकर प्रकाशित हो उठती है. इड हुई भावनाके धनुसार चितन किया हुआ पदार्थ, भोग, पदवी, उसके समक्ष आकर उस जन्ममें भी राउं रहते हैं. भावनाका घल इतना विशाल है कि उससे सिक-दानन्द विराटस्तरूप श्रीपर्म परमात्मा भी शुद्ध भावना फरनेवालेकी संपूर्ण इन्छाओंके अधीन होका अनेक प्रकारके अवतार भी धारण करता है.

### राजा दशरथकी जन्मान्तरमं हुई भावना

हं बत्म ! भगवान् श्रीरामचंद्रजीके माता विता द्वारथ कीशल्याकीं पूर्व जनमकी भावनाका तुसे यथार्थ ज्ञान न हो तो सुन ! महाराजा द्वारथ स्त्रीर देवी कौशल्या जनमजनमान्तरमें स्वायंभुव मनु स्त्रीर शतक्षा थे. वे उस जनममें स्त्रोक प्रकारके मनोरथ करते थे. उनके संकल्य — भावना — वासना स्रति हह थे, इस्छे उस जनममें भी उन्होंने स्त्रोक प्रकारकी संकल्पसिद्धि प्राप्त की थी. रक्तम संकल्पके स्तुखार दंपसीकी भावना अति प्रवे स्त्रीर हद होगयी. दोनोंने यह मनोरय किया कि 'हमारे यहां विराट् भगवान पुत्रक्षममें अवतरें, उनकी लीला कीडा देखें, लाड प्यार करें, अनेक प्रका-रके मुख भोगें तथा उनके संबंधने असार संसारको तर जायें.' दिन प्रति-रिन यह भावना हद होती गयी.

वे नित्य प्रार्थना करने छगे कि 'हे परम प्रभो! हे परमात्मन, हे सर्वे श्वर, हे सर्वाधार, हे सर्वेदानंद! तू मक्की कामनाका कल्पद्रुप है, अनंतकोटि ब्रह्माण्डकी उत्पत्ति तेरी इच्छामात्रसे होती है, भक्तके प्रेमके तू अधीन है, ससकी कामना पूर्ण कानेको तू अनेक प्रकारसे दर्शन देता है. जो तेरे स्वधीन है, तु उसके अधीन है. हे प्रसो! तेरे शुद्ध सान्त्रिक स्वरूपका दर्शन हो और हमारी मन:कामना पूर्ण हो, ऐसी करुणा कर!

यह प्रार्थना करते र भगवान् मनु तथा उनकी पत्नी शतक्तपा कंद-मूलका आहार करके परम तप करने खगे. इस तीव्र तपके प्रभावसे उनका ध्यान - तिष्ठा - भावना एक रूप ही होगयी ! अन्तसमयमें तो केवल वायु-सक्षण करके ही दंपती रहते थे. उनके तपके प्रभावसे आश्रमस्थानके आस-पासका प्रदेश देदीप्यमान होगया था. दोनोंके अध्यमात्र रह गये थे. पर खनके तपस्तेजका वर्णन नहीं हो सकता. इन्द्राद्धिक लोकोंमें भी उनके तपका यशोगात होने लगा. देव देवादि उनके तपसे प्रसन्नचित्त होकर उनको अनेक प्रकारके वर देनेको तैयार हुए. परन्तु 'जिनका संकरप, मनका मनोर्य शुद्ध, सुपड़, सुन्दर और परम है, जगत्के ऊपर जिनकी आसक्ति नहीं, जिनकी भावना तीव्रतर हुई है, जिनकी विद्याशक्तिकी बृद्धि हुई है तथा जिनकी अविद्याका हास हुआ है,' ऐसे मनु भगवानको वरकी कामना न होनेसे सब देवता मनु भगवानकी स्तुति करते २ बिदा होगये. परमात्माके गुण-गानमें थीर, उत्साहसंपन्न, दंपती अधिकाधिक समाधिनिष्ठ होते गये. उनका संकल्प - भावना दृढ होकर उसीम तन्मय उदाकार होगये. शरीर, भन्त:-करण तथा प्राणका सर्वे भान और चंचलता निस्तेज होगयी. भावनाशक्ति की पूर्णता यही उनका संयम था. जिनकी भावना अखंड, अविबल और एकाम है, वह कितने कालतक रहती है, इसका कुछ प्रमाण नहीं. वह अनंत-काल रहती है. दोनोंने अनंतकाल पर्यंत तपस्या की.

'ऐकान्तिक प्रेमाकुल 'भक्तचन्द्रके आकर्षणसे करुणासिधु एकदम उद्यल जाता है,' इसी प्रकार परमात्माकी उनके उत्पर पूर्ण कृपा हुई. गंभीर रूपसे अद्वेत बनी हुई शतरूपा और मनु भगवानकी आनंदक्कोल ध्वनि, कर्ण- प्रदेशमें होकर हृदयमें प्रविष्ट हुई. उस अमृतमय स्पर्शसे शतरूपा और मनु भगवानकी भावना – संवेदना और शरीर अत्यन्त प्रफुहित होगये.

वह दिन्य गान कर्णप्रदेशमें व्वतिरूपसे सुनायी पड़ने लगा. आन्तर रिष्टिमें परम तत्त्व ज्योतिरूपका दर्शन होने लगा. परन्तु उससे तृप्त न हो कर स्वायंभुव मनुने प्रार्थना की कि – "हे प्रभो ! आपके केवल मनोमय र्रशनते ही मुंह तृप्ति नहीं, इस दीनंक दृष्टिगोचर हूजिये।"

भक्त जनकी प्रमपूर्ण भावना देखकर विराट् भगवानका साक्षात्कार हुआ उस अनुपम सौंदर्य मूर्तिका वर्णन वाणी नहीं कर सकती. परमा त्माके क्षेग प्रत्यंगमें दिव्य जोमा छा रही थी. उनके मृदु तेजस्वी इयाम शरीरकी कान्तिको नील कमल वा नील मेघकी उपमा भळे दीजिये, परतु जगतुमें नाम रूपसे पहचाने आतं कोई पदार्थ वस्तुतः उसकी उपमाके योग्य नहीं. करकमल, चरणकमल जीर अधरोष्ट । प्रखर अग्निके दाह पर मेथके जीतल जल सिचनमें जैसे जान्ति हो, 'वैसी जान्ति देनेवाले थे. सुभग नासिकायुक्त मुख्यचन्द्रकी शोमा शरबन्द्रको लज्जित करनेवाली थी. भ्रम-रके समान त्याम रंगवाले, कोमल धृंघरवाले वाल, गईन पर सुशोसित थे. नेत्रोंमेंसे निकलना अपून भक्तके हृदयको चहसित करता था. विशाल भाउ छौर फामके मनुप्के समान वक भोहोंके बीच केशरका तिलक शोभायमान या. कार्नों जो मकराकृति कुंडल थे, वे क्षण क्षण कपोलेंपर टकराते थे और उनमेंसे दिन्य प्रकाश होता था, जिससे मुखमंडल पर दिन्य तेज झलक रहा या. मरनक पर जो दिन्य मुक्ट रत्नजिंदित था, उसका तेज नवप्रहोंके ते जके समान था. सुन्दर शैराकार कंठमें घारण की हुई मोनियोंकी माला और वैजयंती माला द्याम अमिरेक चपर तारागणोंके समुदायकी तरह अनुवस शोभा है गही थी. विशाल वक्षः म्यल पर मृगुलत्ताका चिह्न निस्तीम नाभीय दर्शाना था. भक्तीका उद्घार करनेवाले हाथीकी सूंढके समान आजानुवाहु मुजाओंमें रत्नजित कंकण दीप्त होरहाथा और भक्तभयहरण चरणारविट्म सुवर्णके नुरुर रामछुम कर रहंथे. सोंधी छोर कौमल अगुलि-यों म रत्न प्रहित मुद्रिकाए दमक रहीयी. पेगें की अंगु लियोंके नख चादनीं के समान चमकते थे. चर्णतलमें बच्च, अंजुल, व्यजा और कमलेक चिह विराजमान घे. पीठ पर तरकस था. हाथमें अभयद्ड था. विजलीके समान चमचमाता पाताम्यर कटिपर भारण किये हुए थे. शंख, चक्र, गदा और पद्म ये प्दार पुरुषार्यरूप चार आयुर्वोक्षी घारण कियेथे. वार्यी ओर सीँदः

र्चकी शोभाकी खानरूप चित् – शक्ति महामाया मंद्मंद हास्य करती और वंदना करती दोनों हाथ जोड़े खड़ीयी. यह सब अलंकार अलोकिक के

ऐसे जगत् - मोहन लोकोत्तर अदृष्टपूर्व रूप धारण करके सर्वेश्वर अगवानने दर्शन दिये. दंपतीके नेत्रों में प्रमाश्वकी धारा बहने लगी. अत्या-नंदसे कंठ गद्गद होगया. कष्टसे भी बोलनेको दंपती समर्थ न हुए. उनका शरीर शिथिल हो गया और दंखवत् प्रणाम करते ही दंपती हर्षसे मूर्लित होगये.

फिर द्यानिधिने अभयप्रद हायसे दंपतीको उठाकर कहा— "तुम्हारी निस्सीम प्रेमाट्य भक्तिसे आकर्षित होकर में तुम्हारे अधीन हुसा हूं. हे मनो! हे शतरूपे! तुम मेरे अनन्य भक्त हो, तुम्हारे जो जो मनोरय हों वे निःसंकोच मुझसे कहो, उन्हें पूर्ण करनेको में सदा उत्सुक हूं. ऐसा मेरे पास कोई पदार्थ नहीं जो भक्तको देने योग्य न हो. विराटमें मेरा जो जो कुछ है वह सब भक्तोंका ही है. में भी भक्तोंका ही हूं और यह मेरी चित् – शक्ति महामाया तुम्हारी अनन्य भक्तिसे प्रसन्न है. सारिवक्ष्पनसे तुम्हारे कल्याणमें हम सदा तत्पर हैं. हे मनो! हे शतरूपे! तुम जानो कि में भक्तोंका हूं और भक्त मेरे ही हैं."

परमात्माकी इस परम शीतल करनेवाली वाणीसे अति शीतल बने हुए दंपती बोले—"हे जगिनवास भक्तात्सल ! हे सर्वेश्वर! जाप अनंत वरदानके देनेवाले मेरे सम्मुख है, पर जैसे जन्मदिद्री कल्पहृक्षके नीचे रहकर भी विपुल संपंत्ति भोगनेमें लूजा पाता है, वैसे ही 'आपके पाससे क्या मांगना' यह हे प्रभो! हमको सुझता नहीं! आपके उदंख औदार्थके जागे हम सदा ही संकुचित है, परंतु आपका अपूर्व प्रेम हमको ढीठ बना देता है. हे प्रभो! हम आपके प्रभरत्नाकरमे प्रेमबद्ध होकर हुवे रहें इस लिये आप हमारे यहां पुत्रक्षपसे अवतार लीजिये!"

ऐसी प्रेमभरी वाणी सुनकर विराट् भगवानने कहा — "पुत्रवात्सस्यके प्रेमके लिये तुम्हारी इच्छा तृप्त कर में तुम्हारा मनोरय पूर्ण करूंगा. हे महाभाग सती शतरूपे! तुम पृथक् वरदान मांगो, क्योंकि मेरी जो शक्ति है, ऐश्वर्य है, सो सतीका प्रताप है. जगत्मे जन्मी हुई और जन्मनेवाली सतियां निरंतर मेरी शक्ति और ऐश्वर्यमें बृद्धि करती हैं. ऐसी सतियोंके चरणारविंद मेरे चरणोंसे बहुत पवित्र हैं और सतीके आनंदपूर्णत्वमें सुग्ने परम जानंद है."

<sup>\*</sup> ये भजन्ति तु मा भक्त्या मित्र ते तेषु चाप्यह्म.।

सती अतरूपाने कहा — "हे आनंदकंद! पविके वरदानसे मेरा मनोएट पूर्ण हुआ है. हे प्रमो! 'आपकी निर्वासनिक लोग ऐकान्तिक शक्ति मुझमें गहे, आपके वालमुखकी मोगनेवाली वनूं और आपके चरणोंमें नित्सीट भक्ति फरके में वैराग्यवाली और ज्ञानवती होकर अंतमें आपके चरणोंकों प्राप्त होऊं,' यह वरदान दीजिये! तुम्हे लाड़ लडाऊं, प्यार करूं, मेरी वृक्ति सदा तुममे ही जाप्रत रहे, में तुम्हारा नित्य लालन पालन करूं ऐसी मेरी को नित्यकी मावना है उसे पूर्ण करो."

पंसा मधुर और अति गृह वचन सुनकर, प्रसन्न मुखसे निरंजन, निराकार और माकार ऐसे विराद् भगवानेन कहा — "हे जनि ! हे जनक! कुरहारी इच्छानुमार सब होगा. रघुट्टेंग दशरथ कौशल्याक्षमें तुम जन्मोंने क्या रानक्ष्में में तुम्होर यहा जन्मूंगा. यह महामाया चित – शक्ति मेरी भायां होगी. वहा तुम्होरे सब मनोरम में पूर्ण करूंगा. हे जनि ! वसुदेव वेचकीरूपेस चन्द्रवंशों तुम जन्मोगे. वहां तुम मुझे बालककी तरह लाइ लहाइयों." ऐसे वरदान देकर विराट भगवान अन्तर्शन होगये.

ष्टे बत्म सुविचार ! इस भावनानुरूप स्वयं परमात्माने साकाररूप पारण करके दशर्थरूपी मनु भगवानके घरभे वास कियाया. शतरूपाने कौशन्या भीर देवकी — अवतार लेकर लाइ लढायाथा. हे वस्त! जिसकी इट भावना है, एसकी कुछ क्षप्राप्य नहीं. प्राप्य अप्राप्यका प्रत्य जिसकी भावना शुद्ध नहीं उमीको है.

इस जाएतारके बानेक जीवों में कोई वडा और कोई छोटा है कोई क्षा कोंग कोई मृद्ध है, कोई राजश्रीसंपन्न है, कोई कांचनहीन है, यह सद हनका जनमजनमकी भावनाका ही फल है. जिसकी उत्तम भावना है वह हमम फलको पानाई. जिमको किनष्ठ भावना है, वह किनष्ठ फलको पाता है. उत्तम मोश्रवायी भावना होनेके लिये कराभोक्ताकी भावना छोड, संमारकी भावना छोड, शरीरको विनाशी ममझ, आत्मसत्ताका विनाश कर शनंतनामें लग करना चाहिये. यह भावना नवासना शुद्ध है और उसका करम नथा मृत्युका विनाश करनेवाली है. एवम परम ज्योतिके दर्शन करीन याली ही नहीं, विल्क परम ज्योतिमें विलीन करानेवाली व चिदानंद्रमय है. इद्ध संकरपयुक्त शुद्ध सान्त्रिक भावनाका फल परम कल्याणकारी तथा सायुज्य मृत्तिका वाना है. यह भावना प्रयल करनेके लिये पुरुषके स्वरूपका दर्शन कर, नित्य इष्टका ही अध्याम रखना चाहिये. एक दिनमे, एक वर्षमें वा

यक जन्में उस पित्र क्षणमें जन्मी हुई वासना (भावना) जो कम २ से परिपक दशाको प्राप्त होती जातीहै, वह सिद्ध नहीं 'होती, परंतु नित्य २ कम २ से इस पित्र भावनाको हट करते करते जन्मजन्मान्तरमें वह शुद्ध सास्त्रिकपनेको पाती है तथा तब ही उसके इच्छित मनोर्थ पूर्ण होते हैं.

है वत्स सुविचार! जो फल आज तुझे प्राप्त हुआ है वह तेरी अनेक जन्मजन्मान्तरकी भावनाकी परिपक दशाका परम फल है. प्रकटप्रज्ञा केवल निमित्तमात्र हैं. 'प्रकटप्रज्ञासे तुझे उत्तम ज्ञानकी प्राप्ति हुई है.' ऐसा तुझे न समझना चाहिये, बल्कि चिरकाल तक सुविचार — सान्तिक भावनासे हुई विशुद्धिका ही फल है.

पूर्वकालमे ऐसे अनेक प्रसंग वन गयेहैं, जिनमें मायावश जीवोंको क्षणमात्रके प्रसंगसे शुद्ध ज्ञान प्राप्त हुआहै. रहुगण राजाको जडभरतके क्षणमात्रके प्रसंगसे परम ज्ञान प्राप्त हुआथा. देवहूतिको कपिलदेवके पासके मध्यात्मज्ञान प्राप्त हुआया. युद्ध जैसे भयानक प्रसंगमें श्रीकृष्णने अर्जुनको कान दियाथा. पुत्रोंके मरणसे खित्र हुई देवकीको श्रीकृष्णने मृत पुत्रोंके दर्शन कराकर ज्ञानकी अधिकारिणी कीयी थी. ऋषिके कंठमें सत सर्पका भारोपर्ण करा कर शुक्रदेवजीके मुखले राजा परीक्षितको ज्ञान करायाथा. यह सब किससे वना ? यह क्या एक ही जन्मका मनोरथ - शुविचार संकल्प -भावनाका फल था ? नहीं, नहीं, जन्मजनमान्तरमें बहुगणका, देवहूतीका, अर्जुनका, देवकीका तथा परीक्षितका हढ संकल्प था, पवित्र भावता थी -जिससे अन्विम जनमें निभित्त मात्रसे परम ज्ञानवान् वन, मौक्षके साधनका संप्रह कर तर गये थे. भावनाको प्रसंग मिलते ही वह पूर्ण होगयी. नहीं वो मार्गमें जाना कहां, पाछकी उठाना कहां, जडभरतका कूदना कहां, रहगणका झवाक्य कहां, भरतका ज्ञानोपदेश करना कहां, यह कुछ एक हीं जन्मका और एक ही प्रसंगका फल नहीं, बल्कि अनेक जन्मकी सारिक मार्वनीका हीं फल था. देवहृतिके भी नव पुत्रीयोंके पीछे पुत्रकी कामना होनी मौर उसके मुखसे ज्ञान सुनना, भयानक रणसंग्रामके प्रसंगमें अर्जुनको मोह होना, श्रीक्रव्णको परम पुरुष जाननेके पीछे भी देवकीका मरे हुए प्रत्रोंके लिये विलाप करना और धर्मकी रक्षा करते हुए राजा परीक्षितकी किले संगसे धर्मकी विस्पृति होनी तथा अकार्य हो जाना, शाप पाना तथा शुकदेवजीके मुख्येस तत्त्वीपदेश संपादन कर असार संसारसे पार जाना, बह कुछ सहज प्रसंगकी संपत्ति नहीं, बलिक अनंत जन्मोंका फल है. ऐसा फल प्राप्त करनेके लिये प्रत्येक जीवको शुद्ध सास्त्विक बद्संपश्चिका साराधन कर कम कमसे उत्तमता प्राप्त कर, पूर्णत्वको पाना चाहिया वसको भी यह प्रमंग प्राप्त हुआ है, यह तेरा छहोभाग्य है. तेरी शुद्ध सास्त्विक भावना-ऑकी अविधिसे ही सांप्रत प्रसंग प्राप्त हुआ है. पूर्वकालमें ऐसा ही प्रसंग अवधूतकी माताको प्राप्त हुआ था."

"हे आनद्कंद! हे महात्मन्! हे गुरुदेव! हे द्यासिंधो! कृपा करके अवधूतकी माताको यह प्रसंग कैसे प्राप्त हुआ था, यह हमसे कहोण ऐसर सुविचारने हाथ जोडकर यहा.

#### अवधूतचरित्र

हिमितिरिकं महात्माने कहा — "हे वत्सो! पूर्वकालमे निर्मुण नगरमे वुद्धिमती नामकी एक छी। थीं. वह जनमदिद्रा थीं. चहरपोषण भी वह महाकप्टसे करती थीं. घर २ और द्वार २ मीख मांग कर वह अपना निर्वाह करती थीं. एक समय वुद्धिमती फिरती २ किसी माद्यणीके घरके पास जा पहुँचीं. यह प्राह्मणी मरणश्यापर पड़ी थीं. इस प्राह्मणीके पास शालिप्रामकी एक परम पवित्र मूर्ति थीं. उसका वह नित्य पूजन वंदन सेवन करंतीथों. मग्ते समय उसकी नित्यकी सबल भावना प्रकुद्धित हुई. उसके नेत्रोंके सामने परम प्रभु प्रत्यक्ष होने लगे. उस समय सब दुःखोंको विसार कर वह एक ही गटना करने लगी कि, 'मेरे मरणके पीछे इन मेरे इप्ट भगवानं शालिप्रामका कीन पूजन करेगा ?'

इस परम पिवत्र भावनाके योगसे इस प्राह्मणीके परम पिवत्र देहका त्याग करनेके लिये उसका पिवत्र कात्मा प्रसन्न नहीं था. सात २ लंघन होनेपर भी उस प्राह्मणवालाका कात्मा उसके कारीरको स्थाग कर नहीं गया. वह मुखसे बालियाम २ ही जपा करती थी. इतनेम बुद्धिमती उसके द्वारपर जा पहुँची तथा बालणीको निश्चेष्ट दशामें देख, उसके पास गयी. ब्राह्मणीको चेतनता कायी और बोली — "बरी बुद्धिमति! इन मेरे शालि- प्राम भगवानका तु नित्य मेरे समान ही पूजन करंगी ?"

बुद्धिमतीने स्वीकार किया. ब्राह्मणीने शालिप्रामकी वह मूर्ति उसे सोपी तथा उसी समय उसका पवित्र आत्मा उसकी शुद्ध भावनानुरूप दिन्य टोकमें प्रयाण कर गया.

उस ब्राह्मणीके कहनेके अनुसार बुद्धिमती उन शालिमामका नित्य पूजन सेवन करने लगी. ऋम २ से उसके चित्तमें उपयुक्त पवित्र क्षणेय यह भावना हुई कि 'यह शालिब्रामस्प परमात्मा मुझे ह्यानोपदेश करके जनसार संसारसे तारे तो मेरा परम कल्याण हो. अरे रे! मेरे ऐसा कोई कानी पुत्र भी नहीं, जो मुझे इस असार संसारमेंसे तारकर मेरा मतीरब पूर्ण करे!

यही भावना उसके चिन्त प्रदेशमें नित्य २ यहने लगी. क्रम्कमसे उसकी भावना ऐसी इट होती गयी कि 'कोई योगी अवधूत उसका पुत्र है तथा वह उसे झानोपदेश करता है, 'ऐसा वह उसी दिशाओं में, प्रत्येक कार्यमें, प्रत्येक क्षणमें, चन्द्र और सूर्यके मंडलमें, आकाश और तारा-गणोंमें देखने लगी. प्रसंग प्रसंगपर उसकी भावना नये २ स्वरूप उपजाने लगी. 'मानो किसी महात्मा ब्राह्मणको व्याही गयी है, उससे गमेंबती हुई है, उसके पेटमें के कारका जप होता है, जन्मनेवाला पुत्र के कारका ही अप अपने लगा है, के कार विना अन्य शब्दका वह उचारण करता नहीं तथा के कारका जप अपता माताको उपदेश देता वह अवधूतवेषी पुत्र वनमें चछा जाता है,' ऐसी अज्ञुत लीला वह नित्य परोक्ष और अप-रोध देखने लगी. दिन २ उसकी यह भावना विकास पाने लगी, साखिर कपनमें इट होने लगी, साधात् शालिजामको अवधूत वेषमें देखने लगी. ऐसी ही भावनाका पिंड बँधता गया तथा भावनाक्रप वासनाके साथ वह पंचरवको प्राप्त हुई.

पूर्वजन्मकी भावनारूप और दृढ हुई वासनारूप उसका जन्म श्री विश्वनाथकी काशीपुरीमें हुआ. विवाह योग्य होनेपर उसके पिताने विश्विप्तिक इसी नगरके विवेकशील नामक सुझाता बाह्यणके साथ उसका विवाह किया. इस जन्मका उसका नाम सिद्धसंकरपवर्ती था. वह दिनरात परमा-रमाकी सेवामें परायण रहती, शालित्रामकी पूजा करती, संपूर्ण वृत्तियोंको. निरंतर एकाम रख, लयावस्थाको सिद्ध करती थी. ऐसी निर्विकरप दशामें चित्तैकाम्य सहज प्राप्त होता जाताथा. परम व्योतिर्मयके दर्शनके प्रभावसे मानुषव्यवहार और ब्रह्माण्ड एकाकार होकर उसकी दृष्टिके आगे जान पद्ता था. 'औरोंके जीवनमें उसके जीवनकी उसकृष्टता — उन्नति हैं; 'ऐसा जान पड़ता था. मोक्षाधिकारीको ऐसा ही होना चाहिये. इससे विपरीत वा विषम न हो उसकी वैसी ही भावना थी. तदूप दिन्य सत्त्य उसकी दृष्टिमें स्रष्टि रचताथा.

े सिद्धसंकरपदती परम सती थी, पतिपरायणा थी, विवेकसे अपना गृहकार्य यथेच्छ किया करती थी और भावनानुरूप वय होनेपर भी पुत्र न होनेसे, उसकी प्राप्तिकी कामना करतीथी. अपने कुलके अनुसार वह भनेक प्रकारके अत करने लगी, गरीबोंको दान देने लगी, जालियामका प्रजन करते समय पुत्रपाप्तिका मनोर्थ पूर्ण करनेके लिये गद्गदिस कंठके 'प्रार्थना करने लगी. इस रूपमे पूर्वजन्मकी उसकी वासनारूप भावना इट 'होनेमें जो जो कभी थी, वह इस जन्ममे पूर्ण होती गयी. उसकी भावना- बुसार सुदिन तथा सुयोगोम उसे गभी गहा.

गर्भ छ: मासका हुआ, तब एक दिन उसका पित विवेकजील पूजा करताथा और सिद्धसंकल्पवती उसके समीपमें बैठी चैठी पूजाकी सामगी देनीथी, उस समय गर्भम के कारका जप होने लगा. सिद्धसंकल्पवती तथा विवेकजीलका यह चमत्कार देख, आश्चर्य हुआ और 'गर्भमें कोई संत है, कोई अवतार ही है, 'ऐसा मानने लगे. दशम मास पूर्ण होनेपर सिद्ध-संकल्पवतीको प्रसव हुआ और एक अवधृत वालकका जन्म हुआ. जन्मते ही, वह वालक जोर जारसे चिहा २ कर के कारका जप करने लगा. इसके सिवाय उसने उं वा या तूं या, ऐसा कोई शब्द नहीं किया. यह देख कर प्रसुतिगृहके सब लोग चिकत हो गये.

वालक अवधृत पांच वर्षका हुआ, तवतक ॐकारके सिवाय कोई भी शब्द नहीं कहता था. मातापिताको वालक जब छोटा होता है तबसे यह विचार होता है कि 'यह कत्र वहा हो, चलने छगे, वार्त करने छगे,' ऐसे अनेक मनोग्य होते हैं. वेसे मनोग्य विवेकशील और सिद्धसंकरपव-तीको भी होते थे. सवधृत वालक खाता था, खेलता था, परन्तु किसी शब्दका चचारण नहीं करता था. यह देख सवको आश्चर्य छगता था, पुत्रके बोलनेके लिये मातापिताने कई उपाय किये, पर सब निष्कल गये. सगे सहोद्य और व्यवहारके जातनेवाले वैद्योंने कहा कि 'वालक गूंगा (मूक) है,' इससे मातापिताको बहुत संताप होने छगा. परन्तु इस वालकमें देहके धमेसे विपरीतता प्रत्यक्ष दिखायी देती थी. वह गूंगा होनेपर वहरा न था. वह सब सुनता था, सब समझता था, पदार्थ मात्रको देखकर मानो 'वह पदार्थका अवलोकन करके सार प्रहण करता हो,' ऐसी किया करता था. विस पर भी जन्द नहीं वोलता था.

अवधृत वालकं आठ वर्षका हुआ. उसके यज्ञोपनीतका समय आ यहुँचा. पिताने यज्ञोपवीत संस्कार करानेका विचार किया. उस समय एक प्राह्मणने कहा कि 'वह गायत्रीको किस तरह पढ सकेगा ?" कई प्राह्म-गौने कहा कि 'उसका यज्ञोपवीत संस्कार तो होना चाहिये, उसके कानमें शायत्री मन्त्रका एकारण करनेसे वह संस्कृत तथा पवित्र हो सकेगा.' फिर संवाप पाये हुए मातापिताने श्राद्धाणोंकी अनुमतिसे इसे विधिके अनुसार सज्जोपनीत देनेका विचार किया.

# अवधूतदारा माताको उपदेशः

यज्ञोपवीतकी किया के लिये बालक अवधूतको यज्ञमण्ड्पमें बैठाया गया और ब्राह्मण वेदोबार करते हुए "अग्निमीळे पुरोहितम्" का घोष करने लगे कि उनके साथ ही अवधूत भी अपने मधुर कंठसे पद, क्रमके साथ वेदकी भरचाएं पढ़ने लगा. इतना ही नहीं, बल्कि ऋग्वेद, यजुर्वेद, साम-वेद और अथवे वेदके मन्त्र भी संस्कारी पंडितकी तरह पढने लगा. यह देख ब्राह्मणमण्डल अत्यन्त आश्चर्यचिकत हो गया, संतुष्ट हुआ और मातापिताके हवेका पार न रहा.

जब माता सिद्धसंकल्पवती बालश्रह्मचारी अवधूतको भिक्षा परोसने बायी तब प्रथम भिक्षा परोसते समय अवधृत बालयोगीने 'भवति'! भिक्षा देहि'के बदले ऋग्वेदका मन्त्रोच्चार किया—

'ॐ अग्निमीळे पुरोहितं यज्ञस्य देवमृत्विजम् । होतारं रत्नधातमम् ॥ र

( अर्थ: - यज्ञका देव, ऋत्विज, होता, रत्नोंके धारण करनेवाले अपि-देवकी में स्तुति करता हूं. ) यह मन्त्रोच्चारण सुन ब्राह्मणमण्डल पुनः निर-विध चिकत हो गया और परस्पर वार्ते करने लगा कि 'जो जनमका गुंगा है, उसको यह वेदका ज्ञान कहांसे ?' दूसरी बार उसकी माता भिक्षा परो-सने आयी तव यजुर्वेदका मंत्र पढता हुआ बालयोगी अवधूत बोला कि-

'ॐ ईशावास्यमिदं सर्वे यत्किच जगत्यां जगत्। तेन त्यक्तेन भुंजीयाः'

( अर्थ:- इस जगत्मे जो कुछ पदार्थ है, वह ईश्वरसे व्याप्त है. उसका त्याग करके तू अपने आत्माकी रक्षा कर.) तीसरी बार उसकी माता मिक्षा परोसने आयीं, तब उसके कानके समीप जाकर अवधूतने सामवेदका मन्त्र उच्चारण किया-

'ॐआप्यायन्तु ममांगानि वाक् प्राणश्रश्चः ओत्रमथो वर्लामद्रियाणि च सर्वाणि सर्वे ब्रह्मोपनिषदं माहं ब्रह्म निराकुर्यो मा मा ब्रह्म निराकरोत्॥'

( अर्थ:- मेरे अंग, वाणी, प्राण, चक्षु, श्रोत्र, वल, सब इंद्रियां तृप्त हों, सब ब्रह्मस्वरूप है और ज्ञानस्वरूप ब्रह्मकों में भूछं नहीं और वह सुग्ने विसारे नहीं.)

जैसे जैसे बाल अवधृत इस तरह बोलता गया, वैसे उसकी माताको वबद्धाहट होती गयी और उसका दिता दिस्मूट जैसा बन, पुत्रके मुसको देखने लगा, ब्रह्ममण्डल एकचित्त वन, 'यह क्या करता है' सो देखनेकों आतुर बन उसके पास खड़ा रहा. चौथी बार वालब्रह्मचारीकी माता भिक्ष देने कायी तब पुत्रके मुखसे वेदके जुदे २ मन्त्र सुनकर सचिकत तथा समय खड़ी ही रही.

उसने वालक्से कहा — "हे पुत्र ! तु यह क्या करता है ? भिक्षा छे." श्रह्मचारी वालकने कहा — "हे जननि ! मैं भिक्षा महण करता हूं, मैं भिक्षा ग्रहण करता हूं." ऐसा कह कर अथर्व वेदका मंत्र वोला —

' के भद्रं कर्णेभिः श्रुणुयाम देवाः भद्रं पश्येमाक्षभिर्यजत्राः। स्थिरेरद्वेस्तुष्टुवांसस्तनुभिः न्यशेम देवहितं यदायुः'

(अर्थ: -कानसं कल्याणको सुनें, नेत्रोंसे फल्याणको देखें तथा है यजन करने योग्य देवो! स्थिर ऐसे अंगोंसे तुम्हारी स्तुति काके जो देवोंका हित कर ऐसी आयुष्यको प्राप्त करें.)

यह मंत्रीचार करके वाल ब्रह्मचारी अवधूतने कहा — "हे जगदम्बे! हे मम जनित ! हे जगजनित ! मुझे भिक्षा देनेका तेरा मनोरय है, इससे द् चार बार देने आयी है, पर मुझे जो भिक्षा चाहिये सो तृने मुझे एक बार भी नहीं दी. मेरी मांगी भिक्षा तू मुझे देगी ?"

सिद्धसंकरपवतीने कहा - "हं पुत्र ! अपार आनंद मुझे प्राप्त हुआ है. तुझसा पुत्र अपने पिताके वंशकी रक्षा करनेवाला है, इससे तेरे पिताकी भी आनंद हुआ है. यह ब्रह्ममंडल जो तेरे अद्भुत चमस्कारसंपन्न स्वरूपसे और तेरी दंवांशी वाणीसे आनंद भोगता है, उसके सामने में प्रतिज्ञापूर्वक कह्वी हूं, कि हे पुत्र ! जिस भिक्षाकी तुझे कामना होगी वह भिक्षा देकर में तेरे मनका मनोरध पूर्ण करूंगी."

प्रसन्नचित्त ध्वधृतते हास्यपूर्ण बद्दनसे कहा - "हे माता! है अस्त्रे! अपने इस पुत्रको संन्यास छेनेकी भिक्षा दे.

'ॐ पूर्णमद् पूर्णमिदं पूर्णात्पूर्णमुद्दच्यते । पूर्णस्य पूर्णमाद्य पूर्णमेवावशिष्यते ॥'

(अर्थ: - यह पूर्ण है, वह भी पूर्ण है, पूर्णसे ही पूर्ण होता है तथा पूर्णमें पूर्ण के लेनसे पूर्ण ही शेष रहता है!) यही हमारी भिक्षामें पूर्णता है!

वादक मुखसे यह वचन सुनकर सिद्धसंकरपवतीको उसके न्याव--वादक मुखसे यह वचन सुनकर सिद्धसंकरपवतीको उसके न्याव--हारिक अज्ञानसे जो बाधात हुआ, उसका वर्णन करनेको कोई भी शक्ति-मान् नहीं है. चतुर्मुख ब्रह्म और सहस्रमुख शेष भी समर्थ नहीं है. अभी: इसी समय आज ही प्राणसे भी व्यक्षिक - पुत्र - बालकने मौनवत होड़ा है, जानंदाब्यिम कम करानेवाले व्रहादेवीके साथ माता पिता हवेमें तैरने लगे हैं, 'पुत्र भाग्यशाली है, अवतारी है, पूर्ण झानी है,' ऐसे विचारमें वंपती कलोल करते हैं, 'पुत्र बड़ा होकर हमारा परिवालन करेगा, पितृक्षण हेकर हमकी तारेगा, 'पुं' नामके नरकमें पहनेसे रोकेगा (बचायेगा), लोकसमुदायम ऐसे सकलगुणसंपत्र पुत्रसे हमारी कीर्तिमें वृद्धि होगी,' यह आनंद भोगनेका अभी प्राग्म ही हुआ है, उसी क्षण पुत्रने संन्यास लेनेकी भिक्षा मांगी. यह सुनकर विवेकशील और सिद्धसंकल्पवतीको कैसा आधात हुआ होगा, इसकी कल्पना करनी कशक्य है. सिद्धसंकल्पवतीके नेत्रोंमेंसे आंसुओंकी धारा वहने लगी, उसका कंठ रुक गया, बोल न सकी. वह क्षणकर चित्तश्रमवाली बन गयी, इससे उसे मूर्ल आगयी.

माताकी ऐसी दशा देखकर वाल अवधूतने उसके नेत्रोंपर हाथ फेरकर उसे सावधान किया, तब माता वोली—"हे पुत्र! तुने यह क्या किया मांगी? मेरे प्रभु श्रीशालिशामकी छपासे तुझसा पुत्ररत्न मुझे प्राप्त द्वाला, वह क्या संन्यास लेनेके लिये? हे पुत्र! गृहस्थाश्रम भोगनेसे पहले, हमारे लाइ श्यागका बानंद होंगे देनेसे पहले तू संन्यास ले, यह हमसे कैसे सहन होगा? हे पुत्र! तू कोई दृसरी भिक्षा मांग."

वाल ब्रह्मचारींने कहा — '' हे माता ! मुझे यहीं भिक्का चाहिये हैं, -अन्य नहीं. हे माता ! यह भिक्षा देनेमें तुझे क्या वाक्षा है ?''

साताने कहा - "हे पुत्र ! तृ हमारा रक्षक है, हमारे मनोरय पूर्ण कानेवाला है, पर मेरी आज्ञा विना तू संन्यास नहीं है सकता."

पुत्रने कहा — "हे अन्ते! तेरी जो प्रतिक्षा है उसे तू पूर्ण कर. मेरे पिताका वंश रखनेवाले धर्मशील तीन पुत्र और एक पुत्रीकी तू माता होगी, इस लिये मुझे संन्यास लेनेकी आज्ञा है!"

फिर वाल अवधूतने कहा - " अमें !

अनित्यानि शरीराणि विभवो नैव शाश्वतः। नित्यं सम्निहितो मृत्युः कर्तन्यो धर्मसंप्रहः॥

(अथः - शरीर नश्वर हैं, नेभव भी शाश्वत (सहा रहनेवाला) नहीं स्था मृत्यु नित्य पास रहता है, इससे धर्मका संमह करना चाहिये.) यह जनम धारण करनेका कर्तव्य है."

सिद्धसंकरपवती बोली-" हे प्रिय पुत्र! माताकी आज्ञाके विना न्तु अपना कर्तव्य कैसे पूर्ण करेगा ?"

"हे अंबे! माता कीन और पुत्र कीन ?" अवधूतने पूछा – "तू माता किसकी और मैं पुत्र किसका ? मैं वो अवधूत, योगी, वालब्रह्मचारी हूं, मेरे माता पिता कौन ? में अजन्मा, अविकारी, अखिप्त, निरजन हू. यह तूने अभी जाना नहीं १ अपने मनमेंसे पुत्र और माताका विचार जड मूखसे दूर कर-मेर और अपने स्तरूपको देख. हे जनति! तेरी पूर्वजन्मकी भावना पूर्ण करनेको मैंने जन्म धारण किया है. तेरी भावना थी कि 'मुझे शालिमाय जैसा पवित्र और कल्याणदाता पुत्र हो सौर वह असार संसारलागरसं तरनेका उपदेश देकर मेरा फल्याण करें वह वासना - भावना पूर्ण करनेको ही मेरा अवतार है. ह मा! तू जान कि यह शरीन अनित्य है और आयु-ष्यका भरोसा नहीं. जैसे आकाशमें विजली चमककर क्षणमें नाश पाती है, समुद्रमें बुलबुत्रे अणमें दिखायी देकर छप्त हो जाते हैं वैसे ही आयुष्य हैं. जगत्मे कोई चिरजीव नहीं और कोई स्थिर भी नहीं, इस लिये प्राप क्षणमें पुरुष आत्मकल्याण करछे. एक पवित्र क्षणमे जन्मा हुआ, पवित्रतार्मे हुद होता २ वृद्धि पाया हुआ सात्त्विक संकल्प - पवित्र भावनामें मैंने तन-जीपाय रह करके सिद्ध किया है और तू करले नथा अपनी मावना सक्रम कर. हे अंबे! इस अमजानभूमिकी तरफ तृ देखा वहा नित्य असंख्य मनुख्य भस्म होते हैं. उनमेंसे जिन्होंने उत्वधंप्रह किया है, जनमके देहके - आत्माके धमको जाना है, नित्य वर्ष क्या है सो जान कर परमात्माको पहचाना है, वे ही जन्म तथा मृत्युके चक्रागेंसे बाहर निकल गये हैं. शेष तो मिड्डीमेंसे बने हें, सिट्टीमें मोह पाकर, मिट्टीहीमें पड, मिट्टीहीमेंसे पुनर्जन्म बर, फिल मिट्टीहीमें समा जाते हैं. आकाशम सूर्यनारायण देवका उदय होता है और स्रोक्टप्रया वे अति तीत्र गतिसे परोडों कोसकी मंजिल करते हैं. इनके क्षणक्षणमे जीवका आयुष्य क्षीण होता है. रात्रि होती है और फिर प्रभात होता है. इसी तरह प्रत्येक क्षण आयुष्य श्रीण होता जाता है, इसका विचार किसको है ? सब झूठ झगडोंमें झगडते रहते हैं तथा ऐसा करते २ 'आज भजन करूंगा, कल ईश्वरसेवा फरूगा, तीसरे दिन ज्ञान प्राप्त करूंगा ऐसे विचारोमें छत्तीस (३६०००) हजार रात्रि समाप्त कर देता है और कतिन्य चूकता जाता है. हे माता । इन छत्तीस हजार दिनोंमें भी इस जग-न्नारक जीवोंकी कामना पूर्ण नहीं होती, नित्य २ वह नयी २ उपाधिमें, मायाम आनन्त्रपूर्ण हृद्यसे गाडता रहता है तथा अन्तमे छल चौरासीकी रहटमालामे पडकर जन्ममरणके चक्कर्से पढ़ा रहता है. जैसे थोडे जलकी' मछली थोढे ही समयमें मर नाती है, दैसे ही मतुष्य भी अल्पायुषी है इससे थोड़े कालमें ही मरण पाता है. जैसे ब्रक्षपर पडा हुआ बरसातका जल क्षणभर स्थिर नहीं रह सकता, योडी देरमें प्रश्वीपर गिर जाता है, स्वा जाता है तथा हुआ न हुआ हो जाता है, पेसी ही इस शरीरकी भी गित हैं. जीव जन्मता है, वाल्यावस्था भोगता है, योवनका अनुभव देता है, वृद्ध होता है तथा मरण पाता है. यही इस देहका नित्यका धर्म है. इससे पार होनेवालेको अनित्य पदार्थका त्याग और नित्य पर राग होता, यह नित्यका कतंन्य है. जैसे वटबृक्षके ऊपर नीले पत्ते वाते हैं, उनमेंसे छोटे बढ़े कोमल सुले पत्ते समय आनेपर गिर पड़ते हैं और कालवश हो, अपना आयुज्य पूर्ण करते हैं, वैसे ही इस जगत्के जीवोंमें अनेक जीव जन्मते हैं, वनमेंसे छोटे, वड़ समय वा कुसमयमें कालके ग्रुखमें जा पड़ते हैं. हे बंदे! एसी जगत्के जीवोंकी व्यवस्था हैं. यह मनुष्यदेह नित्य प्राप्त नहीं होता, यह तो बहुत कालके पुण्यके संचयका परिणाम है, अनेक जनमकी शुभ वासनाका फल है. जन्मजन्मान्तरकी भावनाओंका प्रताप है. इसमें परम पुरुषके साथ गाढ़ा खेह करना, उसके प्रेममें लीन होना, यही सक्ल तत्त्वका तत्त्व, सारका सार और धर्मका धर्म है. पिता, माता, पुत्र, बन यह तो चार घटीकी चमक है. इनमें मोह क्या ? अपना मोह छोड़ और मुश्ने ही सफले तर जा तथा मुझे आज्ञा दे, कुतार्थ हो."

सिद्धसंकल्पवतीका इस उपदेशसे समाधान नहीं हुआ. उसके हृद्यमें अभी कुछ अज्ञान, कुछ मोह, कुछ व्यानहारिक वासनाका संवार था, अज्ञान था. उसका नाश करना, दूर करना अवधूतने मनपर छिया.

वह फिर बोळा — 'हे अम्बे! इस नदीकी ओर देखो. वह खडभडा हर करती वही जाती है. उसका अपार वेग देखो! दूर दृष्टि करते उसका वेग तुमको जान पड़ेगा. पर इस स्थळसे वह कैसे वहती है, यह नहीं जान पड़ता. यही नदी वहते वहते आगे समुद्रमें मिलती है, पर अपने मूल स्थानको फिर प्राप्त नहीं हो सकती, ऐसे हीं इस देहकों भी समझ. बालक कैसे बढता है, कैसे जगतमे रमण करता है, कैसे मोटा, पतला, बीमार होता है. शिशु किशोर, तरुण और वृद्ध कैसे होता है, वह कैसे मृत्युको पाता है. इस नदीके पास खड़े होनेसे जैसे इसका वहना नहीं जान पड़ता, पर दूरसे देखनेवालेको माल्यम होता है, वसे ही हमारी गित हमको नहीं जान पड़ती, दूसरे ही उसे देख सकते हैं. और नदी जैसे मूलस्थानको पुनः प्राप्त नहीं होती, वैसे ही जीवको पुनः बालकपन प्राप्त होता नहीं तो किर वालपनमें संन्यास न लेना और वृद्धावस्थामें संन्यास लेना, 'इसका क्ये

क्या ? गया सो पीछे आता नहीं. पर हे जननि ! कालका वेग वो अति त्वरित है. नदीके वेगसे भी जीवितका वेग अधिक प्रचंड है. मेरी ओर तृ दृष्टि कर. कल में छोटासा बालक था. आज देखते देखते में वडा होगया हं. कब बडा हुआ, कैसे वडा हुआ, इसका तुझ ज्ञान भी नहीं. अम्बे ! ' आयुष्यकी, जीवनकी ऐसी गति है. पुत्र, खी, धन, वैभव, देह, आयुष्य नाश्वंत हैं. जैसे समुद्रमें रहा हुआ मगर सपाटेके साथ मनुष्यको ग्रहण करता है, वैसे ही छाल भी मनुष्यको सपाटेके साथ वश कर छेता है. विश्वमें . कोई अमर नहीं. अमर तो वहीं है कि जिसने अपनी देहका ही नहीं विलक्ष आत्माका कल्याण करनेको स्वरूपानुसंधानरूप अमृत पिया हैं. "

सिद्धसंकल्पवतीने कहा - " हे पुत्र ! तूने ससारसुख नहीं देखा एसे देख तथा फिर अपने साथ ही हमारा भी कल्याण करके कल्याणके मार्ग पा चढ और चढा."

"हे जननि । वता मुझे संसार क्या है ? संसार अर्थात सज्ञान, स्वप्न अथवा कुछ और है ? पर जैसे नी हमें भाया हुआ स्वप्न जामत्में नाश पाता है, वैसे ही हे अन्वे ! स्वप्रहर यह संघार भी नामरूपरहित जामद-बस्या - ज्ञानावस्था प्राप्त होते ही नाज्ञको प्राप्त हो जाता है. ऐसा संसार भोगनेको तृ मुसे कहती है और उसमें क्ल्याण मानती है ? क्या विपरीत मित ! पर हे अम्बे ! जान कि सुन्दर वृक्षके ऊपर मोगराका वा गुलावका फुल संदरतामें प्रकाशित अवस्य रहता है, पर जिसको आज तुम सुगंधित देखती हो, वह ऋल कुन्दिला जाता है, दृष्टिमेंसे जाता रहता है और मनः-स्रिप्रमेंसे भी नाश पाता है. क्योंकि काल उसको खा जाता है, विसार देता है. वैसे ही यह आयुष्य आकाशमें चमकती विजलीके समान है. एक क्षणमें वह दृष्टि पड़ती है, दुसरे क्षणमें न जाने कहां मदृश्य हो जाती हैं. इसकी कुछ खन्न भी नहीं पडती. हे अन्ने! ऐसा आयुष्य अस्थिर है, उसमें जीवको तत्त्वोपदेश प्रहण करके परम कल्याण पानेके लिये प्रयत्त करना चाहिये, संसार भोगनेक लिये नहीं । मेरे अनेक जनम हुए हैं जौर तेरे अनेक जन्म हुए हैं. तब तु मेरी माता न थी और मैं तेरा पुत्र न था. अनेक पुत्रोंका सुख तूने अनुभव किया है और अनेक माताओंका लाड मेंने देखा है. उनमेंसे एक पुत्रका भी तुझे आज स्मरण नहीं और उनका मोह भी नहीं. तूने जैसे उनका मोह छोड दिया है, वैसे ही मेरे प्रति भी विगाग घारण कर और इस विश्वप्रति भी विराग कर और अपनी आत्माका कल्याण करले. क्योंकि तेरी भारमाके कल्याण करनेके लिये ही मुझे जन्म धारण करना पडा. इस जन्ममें अपने संकल्पका संम्यासं करके स्वावक्षणका अनुसंधान कर मोक्षको पाकर युक्त एवं कर्मफडका त्याग कर नेष्ठिक बन कर शान्तिको प्राप्त हो, पर जो अयुक्त है उसकी कामनामे फडासिक्त कर वंधनमें मत पड़. तू युक्त हो, धर्व कर्मका त्याग करके, अभ्यास तया वैराग्यसे चिक्तका निरोध कर, वासनाका क्षय कर, मनका नाश कर, तक्तवान संपादन कर. यह प्रपंच मिध्या है. इसका मिध्यापन जानकर अपनी आत्माको साध्य रख और मेरी ही नहीं बल्कि इस छोककी, देवलोककी, ब्रह्मछोककी और सत्यडोककी सव वासनाको छोड़ है. पूर्व जन्ममें तेरी जो जो भावना वैधी हुई हैं, उनपर ज्ञानामृतका सिंचन करके पवित्रताको प्रष्ट कर, नव पछवित कर और अपने आत्माको सार्थक कर छे. हे मैया! देहकी अनित्यता जान मेरे ही स्वक्तपमें तू सदा निमम रहेगी तो तू परम पदको पावेगी."

वात्सस्य प्रेमसे उमँगी हुई माताको पुत्रका ज्ञानोपदेश सुनते ही पूर्वजनमकी भावनाका स्मरण हो आया. पूर्व जनममें शालिमामकी पूजा करते इसको जो २ भावनाएं होतीथी, उनका ताहश चित्र उसके समीपमें खडा हो रहा. उसको ज्ञान प्राप्त हुआ. उसका मोह नाश हुआ. वह अपने पुत्रको पुत्रकपसे नहीं, विक् अद्भुत योगीरूपसे देखने छगी. ब्रह्मा, विष्णु और शंकरके स्वरूपमें उसको दर्शन हुआ! वह उस रूपमें तादात्म्यको पागयी- उस रूपके स्वरूपमें उसको दर्शन हुआ! वह उस रूपमें तादात्म्यको पागयी- उस रूपके स्वरूपमुसंघानमें वह ऐसी लीन होगयी कि उसकी मनःसृष्टिमेंसे देख निकल गया. वह देहका भान भी भूल गयी. ब्राह्मणसमाज इस बालक अवधूतका ज्ञान देख कर उसे वंदना करने लगा. वाल अवधूतको हर्ष वा शोक, मेरा तेरा यह कुल न था. उसकी वृत्ति उसकी माताके कल्याणमे लगी हुईथी.

थोड़ी देरमें आंति मिटते ही सिद्धसंकरपवती बोली - "अहा! में माज कृतार्थ हुई हूं! जैसे देवहूतिका करयाण करनेके लिये कपिछ भगवान जन्मे थे, वैसे ही मेरा करयाण करनेके लिये इस अवधूत योगीका जनम हुआ है. मेरा ममत्व तथा छाहंत्य क्षीण हुआ है, नष्ट हुआ है. इस अज़त मूर्तिमें में लीन हूं. ऐसी ही मूर्तिका ध्यान तथा भावना अन्तकाल पर्यत मुक्ते रहे!" फिर पुत्रको छहेश कर वह बोली - "हे योगीन्द्र! हे विपुल ज्ञानी! मेंने भिक्षा दी, आपकी इच्छामें आवे वहां विचरो!

तुरंत ही जो दंडकमंडलु हाथमें था उसे ले अवधूतने बनमें प्रयाण किया. उसका अकलित चरित्र देख जनसमाज छतार्थ हुआ. चलते समय चस अववृत महात्माने कहा की "अशायत देहको जो सनित्य जानता है, मिनत्य देहके सुलको जिसने तिलांजिल दी है तथा परमात्माकी भक्तिमें जो लीन है, वह शायत परमद्या धामका और उसके सुलका भागी होता है. अही लोको! शायत तथा सशायतको जान नित्यमुक्त परम सानंहक मागी होनेका प्रयत्न करके जिसके हृदयान्तमें वह भावना प्रवल होगी, वही उसके सुलका भोका होगा."

#### भावनाका स्वरूप

"वस्य सुविचार। यही अवधृत योगी गुरुदत्तात्रेय हैं, इन्हींनें जगत्रेड़ कल्याणरूप चौत्रीस पदार्थोमेंसे तत्त्व प्रहण कर चौत्रीस गुरु किये, ये, अपनी शुद्ध भावनाको परम पदमे स्थापित किया था. प्रकटप्रज्ञा तो तेरे प्रसंगमें एक कारण ही है वैसे ही चमके प्रधंगमें तू भी कारण है. तुम दोनोंकी पूर्व- जन्मकी भावना सात्त्रिकपनेको प्राप्त थीं, उसीका इस जन्ममें फल प्राप्त हुआ है, जो जीव व्यानकी—संकल्पकी - मनोस्थकी - भावनाकी पूण इडता करता है उस जीवका पिंड भगवान् मनुके अनुसार शुद्ध अत्विक वास्त्रनाका वंघता है, यासना पवित्र और इड होनेसे वह पूर्णानन्दको प्राप्त होता है. जिसको जैसा और जिसपर प्रम होगा, जैसी भावना इड होगी उसको उसी प्रकार इष्ट स्वरूप ब्लोर इन्द्रित फलकी प्राप्ति होगी. प्रेम ही प्रमुख है, न्मावना वलवती है, संकल्प मिद्धि देता है, प्रेमभक्तिसे ही तन्मय तदाकार- ताका साक्षात्कार प्राप्त होता है. जिसको यह स्थिति प्राप्त होती है, उसके आनंदका पार नहीं रहता, उसका आनंद अनिवचनीय है. न्यूनवार हित है.

परत्रक्षके समीप विराजते भक्तजन शुद्ध सान्त्रिक भावनावाले हैं, इससे सब ही उसको प्रिय नया समान हैं. जो सर्वस्य ईश्वरापण करते हुंए व्यवहारमें विचरते हैं, असत्से दृर रहते हैं. उनमेंका राजा अथवा रेक सायुज्यतामें समान ही है. ईश्वरके समीप एकासनपर वैठनेका खी वा पुरुष, प्राह्मण वा चाण्डाल, घनवान वा निर्वन, सबको समान अधिकार है. तुम दोनोंकी भी ईश्वरके साजिष्यमें समानता ही है, जैसे पतितपावनी जाहवीके अलग र घाटोंपर समानही पित्र करनेवाला जल बहता है, वैसे ही अपनी र क्विके अनुसार शुद्ध भावनासे जिन र भक्तोंने जेसी र उपासना की है, ज्ञान संपादन किया है, उनहे वैसा ही फल मिला है. पर जिनकी प्रेममावना ईश्वर प्रति ही है, वे सप परम पुरुषके सभीप समान ही हैं. जैसे रुचिकी विचित्रतासे सुवर्णके अनेक अर्लकार नये र स्वरूपके दीसते हैं, पर अंतमे

तो सुवर्ण ही है, वैसे ही, प्रेमी भक्तकी विचित्र रुचिके अनुसार परब्रह्मके नूतन २ स्वरूप दिखाई देते हैं, पर वे सब एक ही हैं. ईश्वर, परमातमा, परब्रह्म, पुरुषोत्तम, नारायण, आदिपुरुष, परम ज्योति हरि हर एक ही हैं — केवल निस्सीम प्रेम तथा ऐकान्तिक भक्तिका स्वरूप ही जुदा दिखाई देता है. यह सब भावनाके ही नूतन २ रूप हैं. यह नूतन २ भावनाक्ष्य, नूतन - नूतन स्वरूप सार्यां परमात्मां सांनिध्यका जीव अपनी २ भावनानुसार अधिकारी है.

शुद्ध भावना प्रदीप्त करनेक छीए बहिरंगका त्याग करना तथा अंतहेष्टिको जामत करना चाहिये. हृदयप्रदेशमें दर्शन देते भगवत स्वक्ष्पका निरंतर ध्यान करना, चरणकमलमें हिष्ट जमानी, अति शान्तपनसे धीरे र हिष्टिको अपर चढाना, भगवानके मुखार्रिवेदपर स्थिर स्थापन करना तथा इसी क्रमसे धीरे र नीचे उतार चरणकमलपर पुनः स्थिर करना. ऐसे आरोहण अवरोहण करते र चरणोंपर तथा नेत्रोंपर हिष्ट स्थिर हो जायगी, भक्तकी हिष्ट वहां ही लीन हो जायगी तथा किर त्रिकालमें दैवनशात अज्ञानक्प गढि अंधकारमें जानेका समय आवे तो भी वह स्वक्ष्प-मृति (तत्त्वका ज्ञान — स्वक्ष्पानुसंधान) दूर न होगी किन्तु वह उसीमें लीन रहेगा, किर क्रम क्रमसे ध्याता तथा ध्येयका लोप हो जायगा तथा स्वक्ष्प विंदु रसद्वारा परमारमामें ऐसा लीन हो जायगा कि वहां ही अवधि, वहां ही मुक्ति, सर्वत्र 'हरिरेव जगज्ञगदेव हरिः' जानेगा."

इस प्रकार भावनाका अपूर्व ज्ञान देकर योगीन्द्र महात्माने विराम पाया तथा शुद्ध सार्त्त्रिक भावनाखे भावित हुए दंपती अपने आश्रमको विदा हुए. इस दिवससे नित्य शुद्ध सार्त्तिक भावनाको विशेष निर्मेछ, विशेष तेजस्वी और अति दृढ करते गये.





## लवम बिन्दु

#### भक्ताधीन भगवान्

ब्रह्मभूनः प्रसन्नातमा न शोचित न कांक्षित । सम. सर्वेषु भूतेषु मङ्गर्कि लभते पराम् ॥ सर्वकर्माण्यपि सदा कुर्वाणो .. मद्यपाश्रयः । मन्त्रसादादवाष्नोति शाश्वतं पदमव्ययम् ॥ श्रीगेता, आत्मारामाश्च मुनयो निर्गन्था अण्युक्तमे । कुर्वन्त्यहेनुकीं भक्तिमित्यंभृतगुणो हरिः ॥ श्रीभणवन.

अर्थ: — जो त्रमम्त सह त्रह्मास्मिके निध्यवाला, प्रसन्न सात्मा, राग द्वेषाटिमे सुक्त विश्वद्वित्त है वह उभी द्योक वा कामना — इच्छा नहीं करता, सर्वमृत — प्राणि मानके प्रति समान उत्ति रराता है, मेरी परम मिक्ति पास करता है, वह सदा सकते छोड मेरे ही [प्रमन्नके] शरण रहता है तब वह मेरे प्रधादसे शाश्रत अविनाशी मेरे पटको पाता है.

अर्थ:- मगवान् श्रीहरिके गुण ही ऐमें हैं कि जात्माके ही जानन्दमें रमनेवाले मुनीश्वर जो काम क्षेपादि सहंकार व परिषद्दमें रहित होते हें वे भी फलानुसंधान-रहित भक्ति करते हैं.

महात्माका ऐसा अलौकिक दिन्य प्रसन्न मुख देखकर मुविचार और छरालिंग भी बहुत प्रसन्न हो गये. उन्होंने मार्गमें मिले हुए मानस छरो- बर्मेंसे उत्तम कमल तोड लिये थे. प्रत्येक्षने अपना प्रेम — मिलि — आनन्द इश्निको जो एक र माला गृंथी थी, उसे महात्मा मुक्त देवके प्रसन्न चिचमें आमोद बढ़ाते हुए उनके कंठमें परम प्रेमसे पहना दी और खाष्टांग दंखन करके उनके समीप बैठे.

फिर प्रसन्न चित्तसे योगीन्द्र महाराज बोले - "हे वत्स सुविचार! हे प्रकटप्रजे ! इम लोगोंका समागम इस जगत्की लीलाके लिये आज तो अन्तिम ही है. अब हम फिर मिलेंगे. अनिर्वचनीय स्थानमें मिलेंगे अवश्य, पर वहा इस रूपसे नहीं. उस स्थानमें हमारा नृतन ही स्वरूप वन जायगा. जहां मिलेंगे वहां में भी नहीं और तू भी नहीं, वहां श्राद्धण नहीं और शुद्ध नहीं, गुरु नहीं और शिष्य नहीं, वहां शोक, मोह वा अय नहीं, वहां अभय ही है. वहां कहनेवाळे नहीं, सुननेवाळे नहीं, कर्ता नहीं और भोका नहीं, राग नहीं, द्वेष नहीं, छोभ, मोह, मद, मत्सर, आज्ञा, तृष्णा, धर्म, अर्थ, काम इनमेसे वहां कुछ भी नहीं. वहां पाप, पुण्य, सुख, दुःख, वेद, यझ, याग, भोजन, भोज्य इनमेका कुछ भी नहीं. वहां मृत्युकी शंका नहीं ओर जनसका भय नहीं, जातिका भेद नहीं और विजातिसे संकोच पाना नहीं. वहां विता नहीं और माता नहीं, बंधु नहीं, मित्र नहीं. वहां चिदा-नन्दमात्र परम पवित्र परमात्मा ही है. उसी परमात्माको प्राप्त करनेकी इस लोक के जीवों में गुद्ध सान्त्रिक प्रवल वासना होनी चाहिये. कर्ता मीका आदि कर्मीका जिनके हृदय-चित्तमेंसे लोप हो गया है, जिनके मनका नाश हो गया है, जो वृत्तिशुन्य होकर, आत्ममय बन, सर्वत्र एकवाका अनुसब करते हैं, परम अद्धासे परमात्मा - ब्रह्मको भजते हैं, ऐसे जीवनमुक्त हैं तथा ये जीवनमुक्त ही विदेहमुक्त रूपसे व्यवहारमें विचर, इस अवि-नाशी अच्युत धामको पाते हैं. यह एक प्रकारकी वासना है. पर जीवन-मुक्क भारमामें ऐसी जो वासना वास करके इह होरही है वह वासना नहीं बल्कि शुद्ध सत्त्वनामक सत्तासामान्य है तथा आकाशकी तरह जीवको डपाधि होनेपर कमें धर्ममें जो लिपाता नहीं, सर्वज्ञ होनेपर जो मुढकी तरह बैठा रहता है, जो वायुकी तरह असक्त रहकर उर्वत्र विचरता है, यही जीवन्मुक्तकी दशा है. यह दशा भोगते हुए जीवको चिदानंद घाममें प्रवेश करनेका अधिकार है. जो आत्मा शब्दब्रह्मको जान धेदके परछे पार पहुँ-नता है वह ज्ञानवाम बन, परम मोधको पासा है.

हे वत्स ! यह अधिकार तुमको संपूर्ण प्राप्त हुआ है. आज जो ७५-देश तुमको देता हूं, उसे तुम अपने हृद्यमें नित्य स्थापन करोगे तो चिदा-नंद धाममें इस लोग एक ही स्वरूपमें, एक ही दृष्टिमे और एक ही वाणीमे, यक ही वासनामें मिलकर आनंदकहोल करेंगे. तदर्थ ज्ञानीदयमें प्रतिक्षक को मिलन वासना उसका संग न होने देना, विलक्त अंतर शुद्ध करके दृष्टि-श्चन्य वनना. तथा तव ही निर्विकल्प, अक्षय, अभय ब्रह्मधाममें प्रवेश किया मा सकता है. फल्से तुमकी संसारमें जाकर देहका जो भीग भीगना शेष हैं, उसको भोगकर भी पूर्ण परमात्माको प्राप्त करनेके लिये जो निखल मेश हैं उसका सदा मनसा बाचा कर्मणा जप जपते रहना चाहिये. जैसे 🏞 परम पवित्र है, सर्व सिद्धिदाता है, वैसा ही और एक मंत्र है. इस मंत्रका नाम प्रेम - भक्ति - श्रद्धा. जगत्के माथिक प्रेमके समान यह प्रेम नहीं, स्वार्थमय वा दुराशावाला नहीं, बेलिक यह प्रेम तो अलौकिक है. यह प्रेम बैखरी वाणीसे वर्णित नहीं हो मकता. किसी शाखने इस प्रेमका वर्णन नहीं किया. यह प्रेम फर्डी विकता नहीं - जहां खे खरीद लिया जाय. मांग-नेस मिल नहीं सकता, करनेसे भी होता नहीं. यह प्रेम दिन्य है, अद्वितीय प्रेम हैं, अचल है, नित्य तथा मुक्त है, इस प्रेममें ही पानसका अलीकिक स्वरूप है. नहीं ! यह प्रेम ही बहा है ! साक्षात् बहा है, अद्वितीय बहा है. यही परमात्माकी निष्काम अनन्य निर्निमित्त भक्ति है, यही सायुष्यमुक्ति है. यही अक्षरघामका वास है, यही कैवल्य तथा निर्वाण है. इसमें पर इन्ह भी नहीं. ' द्रष्टाकी दृष्टि जहातक पहुँचती है, उससे अनंत कौश दूर वसा हुया चिद्ननंद घनश्याम सचिदानंद परम प्रभु परमात्माका जो बाम है, वह प्रेमधाम है.' इस घाममे जब हम छोग मिलेंगे - बसेंगे, तब इस स्थूलके परमाणु भी देखनेम नहीं आवेगे. वहां देहदृष्टि, वाणी, श्रवण, सब दिव्य क्या अलौकिक ही रहेगे. इस दिक्य प्रेमधानमें जानेके अनेक मार्ग तुझे अवण कराये है. अब समरण तथा निद्धियासन नित्य चाल् रखनेका कर्म क्षेय है. उसे पूर्ण करके जगर्ने विचरों! तुम जीवनमुक्त हो. इस लिये जग-तम विचरनेसे तुमको किसी प्रकारकी वाधा नहीं होगी.

चिदानंदका प्रेमधाम प्राप्त करनेका श्रेष्ठ मार्ग 'प्रेमबामनिवासी सिश-, दानंद स्वरूपका एक छक्ष्य रख, वासना मात्रके बीजकी श्लीण कर, मनो- वाझ कर, निर्विकल्प असंप्रहात समाधिमें स्थिर होना और श्रद्धासे सतत परमात्माका ध्यान किया करना, संकल्पनात्रका संन्यास करना, राग, देव,

मोह, माया; ममताका त्याग करना, अहंता तथा ममताको सदाके छिवे भस्म करना, कम मात्र निष्काम बुद्धिसे करना, अकर्म त्यागकर, परम स्व-रूपकी परम प्रेम प्राप्त करनेमें परम विलीत हो रहना, यही इस जीवक जन्म, आवर्जन और विसर्जनको सफल करनेवाला उत्तमसे उत्तम संकल्प है तथा इसकी ही वासना वॅघनी चाहिये. इस वासनाको जो पूर्ण करता है, वह परम प्रेमी बन जाता है. प्रेमी अर्थात् स्विदानंदरूप ही है. उसके भधीन सचिदानंद प्रभु सदा ही है. वह और वह (प्रेमी और सचिदानंद परमातमा ) एक ही है. " तत्त्वमसि " का ज्ञाता परम प्रेमी ही जातमध्य. आत्मस्य ही परमात्माकी एकक्तपताका भोगी है. अवसानकालमें वह आत्मस्य परम प्रेमी ही अपने दिव्य धाममें जा नित्य आनंदकी भोगता है, आत्माको परमात्मा समान ही बना देता है, अरे ! अपनेमें ही विलीन कर लेता है. परमात्माके परम प्रेमके समाधिसुखमे जो भटल नित्य रमण करता है, वह सर्वकाल ही परितृप्त है और उसके दुःखमात्र टल जाते हैं. जिनके दुःख-मात्र टल गये चनको सुख ही सिद्ध है. ऐसे भक्त भारमस्थपर परमात्माकी सदा ही ऋपा प्रसन्नता है. परमात्मा ऐसा दयाछ है कि जो उसका भक बनता है, उसकी इच्छाके ही वशवर्ती उसीका होकर रहता है - यहांतक कि भक्तकी इच्छा प्रबल्ल गिनी जाती है तथा परमेश्वर भगवानकी इच्छा गीण होजाती है. ऐसी सिद्ध दशावाळे भगवद्रक वन, कुटुंब, कीर्ति बादि खब दोषोंसे मुक्त बन, अत्यन्त शान्त हो, प्रेममें मस्त रहकर, इस लोकमें विचरते हैं, प्राणियों पर दयासे आर्द्र बनते है, वाणी द्वारा ज्ञानामृत प्रकट करते हैं, मायाको मृढ बनाकर निकाल देते है, लोकलजाके तापको निकाल **ढाळ**वे हें तथा उनका हृद्यकमळ परमात्माके प्रमामृतसे सदा ही प्रफुक्तित रहता है. ऐसे भक्तके अधीन भगवान् हैं. इस भक्तकी इच्छाके प्रतिकृठ एक , पचा भी हिलानेको वह सशक नहीं है. ऐसी प्रम - अनन्य भक्ति सिद्ध ' किये हुए जीव ही परमात्माकी इच्छासे परमात्माके स्वरूपमें ही शोभा-यमान होते हैं.

महाभारतके युद्धकी नवमी रात्रिको पांढवोंके प्रतिपक्षी कौरवोंने सम्म कीयी. बन्धु दुःशासन, गुरुपुत्र अश्वत्थामा, विकर्ण, मित्र कर्ण, हिंद्रचितक मामा शक्कृति व्यद्धि राजाओंके साथ प्रतापी राजा दुर्योधन मन्त्रणा करताथा इस दिन युद्धमें नारायणके सखा अर्जुनने अद्भुत पराक्रम कियाथा. इससे दुर्योधन खिन्नवदन था.

मन्त्रसभामें युद्धके विषयमें सव राजाओंने अपने अपने विचार दर्शाये. तब दुर्योधन बोळा — "हे मित्र राजाओं! युद्धारंभको आज ८ दिन हुए. हमारी असंख्य खेना होनेपर भी हम इनको पराजित नहीं कर सके. बंधुओं । आज अर्जुनने संहार करनेमे गजब किया है. जो इसी तरह वह संहार करता जायगा, तो मेरा निश्चय है कि 'हम जीत नहीं सकेंगे.' इसकी मुझे बड़ी चिंता होती है और अब कोई भी मार्ग मुझे सूझता नहीं कि जिसको हम अगीकार करें.'

यह वचन सुनकर परम प्रेमसे उत्कंठित वने हुए कर्णने कहा - "महाराज दुर्योधन! में आपका क्या हित कर्छ सो मुझसे कहो. जो सेनापितपर्पर में होता तो इस पृथ्वीको अपाण्डवी कर देता, पर भीष्मिपतामह
सेनापित होनेसे मेरी प्रतिज्ञा है कि 'वे जवतक सेनापित रहे तवतक में
युद्ध करनेका नहीं, 'इससे में निरुपाय हूं. जो भीष्मिपतामह सेनापितपहका
त्याग करें, अस्त्र शक्त छोड़ हे तो फिर मेरा कैसा प्रभाव है, उसे में सव
जातको दिखाऊंगा. भीष्मिपतामह पाडवोंके पश्चपाती हैं. जैसे आप
उनके सगे हो, वेसे ही पाडव भी उनके सगे हैं. और पांडवोंके कपर प्रीति
होनेसे पितामह मन लगाकर युद्ध नहीं करते. युद्धारंभमें पितामहने कहा
भी है कि 'मे पाण्डवोंकी सेनाको माहंगा पर पाण्डवोंको नहीं,' इसीसे
जव उनके सामने अज्ञन खड़ा रहता है तब वे संकुचिन मनसे वाण मारते
हैं. अब तुम भीष्मिपतामहसे कही कि 'वे सेनापितपदका त्याग करे' फिर
देखों कि भेरे हाथ कैसे हैं | मले ही छुष्ण अर्जुनकी सहायता करे, युदििप्रकी रक्षा करें, भीमकी गदाको तेजस्वी वनावें, पर एक सपाटेमें में
अर्जुनका नाश करके विजय प्राप्त न कर्छ तो मेरा नाम कर्ण नहीं !''

क्णींक वचनका सबने अनुमोदन किया. फिर कर्ण बोळा — "राजा दुर्योवन! तुम भीष्मिपतामहसे जाकर कही कि. 'आप पाण्डवोंके पक्षपाती हैं इससे पाण्डवोंका पराजय आप नहीं कर सकेगे, विस्क आप चृद्ध है और पाण्डव युवक हैं, यह जोड़ा असमान है. वृद्ध जवानका कैसे पराजय कर सके ? आप चृद्ध हैं, इतसे आप गंगातटपर निवास करें, में आपको सम साहित्य, दास, दासी दूंगा तथा आपकी नित्य सेवा करंता.' यह कहनेसे पितामह वहुत क्रोधित होंगे, इससे या तो वे सेनापतिपद छोड़ देंगे अथवा कोई उत्तम नवीन काम करेंगे.'

इस वातका फिर सजने अनुमोदन किया तथा दुर्योचन उत्साही वन-, कर अकेला ही भीष्मिपतामहके शिविरमें गया.

च्य समय भीष्मिपतामह साक्षात् ब्रह्मरूप नंदनंदनके ध्यानमें तिमग्न थे. चनको प्रणाम करके दुर्योधन नीचा मुख किये योड़ी देर बैठा रहा.

पितामहेन पूछा - " राजा दुर्योधन ! तुम्ह कुछ कहना है ?"

दुर्योधन बोला — "आज अर्जुनने अपना पराक्रम जिस प्रकार दिसाया है, उसे देखकर हे पितामह! हमको क्या करना चाहिये सो मुझे कुल सूझता नहीं हमारो सेना असंख्य होनेपर भी अर्जुन तथा भीम नित्य २ डसे इतना घटाते जाते हैं, कि मैं जानता हूं कि दो चार दिनमें हमारी खन सेनाका संहार हो जायगा!"

भीष्मिपतामह बोले — " तात दुर्योधन! में अपना कर्तव्य तो यथार्थ , रीतिसे करता जाता हूं चसम कुछ कचाई (कसर) नहीं रखता. रयी, सहारथी, पैदल, हयदल [ घोड़ेसवार ] मेसे दश हजार योद्धाओको अपनी प्रतिज्ञाके अनुसार नित्य संहार करता हूं."

दुर्योधनने क्हा — "हे नरशाईल ! आप सत्य कहते हैं, परन्तु आप अब बृद्ध हुए हैं, अर्जुन तरुण है, उम्र तेजानी है, आजानुबाहु है, वाणिनद्याम नियुण तथा बानैत है. उसकी समानता आप न कर खकेंगे. और आपके यनमें पाण्डवोंका पक्ष भी है, इससे मनमाना युद्ध आप कर नहीं सकते, इसमें आपका क्या दोष है ? पर आपके स्थानमें जो कर्ण होता तो कवका पाण्डवोंको स्वर्गका द्वार बता दिया होता! आप सेनापितके पदका त्याग करो तथा गंगावटमें वास करो, तो कर्ण सेनामें आकर पाण्डवोंका नाश करे (संहार करे). आपके आश्रममें वहांपर में सब सामग्री पूर्ण करूंगा. आप वहां रहकर प्रभुमजन करो. हे पितामह! आप जो सेनापितपदका त्याग करो तो मेरा निश्चय है कि कर्ण अर्जुनके लिये पूरा पड सकेगा, इतना ही नहीं, बल्कि अर्जुनका पराजय करके अपांड्वी पृथ्वी करेगा!"

दुर्योधनके ऐसे वचन सुनते ही भगवद्भक्त नैष्ठिक ब्रह्मचारी, क्षात्र-धर्मका शुद्ध हृद्यसे सवन करनेवाले गंगापुत्रने च्दासीनताके साथ मंद्र स्मित किया. 'क्षत्रियकों शसका त्याग कर संन्यास धारण करना अथवा गंगातटमें वास करनेको कहना, यह वड़ा अपमान है.' ममके भी मममें दुर्योधनने गंगापुत्रका जो अपमान किया, उसे परम पुरुषके च्यासक, में और सेरा इसके त्यागी, वैसे ही शान्त, दान्त, रागद्वेषरहित होनेपर भी वे इन धर्मश्रष्ट करनेवाले वचनोंको न सहस्रके—तथापि अपने कोषको नियममें रखकर वोले—''हे वात दुर्योधन! में पूर्ण चलाससे क्षात्रधर्मके अनुसार युद्ध करता हूं, पर तू कर्जुनका बल जानता नहीं इसीसे मुझे दृषण देता है.
युद्ध करनेमें मैंने कमी नहीं रक्खी. श्रीष्ठणाजीकी प्रतिज्ञा छुटाई. इसे तृ
अपने अहंकारमें मूल जाता हैं. अर्जुन कैसा वीर पुरुष है उसका तुझे और
तेरे सहायक मित्रोंको ज्ञान नहीं. तथा इसीसे तू मेरे बलावलका मृत्य नहीं
जान सकता. अब सुन! तेरे कर्णका पिता भी सामने आवे तो भी 'जिसका
सारयी श्रीष्ठण है उसे कोई जीतनेवाला विश्वम नहीं है.' ऐसा होनेपर
भी, तेरे मनमें ऐसी शंका रहती है कि 'में पाण्डवोंका पक्ष करता हूं,' तो
फित मेरी प्रतिज्ञा सुन! आगामी कल में जो युद्ध करूं सो तूं देख. इस
युद्धमें 'या तो में नहीं या पाण्डव नहीं.' फिर तब मेरे लिये गंगातटपर
सुन्दर मंदिर बनवानेकी भी श्रावश्यकता नहीं तथा मेरी सेवाम सुन्दर दास
इर्षा में अनेकी भी तुझे श्रावश्यकता न रहेगी."

सत्के रपासक भीष्मिपतामहकी यह प्रतिज्ञा सुनकर हृदयमें प्रसन्न हृए दुर्योधनने पितामहके चरण छुए और वहांसे विदा हुआ.

तुरंत वह मंत्रगृहमें आया. कण, ज्ञक्किन आदि अपने आप्तमंड़लसे भीष्मिपितामहकी प्रतिज्ञा निवेदन कियी. क्षणभरमें सर्वत्र यह वर्तमान फैल गया. कौरवोंकी छावनीमें हर्पनाद फैल गया. वहें बहें महारिययोंने माना कि 'कल जो वचे एसका नया अवतार जानना, क्योंकि भीष्मिपितामह अपनी प्रतिज्ञा सफल किये विना रहेगे, नहीं.' रथी – रथीमें, महारथी – महारथीमें, पदल – पेदलमें अनेक प्रकारकी वात होने लगी. कोई वोला कि 'कल इस समय तक अर्जुन जीवेगा नहीं.' किसीने कहा 'अपाडवी पृथ्वी हो जायगी तथा महाराज दुर्गोधन एकचक राज करेगा.'

संजयने राजा धृतराष्ट्रसे कहा — " अर्जुनका जीतना सहल नहीं. उस योगीन्द्र श्रीकृष्णकी सहायता है और भीष्मिषतामह वृद्ध हैं, इससे उनेक रथेके दुकडे दुकडे भीमकी गदा कर ड़ाडेगी."

धृतराष्ट्रने कहा —"हे संजय! तृं पाण्डवोंकी कीर्ति मत गावे. भीष्म-पितामह ऐसे वैसे नहीं. उनकी प्रतिज्ञा कभी खाली नहीं गयी, तो अर्जुनका क्या सामर्थ्य! खित्रयरहित पृथ्वी करनेवाले पर्शुरामकों भी जिन्होंने 'पराजय किया है, वे अर्जुनका पराजय करके देखते २ उसे घुठ चाटने -योग्य करेगे!"

छावतींमें के महारिधयोंने विचारा कि भीष्मिपतामहिकी प्रतिहाम प्रवंच तो नहीं है। उन्होंने क्या प्रतिका की है कि 'या तो में नहीं, थाँ पाण्ड्व नहीं पाण्डव भी उनके पुत्र ही हैं कि नहीं! 'पिता पुत्रका भात करे' यह तो साक्षात् किल्युग आया ही समजना. पर 'भीष्मपितामह सत्य- वादी हैं, दुराधर्ष हैं, अमोच वाण चलानेवाले हैं, उनकी प्रतिज्ञा निष्पल नहीं जाती' ऐसे सेनामें अनेक प्रकारकी गपश्य उड़ने लगी. हर्ष और वार्ताविनोदमें सब सेनाने ऐसी बड़ी हर्षगर्जना कीयि कि पाण्डवोंकी सेना तक खबर हो गयी.

पाण्डवोंकी छावनीमें — युधिष्ठिरके शिविरमें — 'द शवें दिन कैसा युद्ध करना,' इसका विचार करनेको घृष्टसुम्न बादि सेनापितयोंके साथ पाण्डव विराजमान थे. वे कौरवोंकी छावनीमें होती हुई आनंदध्वनिको सुनकर उसका कारण जाननेको आतुर होगये. इतनेमें भीष्मपितामहकी छावनीमेंसे पाण्डवोंका दूत आया. उसने भीष्मपितामहकी कीथी हुई प्रतिज्ञा सुनायी. यह प्रतिज्ञा सुनते ही पाण्डव निस्तेज होगये, उनके शरीर शिथिछ होगये, वे एक दूसरेका सुँह ताकने छगे.

सव मंडलको क्षुन्ध देख, राजा युधिष्ठिर वोळे — "भीष्मिपतामह सत्यवादी हैं, उतका वचन कभी असत्य न होगा. पितामहने जो प्रतिज्ञा कीयी है, वह सहज विचारका परिणाम नहीं, बंधुओ! अपने जीवनका विपाक आज ही पूर्ण हुआ है, समझो!"

यह वचन सुन, भीम, अर्जुन, कुछ भी न बोल सके. क्षणभरमें पाण्ड-वसेनामें भी यह समाचार फैलते ही हाहाकार मच गवा. भीक्मिपतामहके पराक्रमसे कोई भी जहात न था. वे अजित थे. उन्होंने दिगंतमें दिग्वजय किया था. उनकी प्रतिहा सुनकर छोटेसं बडेतक सब सैनिक चिंतातुर हो गये. कितने एक क्षुद्र मनके सैनिक थर थर कांपने लगे तथा घोर संहारका विचार करते उनके शगीर पसीनेसे सन गये (भीगंगये). 'युषिष्ठर, अर्जुन, भीम आदि इस पर क्या निश्चय करते हैं' यह जाननेके लिये सारी छावनी तलमला रही थी.

पाण्ड़वोंकी मंत्रसभामें थोडी देरमें घृष्ट्युम्न बोळा — "महाराज! भीष्म पितामह अतुल पराक्रमी हैं, अमोघ वाणोंकी वृष्टि करनेवाले हैं, पर जय पराजय मनुष्यके हाथमें नहीं, यह कार्य तो प्रारम्भका है. भीष्मिपतामह सत्यप्रतिज्ञ हैं, अजित हैं, अगाधशक्तिवाले हैं, पर वे भी मनुष्य हैं।"

अर्जुनने कहा - "घृष्टशुम्न ! त् भूलता है. वे गंगापुत्र हैं, दिन्य तेजस्वी हैं, स्वच्छंद मृत्यु पानेवाले हैं. उनकी इच्छाके विना मृत्यु उनके समीप भी नहीं का सकती. उनकी वाणीमेंसे कभी किसी समय झूट नहीं निकला. वे सत्यवादी है. उनकी प्रतिहा सफल ही होगी !"

शृष्टद्युमने कहा — 'आप सत्य कहते हैं, भीष्मिपतामह अजित हैं, दुराधर्ष हैं, तथा नरज़ाईल हैं, पर हे अर्जुन! नियंताने उनको भी दो हाथ दिये हैं. 'क्षत्रियको भयसे कांपना,' यह उसके क्षात्रवर्मको कलंक लगानेवाला है. सत्यवादी भीष्मिपतामह अपनी प्रतिज्ञा सिद्ध करेंगे, यह नि:संज्ञय हे, तथापि हम सुद्र प्राणियोंकी तरह पराजय तो नहीं पावेगे. आपको कुछ युक्ति करनी चाहिये."

मन्त्रसभामें द्रौपदी बैठी थी, वह बोळी—"मेरी समझमें यह अति महस्वका प्रसंग है, मेरे भाई श्रीकृष्णकीकी सलाह बहुत उपयोगी होगी, 'भीष्मिपिवामहके अक्षय वाणोंसे मेरे पितयोंकी मृत्यु हो,' यह कैसे देखा जायगा. मेरे सत्यप्रतिज्ञ स्वामियोंने 'शत्रुओंको पराजित करके मुझे अखंड सोमाग्यवती रखनेका को प्रण किया है' वह मिध्या न होना चाहिये. श्रीकृष्णको बुलाको, उनकी सलाह लो. इस संहारमेसे उनके सिवाय दूसरा कोई रक्षा नहीं कर सकता.'

बुद्धिमती रानी द्रौपधीकी वात सुनकर दृत द्वारा युधिष्टिर महारा-जने श्रीकृष्णजीको बुला भेजा-

सकल जगत्को उत्पन्न करनेवाळे, रक्षा करनेवाळे और संहार करने-वाले श्रीष्ट्रच्या बहुत धीरे २ वहे विचारमे लीन हुए पाण्ड्वोंकी मन्त्रसभामें आये और राजा युविष्टिरको प्रणाम करके वैठे.

गजा युचिष्ठिरने पितामहकी प्रतिज्ञाका इत्थंभूत वृत्तान्त उनकी निवेदन किया

श्रीकृष्ण क्षणभर मोन घारण किये रहे. फिर केशवने कहा — "भीष्म-पितामहका वचन कभी व्यर्थ न जायता, उनकी कीयों हुई प्रतिज्ञा कल सफल ही होगी और कल यह पृथ्वी विना पाण्डवोंकी होगी. 'क्या युक्ति करें!' यह मेरी समझमें नहीं आता. महाराज युधिष्ठिर! नैष्ठिक ब्रह्मचारी, जिसने आत्मतत्त्व प्राप्त किया है, उदासीनपनसे जो जगत्मे विचरता है, स्वस्त्रस्पमे जिसका अनुसंधान है, अनात्मपदार्थका जिसको चितन ही नहीं, मोह तथा दु:खके कारणभूत सर्व पदार्थोंका त्याग करके जो आनन्दरूपमें विलास करता है, ऐसे ब्रह्मानन्दके भोगी योगी पुरुषके वचनकी निष्फलता करनेके लिये कौन समर्थ है शि भाषके लिये यही कर्तव्य श्रेष्ठ है कि 'पूर्ण

[भाग ३ रा

बलसे लहना. अर्जुनके समान वाणधारी आपका सहायक है, भीमके समान गदाधारी आपकी सहायतामे खडा है, धृष्टद्युत्र जैसा समर्थ संनापित है, 'शिखंडीके हाथसे भीषमपितामहका मृत्यु निर्माण हुआ है,' ऐसा कहनेमें आता है तो फिर तुम्हे क्या मय है ?

श्रीकृष्णके ऐसे मर्म वचन सुनकर मीम बोला — " भाई श्रीकृष्ण ! श्रीष्मिपितामहके सामने टिकनेकी हमारी तो जरा भी सामर्थ्य नहीं, अर्जु-नमें शक्ति हो तो अर्जुन जाने! में तो गदासे युद्ध कर सकूं! गदा ऐच कर-नमें में कुगल हूं, अपनी गदा जहां चलले वहा किसीका आसरा नहीं, परंतु बाण मारनेमे कुशल भीष्मिपितामहके सामने में श्रणभर भी टिकनेकी हिंमत नहीं रखता, अर्जुनकी अर्जुन जाने. अर्जुनको अपने बल पराक्रमपर विश्वास हो तो वह अकेला भले ही टिक सके!"

तत्क्षण अर्जुन बोला — "तुम क्या बात करते हो ? भीष्मिपितामहके खामने में दिक सर्जू! आकाशमें खरीटा करते आते उनके बाण में पीछे लौटा खर्कूगा क्या ? अरे! तुम जानते नहीं कि 'पितामह एक हाथसे बाण नहीं फेंकते बलिक हजार हाथसे बाण फेंकते हैं.' मेरे वाणोंका वेग उनके बाणोंके वेगके समान नहीं पहुँच सकता. उनके बाणकी गति ही दृष्टि नहीं पड़ती तो वह कटे कैसे ? "

श्रीकृष्णने कहा — "जो अर्जुन हिम्मत हारता है, तो फिर हमारा हपाय ही नहीं, हमारे सैन्यका सर्व वल तथा सर्व विश्वास अकेले अर्जुनके कर्पर ही है, जब अर्जुन ही हताश होजाय, तब दूसरे कि सकी ऐसी गति है कि भीष्मपितामहके लोग क्षण भर भी टिक सके हैं मुझे तो प्रत्यक्ष दीखता है कि 'कल घोर संहार होगा तथा पृथ्वी अपांडवी होगी!' कल महान लन्थे होगा! जो जीवे उसका नया अवतार ही गिनना भीष्मपिता-शहका वल दिन्य तथा तेजस्वी है. उनके बाणकी मार्गेसे कोई भी वन नहीं सकता."

श्रीकृष्णके ऐसे वचन सुनकर द्रौपदी बोळी - "हे कृष्ण! क्या मीध्म पितामहके संहारमेंसे पाण्डवोंकी रक्षा हो सके, ऐसा नहीं हो सकता? पाण्डवोंके संहारसे अपनी वहिन द्रौपदीको क्या आप विषया देखनेके लिये दरसुक हो? हे करुणासिंघो! हे दीनवरसळ! जो आप दया करो तो-श्रीष्म पितामहके 'बाणोंसे पांडवोंकी रक्षा हो ही सके! अनेक संकटोंमेंसे आपने हमको वचाया है. आपहीके प्रतापसे जलते लाक्षाभवनमेंसे पाण्ड- ' वॉकी रक्षा हुई थी, मरी समाम मेरी लजा रखनेवाले भी आप ही हैं, दुर्वासाके कोपमेंसे मुक्ति देनेवाले भी आप ही हो. मैं आपकी वहिन हूं! अहोरात्र आपहीका भजन करती हूं. पाण्डव आपके भक्तजन हैं. ये मक्त आपके शरण हैं तथा शरणागतकी रक्षा करना आप जो मगतान क्या सनका कार्य नहीं? मेरा विधवा होना क्या आपको रुवेगा ? द्या करो ! करणा करो ! भक्तभयभंजन ! इस संकटोंमेंसे रक्षा करनेवाला आपके सिवाय दूसरा कोई समर्थ नहीं, बांह गहेकी लाज रक्खो.

्ट्रें o — भींची तब तस्वर भयो, काटो तब भयो आज। (जहाज) तारे पर इवे नहीं, वाह गडेकी लाज।।

जो भीष्मपितामह अपने पुत्रोंके ऊपर ही अकुपावनत होंगे तथा पाण्डव निर्वीं होंगे, तो जंगत्में नीतिपर अनीतिका जय होगा. दुर्योः-धनने हमको जो जो संकट-दिये हैं उन उन संकटोंका उसको जरा भी बदला न मिलेगा ? अरे ! उसने जो अवर्मा बरण किया है, वह अवर्मा बरण क्यां सफल ही होता ? वहें भाईकी खी जो माता समान है, उसको भरी . समामे लाकर उसके वस खिचवा कर जो दुष्टता उस दुष्टने दर्शायी है. चसका फल मिले विना निष्कंटक राज्यका वह स्वामी हो वैठेगा ? द्रष्टात्मा दःशासनने जब बृद्ध जनोंके समक्ष निर्शः जनसे मुझको कहा कि 'त् द्रयों। वतकी जंबापर केठ ' उस चमय भीमने प्रतिज्ञा की कि ' दुःशासनके रक्तसे तेरी देणी भिगोऊंगा तव ही ये केञकलाप वॅघेंगे,' वह प्रतिहा क्या निष्फल होगी ? यह खब आप कैसे सहन करेगे ! हे भगवन् ! हे महेश ! हे शरणा-गतवत्सल ! आपकी इच्छा विना एक तृण भी नहीं दिल सकता. आपने ही अर्जुनसे कहा है कि - " मयैवैते निहताः" - 'भैने सवको मार दिया इ ' वह वचन केंसे झूठा किये देते हो ? अच्छा ! आपकी इच्छा जो सुझे विधवा बनानेकी, दुर्योधनको निष्कंटक राज्य प्राप्त करानेकी हो तो वैसा हो, पर जगत् क्या कहेगा ? 'पाण्डवोंके पक्षरें श्रीकृष्ण जैसा समर्थ जगः क्रियंसा होते भी, अतीतिमान कौरवाँने उनका नाश किया,' धर्म पर अध-मैका विजय हुआ ! "

श्रीक्रण शान्त मनसे बोके — "हे क्रव्णा! में तथा तू एक ही है, तृ माया है, में महेश्वर हूं, तृ शक्ति हैं, में सर्वेश्वर हूं; पर में भक्ताधीन भगवान हूं, 'ये पाण्ड्य मेरे भक्त हैं, ' यह सत्य है. पर ऐसा ही मेरा परम भक्त-भीत्मिपितामह भी है. हे द्रौपदी! भक्तकी इच्छाके विना में एक पत्ता भी नहीं हिला सकता!" श्रीकृष्णकें ये वचन सुनकर द्रीपदी विह्नल हो रोने लगी, तब कर-णासिधु दीनवत्सल भगवानने कहा — "रानी द्रीपदी! पांडवोंकी रक्षा करनी हो तो मेरे साथ चलो, हम कोई युक्ति निकालेंगे. "

द्रीपदी बोळी — "आपकी आज्ञापालक तो मैं सदा ही हूं. आप ही पाण्डवोंकी रक्षा करनेको समर्थ हो, कहो, मैं आपकी क्या आज्ञा पालन कहं ?"

तुरंत श्रीकृष्ण खंडे होंगये. द्रौपदी भी दोनों हाथ जोड़ खड़ी हो गयी और चसने पितियोंको प्रणाम किया. फिर श्रीकृष्ण देवी द्रोपदीको साथ के युधिष्टिरके तम्बूमेंसे बाहर निकले. मंत्रसभाका कोई भी कृष्णके मेर्को समझ न सका. सब मनमें चितातुर ही थे. सबक़ी शांतिका केन्द्र श्रीकृष्ण ही थे. इस समय सबकी वृत्ति कृष्णमय ही थी.

तम्बूमेंसे बाहर निकल श्रीकृष्णने कहा — "द्रौपदी ! इस अंबेरी आधी रातमें मेरे साथ आखोगी ? तुमको कोई भय तो नहीं ?"

द्रीपदीने कहा — " जहां सर्वेश्वर हैं वहां अय क्या ? चलो, कहां जाना है ? में सदा आपकी आज्ञानुसार 'सूर्यके पीछे २ जैसे छाया जाती है,' वैसे आपके पीछे २ आऊंगी."

फिर श्रीकृष्ण तथा द्रौपदी पांड्वसेनाकी छावनीको लांघते फांदते अनेक मार्ग सथा तम्बू देखते २ आगे २ चलने लगे. चलते २ द्रौपदी बहुत श्रक गरी और करुणस्वरसे बोली — "हे भगवन्! आप सुझे कहां लिये जाते हैं ?"

श्रीकृष्णने कहा – " पांडवोंको मृत्युमुखसे उवारनेके छिये."

द्रीपदी बोली — "अब तो मैं बिलकुल थक गयी हूं, पीछली रातका मुर्गा भी बोलने लगा है. तो आप मुझे कहां लिये चलते हो सो कहो. अब बहुत आगे चलनेकी मुझमें शक्ति नहीं रही." ऐसी बातें करते चलते २ वे कौरबोंकी छावनीकी सीमापर आ पहुँचे.

तारागण चमक दमक रहे थे, खर्वत्र शांतिका साम्राज्य व्याप रहा था, वे दोनों शांतिमें छवछीन होते जा रहे हैं, इसमेंसे अनेक प्रकारके मेद प्रभे-दका आमोद प्रमोद जान् पडता है. इस समय माया और महेश्वर सीमाके बाहर आये. दूरसे एक चमचमाता प्रकाश करता तम्बू दिखायी देता था. उसे बताकर श्रीकृष्णने कहा — "हे सति द्रौपदी! अव बहुत आगे नहीं जाना है, में कहता हूं इसे ध्यानपूर्वक सुनो। 'यह सामने जो शिक्षर दिखाई देता है, वह भीषमितामहका है, भीष्मितामह सद्गं जायत् ही हैं, उनको जाकर प्रणाम करो तथा आजीर्वाद प्रहण करो,' यही आजीर्वाद पांडवोंको जृत्युके मुखमेंसे वचावेगा.''

भीष्मिवितामहके शिविरके आसपास पहरेदार पहरा देते थे, तंबुके वाहर तथा भीतर दीपकका प्रकाश छा रहा था, कमखायका तंबु चमाचम चमक ग्हा था. देवी द्रीपदी दरवाजे के समीप पहुँची. 'भीष्मिवितामहके जिविरमे किसी कीको जानेकी आज्ञा नहीं थी,' परंतु 'देवी द्रीपदीका अछीकिक पाठिव्रत्य भीष्मिपितामह जानते थे,' इस छिये ' चनको किसी भी जगह और किसी भी समय आनेका प्रतिवंध नहीं था,' यह बात सब पहरेदार जानते थे, इससे विना रोकटोक देवी द्रीपदी पितामहके शिविरमें दाखिल हुई.

क्यों ही देनी द्रौपदी शिविरमें पहुँची कि उसी क्षण एक चोवदारका क्य वागण कर श्रीकृष्णने भी शिविरमें जानेका प्रयत्न किया, पहरेदारने उनको रोका, श्रीकृष्णने एक कोरसे हटकर दूसरी कोरसे जानेका प्रयत्न किया, पर सब तरफसे रोके गये. अंतमें उस लामनी करके ऐसी चपलतासे श्रीकृष्ण गिविरमें दाखिल होगये, कि पहरेदार देखते ही रहे. श्रीकृष्णने चोवदारका ऐसा रूप धारण किया था कि उनको कोई भी पहचान न सका. तंत्रुमें दाखिल होकर चोवदारों के बैठनेके स्टूल (मोढा) पर श्रीकृष्ण बैठ गये और देशी द्रौपती नहा मीक्मिपतामह जन्यापर सोते थे, उस खंड़में गयी.

पितामह परंगपर पहे हुए रंवे पर किये सोते थे, श्वेष शाल ओहे हुए थे, नेत्र मृंदे हुए थे तथा मनमे जित श्रीकृष्ण परमात्माने द्रौपदीको पाइवाको समय देनेको सेना था, उन्हीं परमात्माका ध्यान करते थे. नंद-नन्दनका जप उनके मुखसे हो रहा था. वे महात्मा सीष्म श्रीकृष्णकी सद्भुत लीलाका साक्षात्कार करते थे. उसी समय हीपदीने जाकर प्रणाम करके कहा — "ससुरजी! में आपको प्रणाम करती हूं ?"

नेत्र मृंदे ही भीष्मिषितामहने कहा — असंड सौभाग्यवती भव!" भिर नेत्र खोलकर कहा — अहो | कौन ! | देवी द्रीपदी !!! तुम — तुम इस पीछली रातमें यहां कहां ?"

द्रोपदीन भीष्मिपतामहकी लाज करके कहा — " समुरजी! आजके दिवस आपकी पुत्रवयू सौमाग्यवती है! इस सौभाग्यसहित आपका अंतिम दर्शन करने आयी हूं! अपने स्वामियोकी आज्ञासे आपरा दर्शन बंदन करने आयी हूं! आपने प्रतिक्षा की है कि 'कल सबेरे अपाण्डवी पृथ्वी करूंगा!' आपका वचन कभी मिथ्या नहीं होता. आप सत्यवादी हैं, इससे कल अपाण्डव पृथ्वी होगी. आपके पुत्रोंके अवसानके बाद, आपकी पुत्रवध 'में फिर सौभाग्यलहित आपका दर्शन तथा पूजन नहीं कर सकूंगी,' इससे आपको अन्तिम नमस्कार करने आयी हूं!"

्तुरंत ही भीष्मिवतामह शञ्यापर एठके बैठगये और द्रौपदीसे पूछा — "इस समय तुम किसके साथ आधी हो ?"

श्रीकृष्णके सिखानेके अनुसार द्रीपदीने कहा — "सेवकके साय !" भीष्मिपतामह बोले — "द्रीपदी! यह सब प्रपंच श्रीकृष्णका जान पहता है. उनके विना अन्यकी खुद्धि ही नहीं. तुम्हारा वह सेवक कहां हैं ? वह अनाथका नाथ, दीनवरसल, अक्तरस्रक, पाण्डवोंका प्रिय मित्र, देवकीका जाया, गोपियोंका प्राणं, लाड़िला गोपाल, कन्हैया, तेरा सेवक कहां है ?"

भीष्मिपतामहकी अगाध बुद्धि देख द्रौपदी दिख्मूह वन गयी, संघ-ममें पह गयी.

भीष्मिषितामह एकदम खड़े हुए और द्रीपदीसे कहा " दे अनाथके नाथ कहां हैं ? उनके मुझे दुईन फराओ !"

द्रीपदीने कहा - " हे महाराज ! वे तो द्वारपर हैं !"

तुरनत ही वने 'पांच भीष्मिवासह तंनूकी पहली कनातके बाहर लाये. यहां चोबदारके वेषमें श्रीकृष्ण परमात्मा हाथमें छही लिये खडे थे. एनके दर्शन फर्र विश्मित मनसे हाथ जोड़कर खड़े रहे और उनके चरण-कमलोंमें आनंदाश्रु ढाछते हुए प्रणाम करके बोले — "हे जगतके नाथ! हे पाण्डवोंके सखा! आपको इतना परिश्रम करनेका क्या प्रयोजन ? ऐसा प्रपंच रचनेका क्या प्रयोजन ? आपका मारा हुआ सब जगत् मरा हुआ ही है. इसी जगतमें में भी हूं. यह दास आपकी इच्छाके सदा आधीन है. ह केशन! हे परम प्रभो परमात्मन्! हे चिदानंद स्वरूप! आपकी इच्छा विना एक पत्ता भी हिल नहीं सकता, तो यह आपका दास किस गिनतीम है शापकी इच्छानुसार पदन बहता है, सूर्य तपता है, अपि प्रकाशता ह, ब्रह्मा सृष्टि रचता है, कह संहार करता है. आपकी इच्छानुसार इस सृष्टिका व्यवहार चलता है. आप ही इस जगतके जीवेंके जन्म, चिंड, जरा, मृत्युके कारण हो. आपकी आज्ञाका कोई भी उल्लंबन कर नहीं सकता. ऐसे आपने इस दासके लिये प्रयास क्यों काया! हे देवकीनंदन!

हे यशोदाके आनंदवर्धन ! हे गोपियोंके प्राण ! हे प्रेमके सागर ! हे सिंचदानंद ! हे महेश्वर ! में आपकी किसी भी आज्ञाका पालन न कर्ल, ऐसा कभी हो सकता है ? आपका नामस्मरण ही इस जगतके शोकमेंसे तथा मोहमेंसे रक्षा करनेवाला है. 'हरि' ऐसे दो अक्षरका शब्द ही प्राणियोंको संसारक्षी महासागरमेंसे तारकर अक्षय, अभय, सर्व सुखके धामरूप तट पर पहुंचाता है, ऐसे हरिरूप श्रीकृष्णचन्द्रको मेरे लिये इतना अम न सठाना चाहिये."

ऐसा कहते कहते भीष्मिपितामह ऐसे गद्गद होगये कि उनका कंठ हक गया; फिर वे परमातमाके चरणोंमें मस्तक रखकर पहे ही रहे. तव उनको चठा-कर श्रीकृष्ण परमातमाने कहा — "हे भीष्मिपितामह! आप मेरं स्वाभी हो, वहे हो. आपकी सब आज्ञा पाळनेको ही में इस व्यवहाग्वन्थनसे सदा ही वंधनके हूं. में आपका दास हूं. मुझे जो साज्ञा करो उसे उठानेको में तत्पर हूं."

भीष्मिपितामहने कहा - "हे गोवीकात! हे जनाईन ! हे जगनाथ ! हे परम पुरुष ! हे पुरुषोत्तम ! आपके बचन सुनकर मुझे अत्यन्त कीदासीन्य प्राप्त हुआ है. क्या आप अब भी मुझे कसौटी पर कसते हैं ? में क्या आपका स्वरूप जानता नहीं ? कौरवाँकी समाने दुर्योधनको, रणने अर्जु-नकी जिस विराट स्वरूपका आपने दर्शन कराया वे आप नहीं १ हे प्रभी ! आप इस विश्वका कारण हैं, विश्वका पालन करनेवाले हैं, अव्यक्त हैं, अहिनाजी हैं. दैरयोंका संहार करनेवाले हैं, विगतनिद्र, प्राणवायुका विजय करनेवाले, शान्त, दांत तथा जितेद्रिय हैं, सबके साक्षी हैं, मक्कोंको आनंह देनेवाले हैं. भक्तोंका पालन करनेवाले हैं, अनेक अवतार घारण कर अनेक छीछाएं करनेवाछे हैं, धर्मकी संख्यापनाके लिये अनेक अवतारघारी हैं. हे भगवान ! हे कमलनयन ! आप इस सेवकके ऊपर - अपने भक्तार - दया करके उससे छल न कों! कौरवोंकी इच्छा तम करनेके लिये जन मैने प्रतिज्ञा कीयी थी, तब ही में जानता था कि ' आपकी इच्छा विना एक तृण भी नहीं हिल सकता.' आपने अर्जुनसे कहा है कि 'सब कौरव थौद्धा वीरोंका मेंने पहलेसे इनन किया है,' पर मेरे लिये आपको जो श्रम पड़ा है, इस अपराधके लिये क्षमा करो, क्षमा करो ! "

महातमा, परमात्माके परम भक्त भीष्मिपितामहके दीन वचन सुनकर श्रीकृष्ण भी गद्गद हो गये. फिर प्रमपुरस्सर भीष्मिपितामहका हाथ पकड़-कर छात्तीसे लगकर बोले-"हे भीष्मिपितामह! हे तत्त्वके उत्त्वको जाननेवाले गांगेय! हे परम भक्त! आप छतार्थ हो, आपके समान तीनों लोकमें कोई भी नहीं, आप और में एक ही हैं, तथापि में आपके अधीन

हूं. हे नरशार्दुल! हे नैष्ठिक ब्रह्मचारिन्! हे सत्यप्रतिक्ष! हे अभेद्रूप! आपके वचनका खंडन करनेको में समर्थ नहीं, ' अपनी कीशी हुई प्रति-ज्ञाको आप ही सफल करेंगे,' ऐसा निश्चय होनेसे तथा जैसे करनेसे ' धर्म पर अधमका विजय हो, उस अनीतिको संसारमें फैलनेसे रोकनेके लिये ही मुझे यह अम छेना पढ़ा है. हे भक्त भीष्म ! हे गांगेय ! अपनी प्रतिज्ञाकी निष्फळ करनेको आप ही समर्थ हैं, अन्य नहीं. पाण्ड्व तो क्या, बल्कि 'इस ब्रह्माण्डका स्वामी को मैं हूं,' वह भी गृह प्रतिक्का अन्यथा करनेको समर्थ नहीं, तो फिर औरकी तो सामर्थ्य ही क्या? यह द्रौपदी मेरी परम अक्त है. वैसे ही आप भी हैं. पाण्डवोंसे भी आप मुझे परम प्रिय हो. विश्वका अचल नियम यह है कि, 'माता - पिता पुत्रोंके रक्षणकृत हैं.' इस अचल नियमका भंग न हो, इस लिये इस द्रीपदीको आपके चरणोंमें नंदना कर-नेके लिये मैंने प्रेरणां कीथी है तथा जनाया दें कि 'पाण्डवों पर आये हुए इस महान संकटमेंसे उनका उद्धार करनेके लिये भीष्मिपितामहके विना अन्य समर्थ नहीं, भीष्मिपतामहका तू आशीर्वाद प्राप्त कर, इसीसे तेरा सौभाग्य बना रहेगा - रक्षित होगा !' हे भक्तशिरोमणि ! द्रीपदीकी सौभा-न्यकी कामना आपने सफल की है तथा पाण्डवोंको मृत्युके सुखसे बचाया है. 'आपकी मृत्यका उपाय क्या है,' आप यही द्रीपदीसे कहो, क्योंकि आप स्वच्छंद मृत्य पानेवाछे हो."

भीष्पितामह बोळे — हे सचराचरव्यापी प्रभो ! हे विभो ! हे सर्वज्ञ ! आपसे क्या बात गुप्त है ? 'शिखंडीके बाणसे ही मेरी मृत्यु है' सो आप जानते हैं पर मुझे किस लिये पूछते हैं ? क्या इतनेहीके लिये आपको अम खेना पड़ा ? हे दीनद्यालो ! हे भक्तवत्सल ! हे करुणासागर ! आपके एक निमेषमात्रसे ही सारे संसारका प्रलय हो सकता है, तब में किस गिनतीमें ?'

श्रीकृष्णने कहा — 'हे महात्मन् ! हे गांगेय ! हे स्वच्छंद्मृत्युकारक ! श्रापकी इच्छाके विना आपकी मृत्यु करनेको कौन समर्थ हैं ! तिसपर भी आप मेरे परम भक्त ! फिर आपकी मृत्यु कोई कैसे कर सकता है ! 'में जो यह सब रचता हूं, पालता हूं, संहार करता हूं, सो समर्थ नहीं !' तो पांडव कैसे समर्थ बनेंगे ! पाण्डव आपके पुत्र हैं, इनके कल्याणके लिये आप सदा ही उत्सुक रहो इसमें कुछ आश्र्य नहीं, पर आपने प्रविज्ञा कीयी है कि 'इस्. रणसंप्राममें में नहीं या पाण्डव नहीं,' यह आपकी प्रतिज्ञा सदा आपकी इच्छाके अनुसार ही सफर्ड हो सकती है. आपके बाहुबडके आगे बाण्डवोंका पराजय ही है तथा 'पाण्डवोंका पराजय नाइ। तीनों लोकमें

आपकी कीर्ति तथा यशको \* लांक्छन लगानेवाला है,' इस सयसे ही देवी होपदीको आपके आशीर्वादके लिये, अखंड सीमाग्यकी प्राप्तिके लिये, आप जैसे नित्यब्रह्मचारीके चरणोंमें शरण छाया हूं. पाण्डव जो आपके पुत्र हैं उनकी रक्षा भापकी इच्छानुसार हुई है. भापको हरानेको पाइव समर्थ नहीं तथा पाण्डवोंको भाप मारें तो 'विवाने संवानका घात किया ' इस अधर्मके पातक और अपकीर्तिमेंसे संरक्षण तथा आपकी प्रतिहाा 'में नहीं या पांड्व नहीं.' इसका सफल कराना इसी कारणसे मैंने आपकी भक्तिके अधीन हो, आपके पास द्रीपदीको वग्दान दिलानेकी प्रेरणा कीयी है. हे भक्त! भें -सदा भक्तकी ही इच्छाका बशवर्ती हूं.' अपने मक्तकी इच्छासे में किचित भी दर नहीं जा सकता. जो आपकी इच्छासे विपरीत हो तो मेरे 'भक्त-रक्षणका विरद' जाय, कि जिसे में सह नहीं सकता. हे गांगेय! 'जो अप-नेको अर्पण करता है वह दूसरेको बचाता है, पर आपको तो अपनेको व्यर्ण कर अपनी आत्माको बचाना है. आप 'जीवनका लघुत्व और मर्णका भव्यत्व' भली भांति जानते हैं. आपने व्यवहारसंबंधसे वेंधकर अपने दिग-न्तपर्यन्त न्याप्त विशाल प्रफुद्धित आत्माको छेश बुलाया है, धर्षसे अपनी तृप्त आत्माको नीचा नवाया है, इसे में धहन नहीं कर सकता. आप जीवन्मक हो, पर आपमें व्यवहार्यधकी जो स्वाभाविक वासना थी. उसका आज आपने क्षय किया है, तथा आप विदेहसुक्त सिद्ध हुए हो, क्योंकि परम अक्षरमद्यका आपको साखात्कार हुआ है और सदसद्द्रप मायाको सेदकर परब्रह्मके अनुभवी आत्मस्य हुए हो. 'इस पृथ्वीपर आपका भावी जीवन के काकारी न हो.' इससे मुझमें समानेके लिये ही आपके मुखसे व्यापका मृत्यू निर्माण कराना आवश्यक देखा और परजीवनके समीप स्वजीवन तुच्छा वतलानेके लिये भापको प्रयाण सूचित किया है. हे सम प्राण ! परम अमेड भक्त । प्रारव्यकर्मके भोग अज्ञानी तथा ज्ञानीको समान होते हैं, पर ज्ञानीको धेर्यके कारण छेश नहीं होता और धेर्यरहित अज्ञानी क्लेश पाता है. मार्ग चलनेमें दो पुरुष समान गीतिसे ही स्वपरिश्रमके वश होते हैं, पर जो मार्गके अन्तरको जानता है वह घेर्य रखकर धीरे २ चलता है तया अझानी नहीं जाननेवाला व्याक्कर बनकर क्लेश भोगता है. गांगेय ! आप पूर्ण ज्ञानी है, पूर्ण भक्त हैं, मेरे अंनर (हृद्य) हो, आप को ही विदित

<sup>\*</sup> यश-दान टनेसं 'कीर्ति' और वीरतासे नो प्राप्त हो वह 'यश'. भीव्यनो के दोनों गुण थे. † व्यवहारवंध-संवधी जनोके स्नेह.

है कि 'आप हैं प्रमुख जिनके ऐसे सब कौरव योद्धावीर पूर्वसे लीकिक दृष्टिमें मारे हुए हैं, स्वतः मरे हुए ही है' यह सत्य हैं, तथापि 'जो आप सो में ही हूं,' इससे आपकी इच्छाके विरुद्ध में कुछ भी नहीं कर सकता. आनी मेरा हृदय है,' पर भक्त तो मेरा साक्षात् स्वरूप है. जो मुझमें ही छीन है, अहंकारवृत्तिसे रहित हैं, केवल आत्माराम है, वह कुछ भी इच्छा नहीं करता. वह कंमनारहित ही है. हे पितामह! ऐसे ही तुम मेरे परम. भक्त हो, सत्त्वरूपका अनुभव करनेवाले हो, प्रबुद्ध हो, महात्मा हो, अचल हो, मेदसे रहित हो. हे तत्त्वके तत्त्वको जाननेवाले! स्वत्वरूपके आनन्दमें सहा आनन्दसे रमनेवाले! आपने मुझे जीता है. आपकी आज्ञाका एलंघन करनेको में समर्थ नहीं. अब कहो में आपका क्या प्रिय कहं ?

भीष्मिपतामहने गद्गद स्वरसे कहा — "हे परव्रहा! हे परमात्मन्! हे सकल सृष्टिके स्वामिन्! वापके स्वरूपकी प्राप्तिमें ही मेरी कृतार्थता है. 'आपकी इच्छा पांड्वोंको विजय प्राप्त करानेकी है,' यह आपका एक निमेष मात्रका कर्तव्य है. यह सब जगत् मृत्युके मुखमें ही है. आप कालके भी काल हैं और अक्षरके स्वामी हैं. आपके दर्शन यही मुझको सालोक्य, सामीप्य तथा सायुक्य मुक्ति है. इससे अधिक मुझे क्या चाहिये! आपके नित्यमुक्त स्वरूपका मेरे हृदयमें दर्शन स्मरण रहे और:—

"भारत युद्ध समय जो सुन्दरं अर्जुन रथको हांक्यो। वह श्रीकृष्ण रूप जग सुन्दर मम मनरो रहे झांक्यो॥ सुन्दर अलकावली मध्य है रणकी रेणु लिपटायी। सोहें श्रमजलविन्दु वदनपर लिब लागे सुखदायी॥ मम तीखे वाणनसे धायल लिख कवच तन धारवो। अनुदिन रहो मम लोचन आगे, यह वर में निर्धाख्यो॥ जिन मेरो पण राखनके हित निज पण दीन्हो टारी। तिहि स्वरूपमें लागे लगनी, गति मेरी बनवारी॥ पांडवसेनाको लिख मुलित, मम सम्मुख धसी आयो। कोए भरी दृष्टी किर स्वामी, चक्कर फेरि हरायो॥ पग पकडे पारथ वहां रोके, सृष्टी धरधर कांपे। किरगणदलन हेतु केहरिसम, किर उल्लाह वहु आपे॥ सखा विनयको कल्ल न गिनके, मम वध इच्ला धाया। दृष्टि रहो तन कवच मनोहर, शोमि रहा धन लाया। वीताम्बर फहराय रह्यो है, यह लिब लागे प्यारी। यही कर वसी चित मेरे, सदा श्रीगिरिवरधारी।"

<sup>\*</sup> झानी त्वातमेव से मतम्

प्रभुखंहपंमे विलय किया. दशवे दिंवसंके महाभारतके युद्धमें शिखंडीके निमित्त, परन्तु सत्यका विजय करके अर्जुनके बाणसे पॅरॉकंयको प्राप्त हुए तथा परमात्माके रूपमें ही विलीन होकर उत्तरायणमें स्थूल देहका त्यागकर, सिंहमके पार देवयान मार्गमें विचरे. भक्तकी इच्छा पूर्ण करनेवाले परमात्माने को अंद्भुत लीला इस प्रसंगपर दशियी है, उसका वर्णन नहीं हो सकता, अवर्णनीय है, अनिर्वचनीय है.\*

े योगीन्द्र महार्तमाने सुविचारको संबोधन करके कहा -- "हे तात र्सुविचार! 'परमात्मा सदा ही अपने भक्तके अधीन हैं.' नैसी २ भावनासे

\* अहैतात्मक दर्शनके इस प्रथमें हैतभाव दर्शानेवाले इस बिहुको देख, पाठ-कॉमें किसी र को शंका होगी, क्योंकि 'भक्ताधीन भगवान नामका यह बिन्दु है, इससे स्पष्ट हैतकी प्रतीति होती है. परंतु ऐसा नहीं, सूक्ष्म दृष्टिसे देखनेपर दृतंत जान पहेगा. कारण कि, इस विन्दुमें तो 'अभेदपद कैसे प्राप्त किया जाय,' इतका विवेचन किया गया है, और हैतका वाध करके अभेद भाव ही सिद्ध किया गया है. यहां भक्त शब्दसे तात्पर्य स्वक्षिंका जाननेवाला जीवात्मा समझना तथा मगवान बिन्दसे शुद्ध परमझ परमात्मा समझना. जीवात्मा यशिष परमात्माके स्वक्ष्पमें मिल जाता है, तो भी वह परमात्माका अशक्ष्य (अश्वा) ही गिना जाता है. इसमें समुक्त तरंगन्याय एक दृशन्तभूत है. जैसे तरंग समुद्रमें ही उत्पन्न होकर समुद्रमें ही फिर मिल जाते हैं, परंतु तरंगको कोई समुद्र नहीं कहता, विक्त तरंग समुद्रके ही कहलाते हैं, ऐसे ही जीव न्यापक महामें मिल जाता है तो भी वह महा नहीं बल्क वह महामृत कहा जाता है. इस सिद्धानतको अहैत मतके प्रतिपादन करनेवाले श्रीमच्छंकराचार्यने

'सत्यिप भेदापगमे नाथ तवाहं न मामकीनस्त्वम् । सामुद्रो हि तरंगः कचन समुद्रो न तारंगः॥'

इस कोक में अभेदका हार्द, अहैत — मतका सारांश, वेदान्तमतका रहस्य जनावा है. ईसका अध यह है कि, 'हे नाथ! तुममें और मुझमें भेद नहीं, अभेद हे, यह वाविष सत्य है तो भी में तुम्हारा हूं, तुम मेरेन हीं, जैसे कि समुद्रके तरंग होते हैं, पर तरंगोंका समुद्र नहीं होता.' इसमें झानके साथ मिकरस उछल रहा है. इससे भी अधिक स्पष्ट कवन एक स्थानपर भगवान श्रीइंकराचार्यजीने इस प्रकार किया है ऐसा मुझे स्मरण है.

> देहरण्या तु दासोऽहं जीवरण्या त्वदंशकः। आत्मबुद्धचा त्वमेवाहमिति में निश्चिता मतिः॥

अर्थ: - हे प्रमो ! देहदृष्टिके देखते तो में, आपका दास हूं (कारण कि तुम सर्वग्रुणमुक्त स्वामी हो ), जीवभावसे देखते में आपका अंश्वास प्रकटा हूं तथा अर आरमदृष्टिके देखते को आप हैं वही में हूं [ जो तुम वही में हूं, तुमसे में खुदा नहीं और मुझसे तुम खुदे नहीं ] ऐसी मेरी निश्चित मित है।

भक्त परमात्माको भजता है वैसी २ भावनासे परमात्मा<sup>क</sup> उसके अधीन हो रहता है." जब कौरवसमाके अन्य जीव श्रीकृष्णको मनुष्यभावते देखते थे. तब जीवनमुक्त भीव्मिपतामह श्रीकृष्णको प्रमात्माके शुद्ध स्वरूपमें देखते थे. श्रीकृष्णका यथार्थ अमेद एकर्समय स्वरूप कीरवसभामे केवल भीष्म-पितामह तथा विदुर दो ही देख सके ये तथा उन्हींके परमातमा अभीन था, और जीवोंको तो अपनी २ भावनारूप दर्शन हुए थे. इस सृष्टिका संहार करनेमें समये ऐसा परमात्मा भीष्मिपतामहका काल लानेमें असमर्थ न था, परंत परमात्ममय ही भीष्मिपतामह थे. परमात्माके वे वश न थे, बल्कि परमात्मा उनके वहाँमें था. कारण कि वे परमात्माके ऐक्यका अनुभव करते थे. भीडमिवतामह परमारंमाके परम भक्त थे. उन्हीमें रावदिन लीन थे. वे उनका प्रत्यक्ष दर्शन जनसमूहमे वा एकान्तमें किया करते थे. ऐसे भक्तजनकी प्रतिज्ञा निष्फल न करनेके लिये, द्रौपदीको साथ लेकर, भीष्प्रितामहका आशीर्वाद दिलाकर उनका ही वचन सफल कर वताया है. श्रीऋष्ण अकेले ही जानते थे कि 'भीष्म दुराधर्प हैं, अजित हैं, इस लोकमें उनकी बराबरी करनेवाला कोई भी नहीं.' वैसे ही श्रीकृष्ण परमात्माके भी वे परम भक्त य, और श्रीकृष्णको भी जीते हुए थे! ऐसे परम भक्तकी प्रतिज्ञा निष्कल हो, इसे परमात्मा सहन नहीं कर सकता. प्रिय वस्स सुविचार! इसी भक्तकी प्रतिज्ञा पूर्ण करनेके लिये परमात्माने अपनी प्रतिज्ञा छोड चक्ररूपी शस्त्र हायमें लिया था. अपने भक्तोंके हितके लिये परमात्माने थोडा श्रम नहीं उठाया. प्रहादको जब संकट आ पडा, तब नृसिंहका अमानुषी रूप धारण करके उसके संकटका निवारण किया था और भक्त तथा प्रिय सखा अर्जुनको रणमें तृषा लगी, तत्र वहीं गंगा उत्पन्न करके उसकी तृषा मेटी थी. परमा-त्माने जेनक भक्तोंकी अनेक समय कामनाएं पूरी की हैं.

### श्रीकृष्णरूपका रहस्य

हे प्रिय वत्सो! श्रीकृष्ण परमात्मा पूर्ण अवतारी हैं, इनका स्वरूप दिश्य है, इनका ज्ञान भी दिश्य है. इस परम अद्भुत स्वरूपकी अवतार-लीलाका रहस्य भी अद्भुत ही है. 'नंद ब्रह्म है, यशोदा मुक्ति है, वसुदेव वेद है, देवकी ब्रह्मविद्या है, गोपी=गो (पृथ्वी, वाणी, इंद्रिय, गो ) हैं, श्रीकृष्णजीके हाथकी छडी योगमंत्र है, वंशी सोम्यरूप है, गोपसला देवता हैं, वनके वृक्ष तपस्त्री हैं तथा बुंदावन यह साक्षात् वैकुंठ ही है. वलमद्र य

<sup>\*</sup> ये यथा मा श्रपयन्ते तास्त्येव भजाम्यहम् ।

शेषनाग हैं तथा स्वयं (श्रीकृष्ण) वेदके निरूपण किये हुए परमद्वाका स्वरूप हैं, श्रीकृष्णजीने जो अनेक प्रकारकी छीछायें की हैं उनमें अपर माता रोहिणी यह ध्यानमूर्ति है, सत्यमामा यह अहिंसा स्वरूप है, अक्रूर यह सत्य है, उद्धव यह इंद्रियनियह है, कंस यह कछह है, अघासुर काम है, चाणूर द्वेष है, मुष्टिक मत्सर है, इवलयापीड दर्प है, वकासुर गर्व है, तृणावते छोम है, मुष्टिक मत्सर है, इवलयापीड दर्प है, वकासुर गर्व है, तृणावते छोम है, केशी साक्षात कोधकी मूर्ति है, श्रीकृष्णका धारण किया हुआ शंख यह छक्ष्मी है, नंदक खन्न यह रुद्रका उम रूप है, सुर्शन चक्र यह बानचिह है, धारण किये हुए बाण काछ हैं, शार्ज़ धतुष माया है, पद्म जगतका वीज है, वेजयंती माला वायु है, तुलसीमाला भक्ति है, चामर धर्म है, छत्र आकाश है तथा पटरानी रुक्मिणी यह बुद्धि आर्दिशक्ति महामाया है.' ऐसे श्रीकृष्णके परम स्वरूपका स्मरण भीवमितामहकी दृष्टिक सम्मुख प्रतिश्वण रहता था, श्रीकृष्णसे भिन्न उन्हे कुछ भी दृष्टि नहीं पड़ता था. चरा चरमें जहां रू दृष्टिपात होता वहां रू इसी इसी स्वरूपमें विहार करते थे. सर्व कमे धर्म श्रीकृष्णको अभित कर फलामिलंधिके त्यागी रहते थे और कामरहित बन, उन्हींको परमद्वा, पूर्णका पूर्ण, तत्त्वका तत्त्व, सारका सार, जानते अनुभव करते थे, ऐसे परम भक्त भीवमके श्रीकृष्ण अधीन ही थे.

हे जीवन्युक्तो! परमात्माका तुम्हें क्षणभर भी ध्यान लक्ष्य न छोडना चाहिये. 'खसीके लक्ष्यमे जो जीव निमग्न होता है उसने सब तीयोंमें स्नान किया, सब प्रध्वीका दान किया, सहस्र यज्ञ किये, पितरोंका उद्धार किया, देवोंका यजन किया,' ऐसा समझना. परमात्माके लक्ष्यमें विहार करता जीव संसारीं नहीं, देही नहीं, किंतु कामनासे ग्रुक्त ही है, नित्य कैवल्यको प्राप्त करनेवाला है, निर्गुण ब्रह्म है. उसको इंद्रियोंके अर्थके विषे, वैसे ही कर्मके विषे आसक्ति नहीं रहती. जिस पुरुषने सर्व संकल्पोंका नाश किया है, वही चिदानंदरूप परब्रह्मका सखा है, वंधु है, चिदानंदरूप ही है. परमा-साकी सायुज्य मुक्ति प्राप्त करनेके लिये 'प्रथम अवण, कीर्तन तथा स्मरणकी आवश्यकता है, फिर पादसेवन, अर्चन तथा वंदन करते २ दास्यभाव मनमें लाना चाहिये.' इस दास्यभावमें 'में उसका हूं,' ऐसा विचार मनमें हद करना चाहिये. यह शरण श्रेष्ठ है, पर मृदु है. इसमे पुरुषको मनमें मनसा वाचा कर्मणा यही हत निश्चय कर लेना चाहिये कि 'हे दीनवत्सल! हे द्यासिंघो! हे करणासागर! आपका अलेकिक स्वरूप जाननेकों में असम्य हुं, पर आपका स्वरूप में देखता हूं और आपहीके प्रममें रमण करता हुं, पर आपका स्वरूप में देखता हूं और आपहीके प्रममें रमण करता हुं, हे नाथ! मेरे और आपके बीच बढा मेद है, पर में तुन्हारा ही हुं, में

तुन्हारे शरण हूं, में आपका परम भक्त हूं. हे नाथ! तुम मेरे नहीं, तथापि में तुन्हारा हूं, इस लिये मेरे ऊपर दया करके मुझे अपनी भक्तिका परम अधिकारी करो और अपनी गरणमें लो. इस नरकरूप संसारके अपार दुःखमेंसे तथार कर अपनी सेवाका अधिकारी करो. हे नाथ! जैसे समुद्रमेंसे तथार कर अपनी सेवाका अधिकारी करो. हे नाथ! जैसे समुद्रमेंसे तथार कर अपनी सेवाका अधिकारी करो. हे नाथ! जैसे समुद्रमेंसे तथात हुई तंगी समुद्रकी हैं, समुद्र तरंगीका नहीं, वैसे हे दीनवस्तल! में तुन्हारा हूं, तुम मेरे नहीं.! यह स्थित प्राप्त करनेके लिये साधनोंके अभ्यासका पिर्पाफ होना चाहिये. यह मिक्की मृद्ध रीति है. ऐसी न्यासकी रिधित पूर्ण होते ही दास भी सखा होता है, ऐसा इस संसारमें अनेक स्वलेंमें देखनेमें आया है, तो वह परमातमा एकनिष्ठ भक्तको अपना ससा बनानेमें विलंग नहीं करता.

इस स्थितिमें जिस परमात्माका दासस्यितिमें मेदभावसे उपासन होता या तथा जिस परमात्माका अन्य रूपमें क्षेत्रन होता या, वह परमात्मा सखास्यितिमें भक्के हृदयमं ही निवास – स्थिति कर दिन रात रहता है. इस स्थितिमें आये हुए जीवके चर्मचक्कि सामनेसे परमात्मा चाहे दूर चला जाय, किंतु 'उसके हृदयचक्कि समीपसे उसका दूर होना,' यह तो अजन्य ही होता है. संसारमें रहते हुए अनेक प्रकारके दुःख आ पहें ऐसे समयपर भी परमात्मा जिनके हृदयसे दूर नहीं हो सकता, ऐसे भक्तोंको अन्त्में परमात्मा अपने हृदयसे साथ जैसे गोपियोंको स्थाया था वैसे (हृदयसे) स्थाकर उनकी सब कामनाएं सफल करता है. भक्तिका यह द्वितीय प्रकार मध्यम गिना जाता है, पर भक्तिका श्रेष्ठ प्रकार आत्मनिवेदन है.

इस स्थितिको प्राप्त हुए जीवको सर्वत्र वासुदेव विना दूसरा कुछ भी दृष्टि नहीं पढना. 'जो में वह वे और जो वे वह में, ' ऐसी सास्त्रिक भावना हृदयमें विलाम करती हैं, ऐसा पुरुष नित्यमुक्त, परमात्माका परम अनन्य भक्त हैं. जो अपनेसे अन्य कुछ देख नहीं सकता, अन्यकी उपासना नहीं करता, अन्यकी जरण नहीं जाता, सर्वाकार सर्वमय विदानंद स्वरूपमें ही जो विलास करता है, सर्वत्र अमेदमय देखता है वह निःसंशय रहकर संसारकी सब कामनाओं का त्याग कर देशा है. उसको शत्रु अथवा मित्र, स्वजन वा परजन, सुवर्ण वा भस्म, पारसमणि वा पापाण, रोग वा भोग, तीथे वा अपचका घर, देवागना वा कुबडी, आनतुल्य वा सर्वाग-सुंदर, अमृत वा निप, यह लोक वा परलोक, कीटत्व वा विहंगमत्व, सब स्थिति समान हैं, उसमें सुख वा दुःख नहीं मानता, किंतु एकरस रहता है. जिसकी स्वर्णकी, इन्द्रपदकी कामना नष्ट हुई है, वही सायुज्य सुक्तिका

स्वामी है. जैसा श्रीकृष्णपरमात्माने कहा है. 'वैसे कर्मफळकी\* बासिक छोड, नित्यतृप्त, निराश्रय, ऐसा जो कर्ममें अत्यंत प्रवृत्त रहता हुआ भी कुछ नहीं करता, देखनेपर भी देखता नहीं, सुननेपर भी सुनता नहीं, कर्त-व्यमात्रमे जिसकी उदासीनता है वह सदा ही तृप्त है, सदा ही मुक्त है.' इस स्थितिको प्राप्त होनेके बाद इस भक्तका पुनर्जनम नहीं. उसका उदय भी नहीं तथा अस्त भी नहीं. वह सत्से वा असत्से विदृर नहीं तथा भिन्न नहीं. जिसका अहंकार नष्ट हो गया है, वह साक्षात् ब्रह्मरूप ही है. स्वरूपके सहजानन्दमे सदा विहार करता, स्वच्छंद छीछा भोगता, यह भक्त निःसंग, निर्मुण रीतिसे ऐसे विचरता है कि 'जैसे पानीमें मछछीकी गति और आकाशमें उडते पक्षीकी गति गृह रहती ह, तथा उसका पार नहीं मिछ सकता,' वैसे आत्मनिष्ठ ऐकान्तिक भक्तको मनुष्य तो क्या देवता भी कष्ट नहीं दे सकते. ऐसी स्थितिको प्राप्त होकर हे तात! तुम जगन्मे विचरो. तुमको किसी प्रकारका दोष नहीं छग सकता. 'परमात्मा भक्तका है, भक्त उसका है, भक्त और वह एक ही स्वरूप है.' इस स्थितिको प्राप्त हुआ जीव देही होनेपर भी जीवन्युक्त है, विदेह होनेपर भी जीवन्युक्त है. हिरः ॐ शान्तिः! शान्तिः! शान्तिः! शान्तिः!"

## जोतिरूपका द्दीन

अपने प्रिय शिष्योंको इस प्रकार उपदेश करके योगीन्द्र महात्मा अणमात्र मौन रहे. दोनों शिष्य गुरुदेवके मुखदशनका पान करते २ गद्गद कण्ठ हो गये, जानेकी इच्छा न होनेपर भी निरिच्छासे उठे, मन्दमन्द पगसे चलने छगे. गुरुदेव उनका मनोभाव जान गये. उठकर दोनोंको हर्यसे छगाया, मार्गस्थ किया, थोडे कदम आगे जा, सुविचार और प्रकट-प्रक्षाने योगीन्द्रदेवका पुनः दर्शन करनेको मुख फेरा, तो क्या दिखायी दिया १ पर्णकुटी—गुहा नहीं थी, सिंह भी न था, केवल योगीन्द्र! समा- घिस्थ योगीन्द्र! अवकाश (अन्तरिक्ष)में खडे थे. धीरे २ वे आकाशमें ज्याप्त जान पडने लगे. सुविचार और प्रकटप्रज्ञाकी दृष्टि एकतार हो गयो. फिर धीरे २ क्षणक्षणमें उनके स्थूल वा सूक्ष्म परमाणु पृथक् होने लगे और देखते २ वे ऐसे छप्त होते गये कि चर्मचक्षुसे देखना अशक्य हो पडा- दोनों शिष्य योगीन्द्रके इस प्रकार अकरमात् छप्त हो जानेसे, विश्वमें विश्वन् मय होनेसे बहुत उदासीन और न्छान हो गये, उनके नेत्रोंमेंसे आंसुओंकी

त्यवस्वा कर्मफलास्यं नित्यवृत्तो निराश्रयः। कर्मण्यभिप्रवृत्तोऽिय न च किश्रिस्करोति सः॥

'मारा बहने छगी. इतनेमें चारों और एक दिव्य रूप व्यक्त होने छंगां. वह सर्वव्यापी स्वरूप, महातेजोराशिका पुंजरूप अछोकिक गान करता था, सर्वश्र माया हुना था, जिस दिशामें दृष्टि करें उसी दिशामें महात्माका स्वरूप दृष्टीन देता था। वहांसे मधुर गाननाद ऐसा ही निकलता था, कि 'संसारके निक्कामपनसे स्वयं प्राप्त हुए भोग भोगकर कुंदनरूप हुए विना परमात्माका परम धाम नहीं मिल सकता, परम धाम प्राप्त करनेवालेको सब वासनाओंका त्याग करना चाहिये. हे शिष्यो! हे वालको! अपना क्षेष आयुष्य मदास्मक करके संसारमें विचरण करनेसे किसी प्रकारका तुमको प्रत्यवाय नहीं लगेगा. जब धर्मकी ग्लान होती है तब मेरा जन्म होता है. यह जन्म भी वही है. मेरा रूप होगे, मेरे मक्त होगे, तो तुम्हारी गति है, मोश्र है.' इस प्रकार मुमते हुए नादमेसे एक पर्मे उजोति प्रकट हुई और देखते र आकाशमें विलीन हो गयी.

दोनों दम्पती शुंद्धरूप बननेपर भी गुरुविरहसे उदास हो गये. फिर कुछ केल पवत पर रहकर, गुरुआझाके अनुसार प्रारच्ध भोगनेके लिये इस दिच्य स्थलका त्याग किया. धीरं र हिमगिरिका सौन्द्ये देखते र अपने स्थानमें आ गये. जो उत्तम झान वन महात्माके पाससे प्राप्त किया या, उसका अनेक लोगोंको उपदेश देकर, संचित कमैके फल भोगकर, . निर्वासनिक वन—शुद्ध निगुण वनकर, कालकी ही निरीक्षा करते हुए संसारमें विचरतं थे तथा काल आते ही परमात्माके प्रेमधाममें जाकर अखंड प्रेमानन्दकी लीलाका अनुमन करने लगे.

इति श्रीनन्दनन्दनपादार्रावेदमिलिदेन देशाइकुलोत्पन्नेन सूर्यरामसुतेन इच्छारामेण विरचिते चन्द्रकान्ते पर्णकुर्टारहस्यनासि चतुर्थप्रवाहे हिन्दी-भाषान्ददिते तत्त्वासुसन्धा-नोपदेशनामा द्वितीयः खण्डः॥

### विलय

कृष्णे रताः कृष्णमनुस्मरितं रात्री च कृष्णं पुनवित्यता ये। ते भिन्नदेहाः प्रविशन्ति कृष्ण हेवियेथा मन्त्रहुतं हुताहो॥ अर्थः-श्रीकृष्ण परमात्मामं आवक्त, श्रीकृष्णका क्षणक्षणमें स्मरणं करनेवाने, रात्रिको सोते समय श्रीकृष्णका स्मरण करनेवाने अर्थात् निद्रा स्वप्नमें भी श्रीकृष्ण, व ब ठते वैटते श्रीकृष्णका निनको,स्मरण होता है, सनका जीवात्मा वेहसे भिन्न होते ही जैसे मन्त्र पढकर होम किया हुआ हन्य अग्निमें मिन जाता है वैसे श्रीकृष्णमें मिन जाता है. ्यह भाग प्रन्यकर्ताने लिखना शुरु किया था लेकिन उनका स्वर्गवास होनेके कारण यह भाग अधूरा रहा. अब यह भाग छपेगा नहीं. प्रन्थकर्ताने जितना लिखा उतना यहांपर प्रकट किया जाता है. प्रन्थ तीन भागोंमें संपूर्ण होता है

# च न्द्र का न्त

## [ वेदान्तज्ञानका मुखप्रनथ ]

चतुर्थ भाग

#### अप्रकट

पञ्चम प्रवाह - अभ्यासयोग । पष्ट प्रवाह - जीवन्सुर्फि -सप्तम प्रवाह - कैवल्यधाम ।

### ∹ लेखक :− इच्छाराम सूर्यराम देसाई.

" पंचदशी " पर स्वतन्त्र टीकाकार,-" हिंद और बिटानिया " के लेखक, " गुजराती " के मृतपूर्व सम्पादक, " गुजराती " प्रेसके आग्र संस्थापक.

प्रकाशक और विकेता

" गुजराती " प्रिन्टिंग प्रेस

रीप्तर्व बेंकके पीछे सासून बिस्डिंग, एस्फिन्स्टन सकैंक,
कोट, बंबई नं. १

# चन्द्रकान्त

<del>ᡘᡮᡘᡮᡘᡮᡘᡮᡘᡧᡘ</del>

चतुर्थ भाग की रूपरेखा अव्रकट

पंचम प्रवाह — अभ्यासयोग षष्ठ प्रवाह — जीवन्मुक्ति सप्तम प्रवाह — परमधाम — कैवल्यधाम

# अनुक्रमणिका

पंचम प्रवाह - अभ्यासयोग

परमात्माके साक्षातकारके लिये क्या करना 2 और कौनसा योग फलप्रद होगा उसका वर्णन.

\*

षष्ठ प्रवाह - जीवन्मुक्ति

जीवन्मुक्ति क्या हैं 2 और जीवन्मुक्ति मिलनेके देवपायों का वर्णन.

Ŧ

#### सप्तम प्रवाह-परमधाम

परमधाम निया है वहांका ऐभर्य-प्रताप. केवलयद्शा प्राप्त होनेके समय मनुष्यके आत्माकी स्थिति, परमात्माका नित्यमुक्तस्य सप-परम-धाम-अक्षरवाम - केपा है - उसका वर्णन.

संपूर्ण



यत्कृतं यत्करिष्यामि तत्सर्वे न मया कृतम् । त्वया कृतं तु फलमुक् त्वमेव मधुसुद्दन ॥ १॥

अर्थ:-मने (इस शरीरसे) जो फुछ किया है, या भविष्यमें जो फुछ कहेंगा, वह सब मेरा किया हुना कुछ नहीं है, यह सब माप ही का किया हुना है, छौर उसके फलके मोगनेवाले भी हे मधुसुदन भाप ही हैं.

यत्सत्तया सदिदमस्ति यदातमभासा प्रद्यातित जगढशेपमपास्तदोपम् । तद्रह्म निष्कलमसंगमपारसौरूयं प्रत्यग्मजे परममंगलमद्वितीयम् ॥ २॥

अर्थ: — जिसकी सतासे यह जड चेननात्मक सब संसार मस्ति-त्व पाता है और जिसके प्रकाशसे यह प्रकाशित होता है, जो सब तरहसे निष्कल, सब संगतिसे रहित, निर्दोष, अपार सुखागार परम संगलमय और घट घटमें न्यास है उस महितीय महाका भजन में करता है.

一方は中央のはなからはるからはなからはなからはなからはなからはな

केचिछद्नित धनहीनजनो जघन्यः केचिछद्नित गुणहीनजनो जघन्यः। व्यासो चद्रयखिलचेदपुराणविद्योः नारायणस्मरणहीनजनो जघन्यः॥३॥१

धर्यः -कोई मनुष्य धनहीनको अल्गन्त निन्दनीय कहकर पुका-रता हैं, तो कोई गुणहोनको ही सबये अधिक निकृष्ट बताता है, किन्यु अखिल वेद पुराणके जाननेवाले मगवान् वेदव्यायजी कहते हैं कि ' यह पुस्य अल्यन्त गयाबीता है कि जो श्रीमजारायणके स्मरणधे विमुख हैं.' स्तुः सचिरितः सती प्रियतमा स्वामी प्रसादोन्मुखः स्निग्धं मित्रमवञ्चकः परिजनो निष्क्षेत्रालेशं मनः। आकारो रुचिरः स्थिरश्च विभवो विद्यावदातं मुखं तुष्टे विष्टपहारिणीष्टदहरौ संप्राप्यते देहिना॥ ४॥

अर्थ: - जगदीश्वर जगिनयन्ता जब प्रसन्न होते है तभी पुरुषको अच्छे चित्रवाला पुत्र होता है, अत्यंत प्यारी पतिवता स्नो मिलती है, स्वामी (जीविका देनेवाला) प्रसन्नमुख मिलता है, मित्र सन्चा स्नेही वनता है, सेवक स्वामिभक्त मिलता है, चित्त होनाके लेशसे रहित रहता है, स्वरूप भी सौम्य होता है, उसका बैभव स्थिर रहता है, मुखमें विवाका वास रहता है.

कोऽहं कस्त्वं कुत आयातः का मे जननी को में तातः। इति परिभावयस्वमसारं संवत्यक्त्वा स्वप्नविचारम्॥ का तव कांता कस्ते पुत्रः संसारोऽयमतीव विचित्रः। कस्य त्वं वा कुत आयातस्तर्त्वं चितय यदिदं भ्रातः॥ ५॥

अर्थ: —में कीन हूँ, तुम कीन हो, कहासे आये, कीन मेरी माता, कीन मेरा पिता, कीन टुम्हारा छी, कीन टुम्हारा पुत्र, तुम ही खुद किसके हो ? अर्थात तुम कहांसे आये हो ? इस प्रकार विचार करके इस स्वप्रसहन्ना संसारका त्याग कर सबको निस्सार समझो. यह संसार वहा विचित्र है, इसिलये हे भाई, इन सबकी वास्तविकताका तुम मनन करो.

OXO OXO OXO OXO OXO OXO

A EXCENCE EXCE

काहं ब्रह्मेति विद्या निरितशयसुख दर्शयन्ती विशुद्धं कूटस्थस्वप्रकाशं श्कृतिसुचरिता खण्डयन्ती च माथाम् । काविद्याहं ममेति स्थगितपरसुखा चित्तभित्तौ लिखन्ती सर्वानर्थाननर्थान् विषयगिरिसुवा वासनागैरिकेण ॥ ६॥

अर्थ: - नित्य निरित्तराय मुखल्प विद्युद्ध, कृटस्य, स्वयंप्रकाशवाळे परमहाके स्वरूपको दिखलाती तथा मायाका खण्डन करती हुई स्वभाव ही से मुचिरत्रवाली "अहं महा" रूपवाली महाविद्या कहां! और परमहाके मुखको दबा देनेवाली तथा विषयस्पी पर्वतके जगर उत्पन्न होकर वासनाके गेरूसे चित्तकी दिवालों पर सब तरहके अनयोंको संकित करतीं हुई सर्थात वित्तको अनथोंको तरफ वसीट लेजानेवाली, "अहं सम" में और मेरा देरा करने-वाली सविद्या कहां! अर्थात् दोनोंका मिलन कहां हो सदता है.